
H
is

to
ri

a 
E

cc
le

si
as

ti
ca

 2
02

5/
2 

Historia Ecclesiastica je vedecké periodikum, ktoré vydáva Centrum excelent-
nosti sociohistorického a kultúrnohistorického výskumu Prešovskej univerzi-
ty Prešove vo Vydavateľstve Prešovskej univerzity v Prešove.

Historia Ecclesiastica publikuje zásadne len vedecké práce (štúdie) z dejín 
cirkví a náboženstiev na území Slovenska a ostatných krajín strednej Európy, 
materiály, resp. pramene k tej istej problematike, ďalej recenzie vedeckej lit-
eratúry a informácie o vedeckých podujatiach s problematikou dejín cirkví 
a náboženstiev. Vedecké práce, materiály a stále rubriky (recenzie, anotácie, 
správy) sa uverejňujú v slovenčine, resp. vo svetovom, príp. českom, maďar-
skom a poľskom jazyku. 

Historia Ecclesiastica vychádza dvakrát ročne.

Historia Ecclesiastica is a scientific periodical by University of Prešov Centre 
of excellence for socio-historical and culture-historical research published by 
University of Prešov.

Historia Ecclesiastica publishes solely academic papers (studies) dealing with 
the history of churches and religions in the territory of Slovakia and other cen-
tral European countries; materials or sources related to such topics, scientific 
literature reviews and information on scientific events relevant to the field of 
church and religion history. Scientific works, materials and regular columns 
(literature reviews, annotations, reports) are published in Slovak, world lan-
guage, alternatively in Czech, Hungarian or Polish languages.

Historia Ecclesiastica is published on a bi-yearly basis. Z obsahu
NÁBOŽNOSŤ AKO TYPICKÝ ZNAK SLOVANOV A SLOVÁKOV

Róbert LETZ

WYDZIAŁ TEOLOGICZNY UNIWERSYTETU LWOWSKIEGO  
(1849-1918): OBSZARY DYDAKTYCZNE I BADAWCZE,  
KADRA DYDAKTYCZNA
Krzysztof REJMAN – Volodymyr KACHMAR – Oleksiy SUKHYY – Yuriy PACHKOVSKYY

A SZOVJET VALLÁSPOLITIKA HATÁSA KÁRPÁTALJA  
EGYHÁZI KÖZÖSSÉGEIRE AZ 1956-OS MAGYAR 
FORRADALOM IDŐSZAKÁNAK KONTEXTUSÁBAN
VÁRADI Natália

Ročník XVI.
2025

č. 2



HISTORIA ECCLESIASTICA
Časopis pre dejiny cirkví a náboženstiev v Strednej Európe

Journal on the history of Central European churches and religions 
Zeitschift für die Geschichte der Kirchen und der Religionen in Mitteleuropa 

Közép-európiai egyház- és vallástörténeti folyóirat 
Czasopismo Historii Kościoła i Religii w Europie Środkowej

Redakčná rada:
Dr. h. c. prof. PhDr. Peter Kónya, PhD. (predseda)
Mons. Dr. h. c. ThDr. Ján Babjak SJ, PhD., prof. Dr. Habil. Balog Judit, prof. Dr. Buzogány Dezső,
prof. Dr. Dienes Dénes, doc. PhDr. Martin Javor, PhD., Mons. prof. ThDr. Viliam Judák, PhD.,
PhDr. Eva Kowalská, DrSc., prof. ThDr. Jan Blahoslav Lášek, prof. RNDr. René Matlovič, PhD.,
Dr. Pálfi József, prof. Dr. Papp Klára, PhD., doc. Mgr. Annamária Kónyová, PhD.,
Univ. prof. Dr. Dr.h.c. Dr. Karl Schwarz, prof. Dr. Csepregi Zoltán, 
prof. Dr. Waclaw Wierzbieniec,doc. Dr. Püski Levente, doc. Dr. Władysław Tabasz, 
prof. Dr. Lukács Olga, PhD., prof. dr hab. Robert Tyrała, doc. ThDr. Attila Lévai, PhD.
Redakcia:
doc. PhDr. Martin Javor, PhD. (hlavný redaktor)
doc. PhDr. Jaroslav Coranič, PhD.; doc. Mgr. Annamária Kónyová, PhD.; doc. PaedDr. Patrik Derfiňák, PhD.;
doc. Mgr. Monika Bizoňová, PhD.; Mgr. Lucia Šteflová, PhD.; Marek Sedlák
Preklad rezumé:
Ústav jazykových kompetencií CCKV PU a autori

Jazyková úprava:
Mgr. Lucia Šteflová, PhD.

Vydáva:
Centrum excelentnosti sociohistorického a kultúrnohistorického výskumu 
Prešovskej univerzity v Prešove vo Vydavateľstve Prešovskej univerzity
17. novembra 15, 080 01 Prešov, IČO 17 070 775

Dátum vydania:
december 2025

Tlač: 
Centrum excelentnosti sociohistorického a kultúrnohistorického výskumu

Evid. číslo: EV 4273/11
ISSN 1338-4341

Adresa redakcie: Centrum excelentnosti sociohistorického a kultúrnohistorického výskumu 
Prešovskej univerzity v Prešove, Ul. 17. novembra 1, 080 01 Prešov, 
e-mail: martin.javor@unipo.sk 

Prosíme autorov, aby dodržiavali nasledovné spôsoby 
popisu dokumentov:

Príklady popisu dokumentov citácií podľa 
ISO 690 a ISO 690-2

1. Knihy / Monografie. Prvky popisu:
Autor. Názov : podnázov (nepovinný). Poradie vyda-
nia. Miesto vydania : Vydavateľ, rok vydania. Rozsah 
strán.
Ak sú traja autori oddeľujú sa pomlčkou. Ak je viac 
autorov ako traja uvedie sa prvý autor a skratka a kol. 
alebo et al. ak je to zahraničné dielo. Prvé vydanie sa 
v citačnom popise nemusí uvádzať.
Príklad:
TIMKO, J. – SIEKEL. P. – TURŇA, J. História nášho 
rodu. Bratislava : Veda, 2004. 104 s.

2. Článok v časopise Prvky popisu:
Autor. Názov. In Názov zdrojového dokumentu 
(noviny, časopisy). ISSN, rok, ročník, číslo zväzku, 
Rozsah strán (strana od – do).
Príklad:
STEINEROVÁ, J. Princípy formovania vzdelania 
v informačnej vede. In Pedagogická revue. ISSN 1335-
1982, 2000, roč. 2, č. 3, s. 8 – 16.

3. Článok zo zborníka a monografie. Prvky popisu:
Autor. Názov článku. In Názov zborníka. Zostavova-
teľ. Miesto vydania : Vydavateľ, rok vydania, Rozsah 
strán (strana od – do).
Príklad:
ZEMÁNEK, P.  The machines for "green works" in 
vineyards and their economical evaluation. In 9th 
International Conference : proceedings. Vol. 2. Fruit 
Growing and viticulture. Pavel Zedníček. Lednice: 
Mendel University of Agriculture and Forestry,2001, 
p. 262 – 268.

4. Elektronické dokumenty – monografie. Prvky 
popisu: Autor. Názov [Druh nosiča]. Vydanie. Miesto 
vydania : Vydavateľ, dátum vydania. Dátum aktua-
lizácie. [Dátum citovania]. Dostupnosť a prístup.
Príklad:
SPEIGHT, J. G. Lange's Handbook of Chemistry 
[online]. London : McGraw-Hill, 2005. 1572 p.  [cit. 
2009.06.10.] Dostupné na internete:
<http://www.knovel.com/web/portal/basic_search/
display?_EXT_

Informácia pre prispievateľov do časopisu Historia Ecclesiastica

5. Články v  elektronických časopisoch a  iné 
príspevky. Prvky popisu:
Autor. Názov. In Názov časopisu. [Druh nosiča]. rok 
vydania, ročník, číslo [dátum citovania]. Dostupnosť 
a prístup. ISSN.
Príklad:
HOGGAN, D. Challenges, Strategies, and Tools for 
Research Scientists. In Electronic Journal of Acade-
mic and Special Librarianship [online]. 2002, vol. 3, 
no. 3 [cit. 2003-01-10]. Dostupné na internete:
<http://southernlibrarianship.icaap.org/content/
v03n 03/Hoggan_d01.htm>. ISSN 1525-321X.

6. Príspevok v  zborníku na CD-ROM. Prvky popi-
su: Autor. Názov. In Názov zborníka [Druh nosiča]. 
Zostavovateľ. Miesto vydania : Vydavateľ, rok vyda-
nia, Rozsah strán (strana od – do).
Príklad:
ZEMÁNEK, P.  The machines for "green works" in 
vineyards and their economical evaluation. In 9th 
International Conference : proceedings. Vol. 2. Fruit 
Growing and viticulture [CD-ROM]. Peter Mulčák. 
Lednice : Mendel University of Agriculture and Fo-
restry, 2001, p. 262 – 268.

7. Vedecko-kvalifikačné práce. Prvky popisu:
Autor. Názov práce : označenie druhu práce (dizer-
tačná, doktorandská). Miesto vydania : Názov vysokej 
školy, rok vydania. Rozsah strán.
Príklad:
MIKULÁŠIKOVÁ, M. Didaktické pomôcka pre prak-
tickú výučbu na hodinách výtvarnej výchovy pre 2. 
stupeň základných škôl : diplomová práca. Nitra : 
UKF, 1999. 62 s.

8. Príklad na heslo zo slovníka (Encyklopédie)
Slovenský biografický slovník. II. zväzok E-J. Zodp. 
red. Š. Valentovič. Martin : Matica slovenská, 1987. 
Heslo Krajňák Michal, s. 228 – 229.

9. Odkaz na archívny dokument. Prvky popisu:
Archív (zaužívaná skratka), názov fondu, signatúra 
(príp. inventárne číslo, krabica, č. mirofilmu a pod.), 
špecifikácia dokumentu
Príklad:
SNA Bratislava, Národný súd, II. A 880-881, osobný 
spis G. Fritza. BArch Berlin, R 70 Slowakei / 216, sprá-
va z 15. decembra 1940. AACass Košice, Apoštolská 
administratúra Prešov, č. 3406/1939, list K. Körper 
Čárskemu z 29. 9. 1939.

Ročník XVI. 2025 číslo 2

Časopis je registrovaný v textovej databáze ADT (Arcanum Digitális Tudománytár)
Časopis je registrovaný v databáze ERIH plus (European reference index for the humanities and social sciences)

Časopis je registrovaný v databáze EBSCO
Časopis je registrovaný v databáze SCOPUS

Táto publikácia vznikla vďaka podpore v rámci operačného programu Výskum a vývoj, pre projekt: Centrum
excelentnosti sociohistorického a kultúrnohistorického výskumu, kód projektu ITMS:26220120057, spolufinancovaný

zo zdrojov Európskeho fondu regionálneho rozvojaa



Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 2

Obsah – Content – Inhalt – Tartalom – Spis treści

Štúdie – Articles – Studien – Tanulmányok –Artykuły........................................ 3

KLÁŠTOR FRANTIŠKÁNOV V OKOLIČNOM DO ROKU 1571...................... 3
Miroslav HUŤKA

KONFESIONÁLNE ŠKOLY V HORNOZEMPLÍNSKYCH  
ZEMEPANSKÝCH MESTÁCH V 16. – 18. STOROČÍ....................................... 14
Peter KÓNYA

ČEŠTÍ EVANGELÍCI A EVANGELICKÉ RUKOPISNÉ  
MODLITEBNÍ KNIHY V ČECHÁCH A NA MORAVĚ  
V 18. A 19. STOLETÍ............................................................................................... 31
Martina BOLOM-KOTARI – Anna HOLEŠOVÁ

NÁBOŽNOSŤ AKO TYPICKÝ ZNAK SLOVANOV A SLOVÁKOV.................. 48
Róbert LETZ

A KÁRPÁTALJAI UNGVÁR VÁROSÁNAK SZAKRÁLIS  
ÉPÍTÉSZETI EMLÉKEI.......................................................................................... 66
Ivanna LABETSKA - Borisz ZSULKANICS - Zhanna KORCHYNSKA

WYDZIAŁ TEOLOGICZNY UNIWERSYTETU LWOWSKIEGO  
(1849-1918): OBSZARY DYDAKTYCZNE I BADAWCZE,  
KADRA DYDAKTYCZNA.................................................................................... 87
Krzysztof REJMAN – Volodymyr KACHMAR – Oleksiy SUKHYY – Yuriy PACHKOVSKYY

VZNIK STAVOVSKÉHO HNUTIA KATOLÍCKYCH KŇAZOV  
NA SLOVENSKU V ROKU 1918.......................................................................... 106
Peter OLEXÁK

EINE DIÖZESE INNERHALB UND AUSSERHALB DER  
GRENZEN – DIE KIRCHLICHE VERWALTUNG DER  
DIÖZESE ROŽŇAVA/ROZSNYÓ (1918–1952).................................................. 119
Balázs VESZELOVSZKI 

FARNOSŤ LYSÁ POD MAKYTOU V ROKOCH 1948 – 2008.............................. 141
Libor BERNÁT

A SZOVJET VALLÁSPOLITIKA HATÁSA KÁRPÁTALJA  
EGYHÁZI KÖZÖSSÉGEIRE AZ 1956-OS MAGYAR FORRADALOM 
IDŐSZAKÁNAK KONTEXTUSÁBAN.............................................................. 171
VÁRADI Natália

Archív – Archives – Archiv – Levéltár – Archivum...........................................192

DEJINY A LITERÁRNE KONTEXTY RANÉHO KRESŤANSTVA:  
ÚVODNÁ SYNTÉZA VYBRANÝCH PRAMEŇOV......................................... 192
Mária KARDIS – Dominika TLUČKOVÁ



HIERONYMUS STRIDONENSIS AKO PREKLADATEĽ  
MEDZI SVETMI: OD VERBUM E VERBO K SENSUM DE SENSU............ 208
Adriána Ingrid KOŽELOVÁ

SZÉGYENKŐ, PELLENGÉR – EGY KÖZÉPKORI BÜNTETÉSI ESZKÖZ 
A REFORMÁTUS EGYHÁZBAN ÉS A NÉPI KULTÚRÁBAN...................... 217
KÉSZ Barnabás – KÉSZ Margit

KRONIKA SPIŠSKOKAPITULSKÝCH JEZUITOV Z ROKOV 1678 – 1682....... 233
Monika BIZOŇOVÁ

VYBRANÉ PROBLÉMY EVANJELICKÝCH ŠKÔL V NOVOVEKU  
VO SVETLE CIRKEVNÝCH ZÁPISNÍC................................................................... 244

Lucia ŠTEFLOVÁ

WAS TEILT JAN MILÍČ LOCHMAN UNS HEUTIGEN MIT?........................... 255
Kamila VEVERKOVÁ

O DUCHOVNO-PASTIERSKOM ÚRADE V UČENÍ  
A V PRAXI EVANJELICKEJ CIRKVI AUGSBURSKÉHO  
VYZNANIA NA SLOVENSKU............................................................................ 260
Milan JURÍK

Recenzie, anotácie – Review – Kritik – Könyvszemle – 
Reconzje i omówienia....................................................................................... 277

Kronika – Chronicle – Chronic – Krónika –Kronika.................................. 296



3

KLÁŠTOR FRANTIŠKÁNOV V OKOLIČNOM  
DO ROKU 1571

Miroslav HUŤKA

The monastery of the Franciscan Observants in Okoličné until 1571
The monastery of the Franciscan Observants of the Salvatorian Province in Okoličné is inter-
esting from many points of view. Apart from the splendid architecture, there is also its rather 
turbulent history. The content of the study will be a summary of historical accounts of the 
history of the monastery until 1571, when the Franciscans left the monastery for some time. 
Several studies have already been written about the monastery, especially from the point 
of view of its magnificent late Gothic architecture, but the new historical findings show its 
history in a much more colourful light. In the past, Slovak historiography focused mainly on 
the analysis of the history of the monastery, which was based on older works, especially by 
Alexander Hušcava. His conclusions were mostly uncritically accepted. The best researched 
part of the monastery’s history seems to be its architectural development, which has received 
the most attention in the literature. This is understandable, since the monastery building, 
together with the church, is a magnificent manifestation of late Gothic architecture in the 
whole of Hungary. Some new historical sources from the late 15th and early 16th centuries, 
which were published mainly in Hungarian historiography, will be analysed.
Keywords: Medieval Hungary, Slovakia, Okoličné, Monastery, Franciscans - Observants.

Františkánsky Kláštor sv. Petra z Alkantary, pôvodne Panny Márie Kráľov-
nej anjelov v Okoličnom reprezentuje jedinečnosť v mnohých ohľadoch. Je bez-
pochyby najvýznamnejšou liptovskou gotickou pamiatkou a  zároveň jedinou 
stredovekou kláštornou stavbou celého regiónu. Kláštorný komplex sa zaraďuje 
k unikátnym stavbám aj v rámci celej uhorskej provincie františkánskych obser-
vantov, nakoľko ide o reprezentačný trojloďový halový chrám. Stavby podobných 
rozmerov a  monumentálnosti medzi observantmi na našom území pravdepo-
dobne ani neexistovali. Veľké kláštorné komplexy stavali zväčša len františkánski 
konventuáli (neskôr z provincie mariánov). Výstavnosťou Okoličnému na našom 
území môže konkurovať pri františkánoch len ich trojloďový kostol v Levoči (sta-
rý minoritský) alebo kláštorné kostoly v Bratislave, či v Košiciach. Zároveň si tre-
ba uvedomiť, že tento kláštorný komplex bol vybudovaný v rurálnom prostredí 
Liptova, kde na konci 15. storočia neexistovali žiadne slobodné kráľovské mestá. 
Z toho vyplýva aj skutočnosť, že ekonomická sila obyvateľov regiónu bola nepo-
rovnateľne nižšia ako v iných oblastiach. 

O dejinách kláštora bolo publikované už viacero vedeckých štúdií aj odbor-
ných článkov. Okrem starších maďarských prác, kde je, ako sa zdá, stále nepreko-

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 2

Štúdie – Articles – Studien – Tanulmányok –Artykuły



4

Miroslav HUŤKA

nanou práca Jána Karácsónyho1 je potrebné spomenúť aj práce zo staršej sloven-
skej historiografie, kde má svoje miesto priekopnícka práca Alexandra Húščavu 
z roku 1943,2 ktorý obohatil slovenský diskurz o viacero nových a podnetných 
názorov. Jeho stanoviská boli podporené solídnym štúdiom listinného materiá-
lu, ktorý bol v jeho časoch uložený prevažne v archíve františkánskeho kláštora 
v Gyöngyösi (teraz Magyar Ferences Könyvtár és Levéltár v Budapešti). Húščavo-
va práca bola v nasledujúcom období hojne využívaná pri koncipovaní prác, ktoré 
sa zaoberali históriou alebo architektúrou kláštora. Pochopiteľne práve skvostnej 
architektúre bola venovaná najväčšia pozornosť vedeckej obce. Naposledy názo-
ry kunsthistorikov a  historikov zhrnuli: v  roku 2015 Bibiana Pomfyová3 alebo 
Henrieta Žazová.4 Nateraz posledné zhrnutie vyšlo v katalógu k výstave Majster 
z Okoličného a gotické umenie Spiša okolo roku 1500, pod záštitou Slovenskej 
národnej galérie v roku 2017.5 Treba rovnako spomenúť aj prácu súčasných ma-
ďarských autorov Szilárda Pappa6 alebo prácu o reformácii na Liptove od Barna-
báša Guitmana.7 

	 Na úvod je rovnako potrebné zdôrazniť, že našim záujmom budú len 
dejiny kláštora, ktoré chceme rekonštruovať na základe historických prameňov. 
Nebudeme sa zaoberať problematikou, ktorá už bola riešená v minulosti a ani 
názormi na pôvod kláštora alebo na donátorov. Rovnako sa nechceme zaoberať 
ani architektúrou alebo heraldickou výzdobou a podobne. Za pomoci novo pub-
likovaných prameňov sa pokúsime objasniť niektoré biele miesta v dejinách fran-

1	 KARÁCSONYI, J. Szt. Ferencz rendjék története Magyarországon 1711-ig. II. Budapest : A Ma-
gyar Tud. akadémia kiadás, 1924.

2	 HÚŠČAVA, A. K problému založenia františkánskeho kláštora a kostola v Okoličnom. In His-
torica Slovaca 1 – 2 (1940 – 1941), 1942, s. 186 – 211. Čiastočne zarážajúco pôsobí skutočnosť, 
že Alexander Húščava pracoval s  teóriou, v ktorej bol kláštor v Okoličnom (Liptovský) sto-
tožňovaný s kláštorom „Lipchianus“, teda Ľupčiansky, ako by išlo o to isté (s. 187 – 190). Údaj 
o Ľupčianskom kláštore sa objavuje v práci F. Gonzagu, pričom A. Húščava na tento rozdiel 
„zabudol“ poukázať: „Lipichianus convent per illustriss Comite Donchium, sub Carolo Unga-
rorum Rege fundatus est, ut litere ipsius Comitis, in huius loci archivo asseruatæ, testantur.“ 
Porovnaj: GONZAGA, F. De origine seraphicae religionis franciscanae, eiusque prograssibus, 
de regularis observantiae institutione, forma, administratione ac legibus, admirabilique eius 
propagatione. Romae : b. v., 1587, s. 519. Jednoznačne, Donč nemohol fundovať kláštor v Oko-
ličnom, a zrejme ani kláštor v Ľupči, ktorý bol asi starší a pochádzal z 13. storočia. Zároveň 
sa predmetná listina nenachádzala v archíve v Okoličnom, ale v archíve kláštora v Ľupči (info. 
Gonzaga). Otázkou zostáva v ktorej? Nemeckej alebo Slovenskej? Viac v texte. Zároveň kláštor 
v Ľupči patril františkánskym konventuálom a nie observantom.

3	 POMFYOVÁ, B. a kol. Stredoveký kostol : historické a funkčné premeny architektúry. Bratislava 
: FO ART, 2015, s. 470 – 485.

4	 ŽAŽOVÁ, H. Príspevok k architektonickú-historickému a umeleckohistorickému vývoju Kos-
tola sv. Petra z Alkantary a konventu františkánov v Okoličnom. In DUCHOŇOVÁ, D. – RÁ-
BIK, V. (eds.). Prudentissimae dominae nobis honorandae ... : k životnému jubileu profesorky 
Márie Kohútovej, Trnava : TU, 2015, s. 106 – 121.

5	 BURAN, D. a kol. Majster z Okoličného a gotické umenie Spiša okolo roku 1500. Bratislava : 
SNG, 2017. 176 s.

6	 PAPP, Sz. Okoličné : Kláštor františkánov-observantov (katalógové heslo). In BURAN, D. (ed.). 
Gotika. Dejiny slovenského výtvarného umenia. Bratislava : SNG, 2003, s. 649 – 651.

7	 GUITMAN, B. Vázlat a Liptó vármegyei kereszténység kora újkóri történetéhez. In KÓNYA, P. 
– KÓNYOVÁ, A. (eds.). Egyház és vallás a koraújkori Magyarországon. Prešov : Vydavateľstvo 
Prešovskej univerzity, 2020, s. 299 – 310. 



5

Kláštor františkánov v Okoličnom do roku 1571

tiškánskeho kláštora v Okoličnom. K staršiemu falzu z roku 1435 sa nebudeme 
vyjadrovať. Stručný popis uverejnil Bohuslav Klimo v roku 1928 a krátku analýzu 
vypracoval Václav Chaloupecký v roku 1937.8

Prvou písomnou zmienkou o počiatkoch kláštora je listina z roku 1477. Obsa-
huje informácie o tom, že kustód z Blatného Potoka navštívil kláštor a odovzdal 
bratom „mare magnum“ – rukopis, obsahujúci všetky pápežské výsady pre reho-
ľu františkánov. V listine je dopísané, že základný kameň kláštora bol položený 
v predchádzajúcom roku 1476 na počesť Panny Márie Kráľovnej anjelov, pričom 
miesto je známe aj ako Ráj (sancta Maria de Angelis seu de Paradiso).9 Kláštor bol 
pravdepodobne vo výstavbe, no františkáni tu už pôsobili a kustód sa postaral, 
aby bratia neboli ukrátení o svoje privilégiá. Bol vybudovaný na majetku patria-
com rodine Pánov z Okoličného, v ktorej prostredí je potrebné hľadať aj fundáto-
ra kláštora. Určite, prispievať na výstavbu mohli a aj prispievali aj iné šľachtické 
rody, čo je typické aj pre iné kláštory v Uhorsku. Zároveň existuje informácia, 
o ktorej sa ešte zmienime, že šľachtici z Okoličného si v roku 1571 uplatnili svo-
je patronátne právo, keď zabránili bratom odniesť vybavenie kláštora, čo je jed-
noznačným dôkazom vykonávania patronátneho práva.

Už zrejme vo funkčnom kláštore 26. augusta 1495 prijal kustód z Blatného 
Potoka profesor Jána z Moháča do bratstva rehole františkánov istého šľachtica 
Andreja z Kračúnoviec (de Karathond) a udelil mu všetky duchovné výhody, kto-
ré z toho plynuli. Listina bola vydaná „in loco nostro de Lyptowya“.10

Ďalšie prijatie do tretej rehole sa uskutočnilo až o niekoľko rokov neskôr opäť 
kustódom z Blatného Potoka. Profesor Ján zo Sajószentpéter (neďaleko Miškov-
ca) prijal 11. mája 1522 v  kláštore Panny Márie v  Liptove (in claustro Sancte 
Marie de Lyptowia), teda v Okoličnom, Benedikta Erdédyho (Benedicto Erdedy) 
spolu s  jeho manželkou Annou Majténi (Anna Maytheni) a  ich deťmi do brat-
stva sv. Františka.11 Možno predpokladať, že všetci títo členovia tretej rehole boli 
predovšetkým donátori, ochrancovia a všeobecne mecenáši rehole. Zároveň ta-
kéto oficiálne listiny ich oprávňovali k niektorým náboženským úkonom, ktoré 
boli pôvodne vyhradené (rezervované) príslušným správcom farností, do ktorých 
dané osobnosti patrili. Napr. mohli si medzi františkánmi vybrať miesto posled-
ného odpočinku, spovedníka a  iné. Možno uvažovať o tom, že príslušní šľach-
tici boli donátormi aj kláštora v Okoličnom, no nie je to úplne isté. Zároveň sa 
z týchto listín dozvedáme, že kláštor v Okoličnom patril do kustódie so sídlom 
v Blatnom Potoku.

Zaujímavou je aj zmena terminológie. Pokiaľ v  listine z  roku 1495 sa fran-
tiškánsky konvent označuje ako „loco“, teda inak povedané miesto, tak v listine 

8	 KLIMO, B. Okoličianska listina z roku 1435. In Sborník Matice Slovenskej, 1928, roč. V, s. 55 
– 56; CHALOUPECKÝ, V. (ed.). Středověké listy ze Slovenska. Bratislava; Praha : Melantrich, 
1937, s. 179 – 180, č. 214. 

9	 KARÁCSONYI, Szt. Ferencz rendjék története II, s. 126 – 127; KAIZER, N. OFM (ed.). A gyön-
gyösi zárda oklevéltára. Budapest : Held János irodalmi és nyomdavállalat, 1930, s. 11.

10	 MNL OL, DF 271240; KERTÉSZ, B. (ed.). A Magyarországi observáns ferencesek eredetiben fenn-
maradt iratai 1448 – 1526. Budapest : Magyarok nagyasszonya ferences rendtartomány, 2015, s. 
101.

11	 MNL OL, DF 260436; KERTÉSZ, B. A Magyarországi observáns ferencesek, s. 139 – 140.



6

Miroslav HUŤKA

z roku 1522 už ako „claustro“, teda kláštor. Observanti totiž dlho odmietali ozna-
čovať svoje kláštory termínom konvent, alebo kláštor, čím sa chceli odlíšiť od 
starých mníšskych reholí alebo aj od františkánskych konventuálov a používali 
len pomenovanie „miesto“.12 Označenie konventu ako „miesto“ sa však vyskytuje 
aj v mladších prameňoch, ktoré v našej práci spomenieme.

Niekedy na začiatku 16. storočia vypukol v kláštore pomerne zaujímavý, no 
čiastočne neznámy spor. Vikár uhorských observantov Gabriel z  Pécsváradu 
(1511 – 1513) vymenoval pravdepodobne v roku 1512 komisára, ktorý mal pre-
šetriť a urovnať napätie alebo spor, ktorý bolo medzi bratmi a ich gvardiánom. 
Listina nie je veľmi konkrétna. Hovorí sa v nej len všeobecne o nesúlade a spore 
medzi bratmi s ich predstaveným, ako aj o tom, že vikár chcel prísť do Okoličné-
ho a spor riešiť osobne, no pre chorobu sa jeho cesta nemohla uskutočniť. Preto-
že predstavený kláštora (gvardián) nevedel spor vyriešiť osobne, odovzdal celú 
vec na vyriešenie provincii (vikariátu), resp. vikárovi, ktorý vymenoval komisára, 
ktorý si mal pribrať z ostrihomskej kustódií ešte dvoch poverencov (spolubratov), 
a spoločne mali sporné strany vypočuť a nezhody vyriešiť.13 Nevedno, ako celý 
spor dopadol, nakoľko o ňom nemáme viac informácií. Rovnako je zaujímavé, že 
text listiny sa zachoval v rehoľnom „vzorkovníku“, akomsi súbore vzorov listín, 
ktorý slúžil v kancelárii vikára pisárom pri koncipovaní textu ďalších listov.

Veľmi tragickým rokom nielen pre rehoľu františkánov v  Uhorsku bol rok 
1529. Jednak Turci podnikli veľkú ofenzívu proti Viedni a na druhej strane, po 
krajine sa pohybovali armády dvoch uchádzačov o uhorský trón – cisárske voj-
ská Ferdinanda I. a vojská Jána Zápoľského. Z rehoľných záznamov sa dozvedá-
me o mnohých zavraždených bratoch, ktorých v tomto roku zabili Turci alebo 
uhorskí lotri (latrones). Rehole si totiž zrejme robili zoznamy zavraždených bra-
tov, no takýto záznam sa zachoval len od františkánov salvatoriánskej provincie. 
Dozvedáme sa, že v kláštore v Okoličnom bol zavraždený miestny rehoľný brat, 
kňaz Andrej.14 O tom, kto tohto brata zavraždil nevieme nič konkrétne. Pravde-
podobne to neboli Turci, ako v prípade brata Leonarda z Oravy (? – de Aravia) 
v kláštore v Hlohovci. S najväčšou pravdepodobnosťou vrahmi boli vojaci bojujú-
ci za záujmy Jána Zápoľského, ale oveľa pravdepodobnejšie to boli bojovníci Fer-
12	 HLAVÁČEK, P. Čeští františkáni na přelomu středověku a novověku. Praha : Academie, 2005, 

s. 30 – 34. Porovnaj aj PAPAJÍK, D. K nezdařeným založením klášterů v českých zemích ve 
středověku na příkladu tržeckého kláštera. In Kultúrne dejiny. 2021, roč. 12, č. 2, s. 184 – 199.

13	 de CEVINS, M.-M. Les Franciscains observants hongrois de l’expansion à la débâcle (vers 
1450-vers 1540) : Bibliotheca seraphico-capuccina 83. Roma : Institutio storico dei Cappuccini, 
2008, s. 536 – 537. Problémom datovania je to, že Gabriel z Pécsváradu bol zvolený za provinč-
ného ministra aj v roku 1522: ZALKA, B. de. (et con.) Cronica Fratrvm Minorvm de Observa-
tia Provinciae Bozniae et Hvngariae. In TOLDY, F. (ed.). Analecta monumentorum Hungariae 
historicorum literariorum maximum inedita. Budapest : Bibliothecae Academiae Scientiarum, 
1984, s. 294 – 295.

14	 BUNYITAY, V. – RAPAICS, R. – KARÁCSÓNYI, J. (eds.). Egyháztörténeti emlékek a magyar-
országi hitújítás korából II. (1530 – 1534) (ďalej len EEMHK II). Budapest : Szent István Tár-
sulat, 1904, s. 532 „Item in Lipthovia F. Andreas de N. sacerdos. Item in Galgocz F. Leonardus 
de Arania sacerdos per Thurcos. Item in contratis Galgocz per latrones Hungaros: F. Petrus de 
Miscocz sacerdos, F. Thomas de Papa laicus occisi sunt.“ Vo františkánskej kronike sa však Le-
onard uvádza ako „z Oravy“: ZALKA, Cronica Fratrvm Minorvm de Observatia, s. 312. „Item 
Lipthoviae Fráter Andreas de N. sacerdos. Item in Galgocz Fráter Leonardus de Aravia sacerdos 
per Turkos.“



7

Kláštor františkánov v Okoličnom do roku 1571

dinanda I. Habsburského. Čosi totiž naznačuje kronika františkánskych obser-
vantov. Informácia viažuca sa k roku 1529 hovorí o tom, že sa konala provinciálna 
kapitula v Sečanoch, kde bratia prežívali veľký strach od Nemcov (Alemanov, čo 
znamená landsknechtov), ktorým velil veľmi krutý muž menom Cocianus. Na-
pokon odtiahol hore smerom do Košíc a Liptova, kde napáchal mnoho zla na cir-
kevných majetkoch, rehoľných domoch a medzi pospolitým ľudom. Plienil aj na 
iných miestach a napokon vypálil františkánsky kláštor v Humennom. Podobne 
sa v Liptove správal aj akýsi Bajmóci.15 Pri preklade tohto textu je však potrebné 
zrejme vnímať slovo „Liptov“ v užšom slova zmysle – ako Okoličné. Teda „Cocia-
nus“ odišiel „hore“ zo Sečian smerom do Košíc a Okoličného. Zrejme vyčíňaním 
tohto vojska mohol prísť o život aj brat Andrej. Je možné, že došlo aj k vypále-
niu alebo poškodeniu samotného kláštora,16 čo však nie je isté, nakoľko bratia si 
uchovali kláštorné vybavenie a vzácne liturgické predmety. Otázkou však stále 
zostáva, kto bol vlastne spomínaný „Cocianus“? S najväčšou pravdepodobnosťou 
išlo o Jána Katzianera, významného vojenského veliteľa v službách Habsburgov-
cov.17

Je rovnako možné, že ku tejto vražde mohlo dôjsť už rok predtým (1528), kedy 
v Liptove prebiehali vojenské operácie, pri ktorých boli Jánom Katzianerom do-
byté hrady Likava a Liptovský Hrádok.18 

Zdá sa, že veľmi významnou osobnosťou v  dejinách miestnej rehoľnej ko-
munity, ale nielen v  nej, okolo polovice 16. storočia bol Damián z  Beňušoviec 
(Damianus de Almanfalwa). Prvýkrát sa v  prameňoch objavuje v  roku 1533, 
kedy už bol vymenovaný do úradu gvardiána do kláštora v Hlohovci.19 Nevedno, 
či dosiahol kňazské svätenie, nakoľko v  roku 1542 sa spomína ako subdiakon. 
V tomto roku bol menovaný opäť za gvardiána v Hlohovci a vizitátora sečianskej 
a ozorskej kustódie.20 V roku 1544, keď opäť došlo, na krátku dobu, k pričleneniu 
kláštora v Okoličnom ku kustódii v Blatnom Potoku sa Damián stal predstave-
ným celej kustódie.21 V roku 1546 sa dokonca stal hlavným kustódom provinčnej 

15	 ZALKA, Cronica Fratrvm Minorvm, s. 300. „Et in illo capitulo passi sumus magnos timores 
et miserias per Alemanos, scilicet Lanczkeneth, quorum capitaneus erat quidam Cocianus no-
mine, homo crudelis; tamen pius Deus liberavit fratres de manibus ipsorum. Ipse Cocianus 
tandem ascendit versus Cassoviam et Liptoviam, et multa mala et pericula tam in ecclesiasti-
cis, quam in religiosis domibus, et in communi populo patratus est. Alibi etiam combustiones 
perfecit, tum claustrum nostrum Homonna combussit, tum castrum de Szepes per Nicolaum 
Derencheni famulum Ioannis Regis traditum est ad manus Cociani; similiter et Baymocz, et 
alia multa castra et possessiones circa Liptoviam, quae omnia ad Ioannem Regem iure patri-
monii pertinebant.“ 

16	 de CEVINS, Les Franciscains observants hongrois, s. 618.
17	 V Indexe edície sa stotožňuje Cocianus s Jánom Katzianerom: TOLDY, F. (ed.). Analecta mo-

numentorum Hungariae historicorum literariorum maximum inedita. Budapest : Bibliothecae 
Academiae Scientiarum, 1984, s. 353. Porovnaj taktiež: NAGY, A. OFM. A szécsényi rendház 
historia domusa I. Budapest : Kapisztrán Szent Jánosról nevezett Ferences Rendtartomány, 
2006, s. 32.

18	 ISTVÁNFI, M. Magyarország története 1490 – 1606. Debreczen : Város nyomdájában, 1867, s. 
174.

19	 EEMHK II, s. 472.
20	 EEMHK II, s. 490 a 492.
21	 EEMHK II, s. 502.



8

Miroslav HUŤKA

kapituly (Custos Custodum ad Capitulum generalissimum), ktorá sa konala na 
Turíce v Kláštore Sv. Ducha vo Veľkom Varadíne. Zároveň na tejto kapitule bol 
vymenovaný aj do funkcie gvardiána v Okoličnom a za vizitátora do kustódie 
Svätého Ducha (západné Uhorsko).22 O dva roky neskôr však už bol len kazate-
ľom v Hlohovci.23 Damián sa stal opäť gvardiánom v Okoličnom aj v roku 1550 
na provinčnej kapitule, ktorá sa konala vo Veľkom Varadíne, kde sa zároveň opäť 
stal aj vizitátorom v kustódii Svätého Ducha.24 Podobná situácia sa opakovala aj 
v roku 1552, kedy obhájil post gvardiána v Okoličnom a zároveň sa stal sečian-
skym kustódom. Treba však smutne pripomenúť, že v tejto kustódii sa v tomto 
období nachádzali už len dva kláštory: v Hlohovci a v Okoličnom. Sečany už boli 
v  rukách Turkov. Damián v  roku 1554 obhájil post kustóda, a  stal sa gvardiá-
nom v Hlohovci.25 Naproti tomu v roku 1558 bol už len kazateľom v Okoličnom.26 
V  nasledujúcom roku 1559 bol však opäť sečianskym kustódom a  kazateľom 
v Okoličnom27 a v roku 1565 dokonca superintendantom na provinciálnej kapi-
tule v Gyöngyösi.28 Je to zaujímavá kapitula, nakoľko sa uskutočnila na Turkami 
okupovanom území. 

Damián z Beňušoviec skoro celých tridsať rokov pôsobil vo vedení celej uhor-
skej provincie a zrejme sa dožil aj vyššieho veku, čo v týchto pohnutých časoch 
asi nebolo štandardom. Striedavo pôsobil vo funkcii gvardiána v  Okoličnom 
a v Hlohovci a rovnako striedavo vo funkcii kustóda v kustódii Sečany a Blatný 
Potok. Zároveň úrad predstaveného v kláštore v Okoličnom znamenal asi ex offo 
funkciu vizitátora v  kustódii Svätého Ducha (západné Uhorsko). Môžeme mu 
pripísať aj organizáciu provinciálnej kapituly v Okoličnom v roku 1561. Umrel 
niekedy po roku 1565, kedy sa spomína poslednýkrát.

Z roku 1560 pochádza ďalšia správa o kláštore, ktorý zrejme poskytoval mož-
nosť získať aj odpustky. Totiž kňaz z Liptovského Svätého Jána – z protiľahlého 
brehu Váhu, Stanislav Moravus, ktorý vyštudoval univerzitu v Krakove, kde bol 
aj vysvätený – vraj údajne úplne „zavrhol katolícku vieru“ a venoval sa exorcizmu, 
spozoroval v  obci, ako sa obyvatelia zhromažďujú, aby navštívili kláštor. Vše-
možne sa im pokúšal zabrániť v púti, no bezúspešne. Napokon bežal k mostu 
cez rieku, ktorý poškodil, aby veriacim zabránil prejsť cez rieku suchou nohou. 
No obyvatelia poznali, kde je brod, zdvihli si šaty a prešli brodom cez rieku do 
kláštora.29 Celý incident je potrebné vnímať v  intenciách šíriacej sa reformácie 
v Liptove, kde si časť veriacich udržala tradičné náboženské hodnoty.

22	 EEMHK II, s. 504, 506 a 507.
23	 EEMHK II, s. 510 „Predicator de Galgocz P. F. Damianus de Almanfalwa“
24	 EEMHK II, s. 514.
25	 EEMHK II, s. 521, „C. V. P. F. Damianus de Almanfalwa idem et G. de Galgocz.“
26	 EEMHK II, s. 524. „Predicator de Lipto, Damianus de Almandfalva.“
27	 EEMHK II, s. 526. „H. P. F. Damianus de Almanfalwa C. custodie Zechen et predicator de Lip-

to.“
28	 EEMHK II, s. 528.
29	 BUCKO, V. Reformné hnutie v arcibiskupstve ostrihomskom do roku 1564. Bratislava : Unia, 

1939, s. 170 – 171; GUITMAN, Vázlat a Liptó vármegyei kereszténység kora újkóri történeté-
hez, s. 301.



9

Kláštor františkánov v Okoličnom do roku 1571

Napokon asi najvýznamnejšou udalosťou v dejinách kláštora skúmaného ob-
dobia bola provinciálna kapitula, ktorá sa uskutočnila od 19. júna 1561. Na tejto 
kapitule bol za provinciálneho ministra rehole františkánov salvatoriánskej pro-
vincie zvolený Imrich de Thwys (F. Emericus de Thwys). Žiaľ, uskutočnila sa už 
v období, kedy rehoľa mala v celej uhorskej provincii už len jedenásť rehoľných 
domov v  piatich kustódiách, čo bolo v  priemere len dva kláštory na kustódiu 
z pôvodných 74 kláštorov v rokoch 1513 – 1514, v ktorých vtedy mohlo žiť cca až 
1 700 bratov.30

Na kapitule sa bratia dohodli, že miesto a čas budúcej kapituly ponechajú na 
výbere a rozhodnutí provinciálneho ministra. Ďalej bolo bratom zakázané od-
nášať si do svojich ciel čokoľvek, čo sa dalo jesť alebo piť pod trestom uvedeným 
v stanovách a brat, ktorý si bez povolenia gvardiána alebo iného predstaveného 
(diskreta) ponechal vyžobranú almužnu ju musel odovzdať a mal byť potrestaný 
o chlebe a vode „v sede na zemi“.31

Na nasledujúcej provinciálnej kapitule z roku 1567 v Skalici sa už o kláštore 
v  Okoličnom nehovorí nič, čo však neznamená, že kláštor neexistoval. Vieme 
totiž, že záznam o tejto kapitule robil brat (kronikár?) spätne s odstupom času 
a podľa jeho vlastných slov zapísal len informácie, ktoré si pamätal, a to po dlhej 
dobe. To, že kláštor existoval, dosvedčujú aj záznamy z provinciálnych kapitu-
lách z nasledujúceho obdobia, kedy sa informácie o gvardiánoch v Okoličnom 
opäť na krátko objavujú.32

Je zaujímavé, že kláštor striedavo patril do kustódie v Blatnom Potoku (v roku 
1477, 1495, 1522, 1531, 1533, 1535, opäť v roku 1544) a v Sečanoch (1537, opäť 
154633 – 1565 a  iné). Kustódie v  tomto období však už mali len po dva, či tri 
kláštory, preto je pochopiteľné, že dochádzalo k ich presúvaniu pod správu su-
sedných kustódií.

Mendikantské kláštory mali svoje „rajóny“ kde vykonávali žobranie (kvešto-
vanie). Okrem Liptova zrejem do oblasti pôsobenia kláštora patrila aj časť Šariša, 
a to od roku 1537, kedy túto oblasť prevzali bratia po zaniknutom kláštore v So-
livare.34

Zo známych mien, ktoré pôsobili v kláštore v Okoličnom treba ešte spome-
núť, že v roku 1548 bol kazateľom v kláštore Michal z Vrboviec (Michael Verbe-
ocza) a gvardiánom Juraj z Rače (Georgius de Racza).35 Z rehoľných bratov z kláš-

30	 CEVINES, Les Franciscains observants hongrois, príloha, graf 1 a 2 .
31	 EEMHK II, s. 528 „Locus et dies Capituli futuri ad arbitrium R. P. Ministri dimissum est. Item 

sanccitum, noviterque statútum est atque prohibitum, quod fratres nihil importent ad suas 
cellás, quod manducari vei bibi possit sub pena in constitutionibus expressa. Item siquis absque 
licentia Pater guardiani aut alterius prelati elemosinam pecuniariam servaverit, habeat disci-
plinam et privetur illa elemosina et ieiunet in pane et aqua sedendo in terra.“ Podobne k tomu 
aj ZALKA, Cronica Fratrvm Minorvm, s. 306 „Anno Domini 1561. celebratum est capitulum 
provinciale in conventu Liptoviensi, in quo eligitur in Ministrum Provinciae Frater Emericus de 
Tövis, iam quinto, et es in ordine 21.“

32	 TELEK, Josephus. Antique Facies Provintiae SS. Salvatoris. Rukopis, 1757, s. 37.
33	 EEMHK II, s. 507.
34	 EEMHK II, s. 489, „et locus Lypthowie custodie de Zechen; et contratas loci deserti de Sowar 

habeant fratres loci Lypthowiensis.“
35	 EEMHK II, s. 510.



10

Miroslav HUŤKA

tora po mene poznáme vari len niekoľkých františkánov. Teoreticky z kláštora 
mohol pochádzať brat Martin z Liptova (P. Martinus de Lypthowya), ktorý bol 
v roku 1533 gvardiánom v kláštore v Skalici,36 v roku 1535 a 1544 gvardiánom 
v Okoličnom a v roku 1537 gvardiánom v Hlohovci.37 Kláštor sa totiž nenazýval 
„Okoličné“, ale „Liptov“ (Liptovský). Tiež treba poznamenať, že františkáni, ale aj 
iní rehoľní bratia, odvodzovali svoje priezviská podľa sídla, z ktorého pochádzali 
alebo častejšie podľa kláštora, v ktorom pôsobili (kde boli prijatí do rehole). Nik-
dy nie podľa regiónu (napr. zo Spiša, Šariša a podobne). Preto aj Martina môže-
me nazvať súčasným názvom „z Okoličného“. No hypoteticky rehoľným bratom 
z kláštora v Okoličnom mohol byť aj Mikuláš z (Liptovského?) Svätého Mikuláša 
(P. F. Nicolaus de Sancto Nicolao), ktorý sa v roku 1544 spomína ako predstavený 
kláštora v Hlohovci.38 Pri takomto konštatovaní však treba byť opatrný, nakoľko 
sídel s podobným názvom v Uhorsku bolo viacej. To, že pôsobil v Hlohovci, v slo-
venskom prostredí, však nasvedčuje skôr tomu, že pochádzal z Liptova.

Treba sa ešte vyjadriť k jednej téme, ktorá sa objavuje v slovenskej historio-
grafii v súvislosti s regiónom Liptova. Po celú skúmanú dobu, od roku 1477 až po 
rok 1571 sa kláštor striktne nazýval ako Liptov (ský) a nikdy nie Okoličné (!). Je 
preto absolútne vylúčené, aby za takejto situácie mohol v regióne Liptova exis-
tovať ešte iný kláštor františkánov, či už konventuálov alebo observantov, napr. 
v  Nemeckej Ľupči, o  čom, pred istým časom, prebiehala diskusia v  slovenskej 
historiografii.39 Preto uvažovať o existencii druhého liptovského kláštora fran-
tiškánov minimálne pre druhú polovicu 15. storočia a pre 16. storočie je bezpred-
metné. Takéto kláštory by potom museli mať svoje jedinečné pomenovania, napr. 
odvodené od konkrétnej lokality a nie od regiónu. Dochádzalo by totiž k nepres-
nostiam v označovaní takýchto kláštorov. Napríklad na Spiši sa dva františkánske 
kláštory označovali ako „Horný“ a „Dolný“.40

Situácia františkánov sa začala zhoršovať na začiatku 70. rokov 16. storočia, 
kedy vypukol spor medzi františkánmi na jednej strane a  Petrom a  Sebastiá-
nom z Okoličného ako patrónmi kláštora na strane druhej. V dôsledku šíriacej 
sa reformácie a  zmeny náboženského myslenia miestna šľachta začala brániť 
veriacim z  okolitých dedín navštevovať kláštor a  bratom vykonávať pastorá-
ciu, čím sa znižovali príjmy a bratia mali problém so zaobstaraním si živobytia 
a prostriedkov na svoju existenciu. Toho dôkazom bol už spomínaný incident so 
Stanislavom Moravusom z roku 1561, ale aj čiastočné rozpredávanie kláštorného 
mobiliára, o čom ešte bude reč. Za tejto situácie zrejme došlo k rozhodnutiu, že 
františkáni kláštor opustia aj s celým vybavením. Šľachtický rod z Okoličného, 

36	 EEMHK II, s. 472.
37	 EEMHK II, s. 485, 502.
38	 EEMHK II, s. 502.
39	 MELIŠ, J. B. OP. Cirkevné pomery v Slovenskej a Partizánskej (Nemeckej) Ľupči v stredoveku. 

In Studia Historica Tyrnaviensia XVII, Trnava : TU, 2014, s. 19 – 30; RÁBIK, V. Partizán-
ska Ľupča. In ŠTEFÁNIK, M. – LUKAČKA, J. (eds.). Lexikón stredovekých miest Slovenska. 
Bratislava : Veda, 2010, s. 316; MARSINA, R.. K dejinám Slovenskej Ľupče do 17. storočia. In 
DUCHOŇOVÁ, D. a kol. Prudenti dominæ nobis honorandæ ... K životnému jubileu profesorky 
Márie Kohútovej. Trnava : FF TU, 2015, s. 30 – 129.

40	 „Ceps superior et inferior, dua loca“. Provincia Ungaria. In Analecta Franciscana VI. 1885, s. 554.



11

Kláštor františkánov v Okoličnom do roku 1571

ktorý vykonával patronátne právo nad kláštorom však nemal pochopenie pre 
takéto rozhodnutie a  bránil bratom odniesť liturgické predmety a  vybavenie 
z kláštora.41 

Františkáni preto poslali sťažnosť ostrihomskému arcibiskupovi Antono-
vi Vrančičovi a požiadali ho o pomoc v tejto záležitosti. Arcibiskup odpovedal 
po maďarsky písaným listom z Trnavy zo dňa 26. mája 1571, v ktorom vyzval 
Petra a Sebastiána z Okoličného, aby nechali bratov z kláštora odísť s  tým, že 
v opačnom prípade celú vec oznámi kráľovi.42 Menovaní sa však cítili byť listom 
dotknutí a urazení, a preto sa obrátili na Liptovskú stolicu so žiadosťou o prešet-
renie celej veci. V Liptovskom Mikuláši sa zišlo zhromaždenie reprezentantov 
stolice za prítomností protestantských kňazov: Vavrinca zo Svätého Mikuláša, 
Jána zo Svätého Jána, Juraja Melika zo Svätého Štefana, a iných. Na tejto kongre-
gácii bol prečítaný list arcibiskupa Antona Vrančiča. Následne sa Peter a Sebas-
tián z Okoličného začali brániť, a to aj za pomoci dvoch pozvaných františkánov 
z kláštora: Martina a Štefana, ktorí už dlhé roky žili v kláštore. Nič sa nehovorí 
o gvardiánovi kláštora Ladislavovi z Egrešu, teda sa zdá, že na toto stretnutie boli 
pozvaní len starší františkáni, ktorí si „toho veľa pamätali.“ Nemožno teda cel-
kom presvedčivo tvrdiť, čo robí staršia, najmä maďarská literatúra,43 že v kláštore 
žili len dvaja bratia. Určite ich bolo viac, no zrejme mladších bratov. Sťažovatelia 
ich vyzvali, aby vyhlásili na svoje svedomie, či niekedy zažili, že by pospolitému 
ľudu zakazovali navštíviť kláštor alebo zúčastniť sa omší. Františkáni vyhlásili, že 
od Petra a Sebastiána nikdy nezažili žiadnu škodu. Ba dokonca, že ich mnohokrát 
videli v kláštore zúčastňovať sa obradov. Celý spor vraj spôsobili dvaja nemeno-
vaní františkáni, ktorí len pred „nedávnom“ prišli do kláštora. Údajne zle infor-
movali arcibiskupa pričom  nehľadeli na dobro kláštora, ale na svoje pohodlie. 
Títo noví bratia údajne zhromaždili kostolné vybavenie: kalichy, kazuly vyklada-
né zlatom a drahými kameňmi, pozlátené strieborné lampy, monštrancie, kríže, 
oltárne závesy a niekoľko drahých ozdôb, ktoré kedysi kláštoru daroval kráľ Ma-
tej Korvín. Všetky tieto ozdoby na Vianoce (asi 1570) zhromaždili, zasypali po-
polom a chceli odviesť. Údajne plánovali vziať aj kostolné hodiny a pivovarnícky 
kotlík, ktorý chceli predať, aby mali peniaze na cestu. Keď sa to šľachtici z Oko-
ličného dozvedeli, zastavili bratov, no aj napriek tomu im ponúkli 5 zlatých na 
cestu.44 No celú túto, tak povediac „idylickú“ situáciu neguje listina, ktorú ešte 
pred samotným vyšetrovaním 1. júna 1571 vydali poverenci uhorskej provincie 
františkánov Ján Mágócsy a Imrich Tövis. List bol vydaný pre Petra a Sebastiána 
Okoličného a na jeho základe bolo deklarované, že františkáni definitívne odchá-
dzajú z Okoličného, údajne však dobrovoľne a Peter a Sebestián nemali byť v tejto 
veci obťažovaní pred cirkevným alebo svetským súdom, čo dosvedčili aj kňazi 
Vavrinec z Liptovského Svätého Mikuláša a Albert zo Svätého Ondreja.45 

41	 MAJLÁTH, B. A Liptó-vármegyi kalandosokrúl. In Századok. 1879, roč. 13, s. 349.
42	 MAJLÁTH, A Liptó-vármegyi kalandosokrúl, s. 349.
43	 Napr. KARÁCSONYI, J. Szt. Ferencz rendjének története Magyarországon 1711-ig. II. Budapest 

: MTA, 1924, s. 127 – 129.
44	 MAJLÁTH, A Liptó-vármegyi kalandosokrúl, s. 350 – 351.
45	 GUITMAN, Vázlat a Liptó vármegyei kereszténység kora újkóri történetéhez, s. 303. Vojtech 



12

Miroslav HUŤKA

Možno celkom prirodzene pochybovať, či proces bol objektívny. Celé vy-
šetrovanie bolo vedené protestantmi a  atmosféra okolo kláštora bola negatív-
na, keď celé okolie bránilo veriacim navštevovať kláštor, čo dokazuje prípad už 
spomínaného kňaza z Liptovského Jána Stanislava Moravusa. Kľúčovou je však 
nepochybne aj skutočnosť, že františkáni ešte počas toho istého roku kláštor na 
približne sto rokov opustili.46 Dôvodom bola zrejme nemožnosť zabezpečiť si ži-
vobytie, ktoré mali primárne dodávať patróni kláštora – šľachtici z Okoličného 
a sekundárne žobranie a pastorácia. Zároveň treba pripomenúť, že aj tento prí-
pad je v niektorých prácach uvádzaný ako príklad úpadku rehoľného života a dô-
vod „šírenia“ reformácie, kedy rehoľníci „rozkrádali“ kláštorné vybavenie. Je však 
pravdou, že observantní františkáni zväčša žiadny majetok nemali (nevlastnili), 
a keď sa zastavili milodary, či už od patróna kláštora alebo od veriacich, nemali 
z čoho žiť a boli nútení predávať kláštorné „poklady“ a kláštor teda opustili hlav-
ne z  ekonomických dôvodov. Odsudzovať františkánov, alebo všeobecne men-
dikantov, že rozpredávali majetok, ktorý im darovali veriaci, nie je spravodlivé 
ani objektívne. Určite by sa „dobrovoľne“ nevzdali kláštorného vybavenia a na 
toľkých miestach v Uhorsku. Ekonomické dôvody a núdza o živobytie však bola 
väčšia, ako strach z negatívneho postoja verejnosti a veriacich. 

Kláštor v  Okoličnom je výnimočné miesto, na  ktorom sa odrážajú uhor-
ské dejiny rehole františkánov. Vznikol v  strede druhej polovice 15. storočia 
ako výnimočné architektonické dielo neskorej gotiky v celouhorskom prostre-
dí a  kláštor sa stal v  nepokojnom 16. storočí „kľudným“ zázemím pre bratov 
z celého Uhorská. Stavba vznikla pravdepodobne okolo (po) roku 1476 na ma-
jetku šľachticov z Okoličného, ktorí boli zrejme fundátormi kláštora a vykoná-
vali aj patronátne právo, čo sa prejavilo najmä v roku 1571. Významným doná-
torom kláštora však bol zrejme aj Matej Korvín alebo jeho syn Ján, ktorí okrem 
iného františkánov obdarovali vzácnymi liturgickými predmetmi. Kláštor bol 
negatívne zasiahnutý vojenskými udalosťami po vymretí Jagelovcov v  roku 
1526. V dôsledku vojnových udalostí v súvislosti s operáciami Jána Katzianera 
bol v kláštore zabitý brat kňaz Andrej, no františkánom sa podarilo uchrániť si 
vzácne liturgické predmety, ktoré vlastnili až do svojho odchodu z Okoličného. 
Významnou osobnosťou spojenou s dejinami kláštora bol Damián z Beňušoviec, 
ktorý zastával vrcholné posty vo vedení provincie františkánskych salvatoriánov. 
Svoju činnosť v Liptove františkáni na krátku dobu ukončili v roku 1571, kedy 
v dôsledku šíriacej sa reformácie a zmeny náboženského myslenia stratili ekono-
mické zázemie a boli nútení svoj kláštor v Okoličnom na čas opustiť. 

Majlát však príslušný list datuje na 7. júna 1571 MAJLÁTH, A Liptó-vármegyi kalandosokrúl, 
s. 351.

46	 KARÁCSONYI, Szt. Ferencz rendjének története II, s. 129.



13

Kláštor františkánov v Okoličnom do roku 1571

Gvardiáni františkánskeho kláštora v Okoličnom.
Rok Meno Meno v prameni 
1531 Matej z Varína G. de Lypthowya P. Mathias de Warna47

1533 Peter de Twrbyn G. de Lypthowia P. Petrus de Trwbynth48

1535 Martin z Liptova G. de Lypthowia P. F. Martinus de eadem49

1537 Damián z Beňušoviec G. de Lyptowia P. F. Damianus de Almanfalwa50

1542 Damián z Beňušoviec G. de Lypthowya P. F. Damianus de Almanfalwa51

1544 Martin z Liptova G. de Lypthowya P. F. Martinus de Lypthowya52

1546 Damián z Beňušoviec G. de Lypthowia P. F. Damianus de Almanfalwa53

1548 Juraj z Rače G. de Liptovia P. F. Georgius de Racza.54

1550 Damián z Beňušoviec G. de Liptovia P. F. Damianus de Almanfalwa55

1552 Damián z Beňušoviec C. V. P. F. Damianus de Almanfalwa, idem et G. de Lipto56

1554 František z Chrstian G. de Lipto P. F. Franciscus de Hártyán57

1558 Matej de Ebrez C. H. P. F. Mathias de Ebrez. G. de Lipto idem58

1559 Egíd z Tivadaru H. P. F. Egidius de Thywadar G. de Lipto59

1561 Damián z Beňušoviec G. de Lyptowia H. P. F, Damianus de Almanfalwa.60

1565 Damián z Beňušoviec C. V. P. F. Damianus de Almanfalwa. G. de Liptovia idem.61

1567 Ladislav z Egrešu Conv. Liptó... G. P. Ladislaus de Egres62

1570 Ladislav z Egrešu Conv. Liptó... G. P. Ladislav de Egres63

47	 EEMHK II, s. 466.
48	 EEMHK II, s. 472.
49	 EEMHK II, s. 478.
50	 EEMHK II, s. 485.
51	 EEMHK II, s. 497.
52	 EEMHK II, s. 502.
53	 EEMHK II, s. 506.
54	 EEMHK II, s. 510.
55	 EEMHK II, s. 514.
56	 EEMHK II, s. 518. 
57	 EEMHK II, s. 521.
58	 EEMHK II, s. 524.
59	 EEMHK II, s. 526.
60	 EEMHK II, s. 527.
61	 EEMHK II, s. 529. 
62	 TELEK, Antique Facies Provintiae, s. 37.
63	 TELEK, Antique Facies Provintiae, s. 37.



14

KONFESIONÁLNE ŠKOLY V HORNOZEMPLÍNSKYCH 
ZEMEPANSKÝCH MESTÁCH V 16. – 18. STOROČÍ1

Peter KÓNYA

Confessional schools in upper Zemplín manorial towns in the 16th–18th centuries
Manorial towns in Zemplín County were among the important centers of the Reformation 
and, from the second half of the 16th century, also of the Reformed Church in Upper Hunga-
ry. Their landlords—the magnate families of the Perényi, Drugeth, and Báthory—generously 
supported church congregations and their pastors, financed the studies of town and small-
town inhabitants at foreign universities, and, last but not least, built and maintained local 
Reformed schools, many of which aspired to become grammar schools.
The present study offers an insight into the functioning of individual schools in various ma-
norial towns of Upper Hungary during the 16th–18th centuries. Within the study, the author 
focuses on schools in the towns of Sečovce, Kráľovský Chlmec, Michalovce, Stropkov, Humen-
né, and Trebišov.
Keywords: confessional school, Zemplín, Reformation, Reformed Church, education, Upper 
Hungary. 

Zemepanské mestá v Zemplínskej stolici patrili medzi významné centrá re-
formácie a už od druhej polovice 16. storočia aj reformovanej cirkvi v Hornom 
Uhorsku. Ich zemepáni, magnátske rodiny Perényiovcov, Drugethovcov či Bátho-
ryovcov štedro podporovali cirkevné zbory a  ich farárov, financovali štúdium 
obyvateľov miest a  mestečiek na zahraničných univerzitách a  v  neposlednom 
rade budovali a vydržiavali takisto miestne reformované školy, pričom nejedna 
mala ambície stať sa gymnáziom.

Školy v 16. – 17. storočí
Jedným z najstarších centier reformácie v Hornom Zemplíne boli Sečovce. 

Už v roku 1530 sa v miestnom kostole vysluhovali evanjelické bohoslužby.2 Re-
formačné učenie švajčiarskeho smeru sa v Sečovciach rozšírilo hneď od začiatku 
panstva Drugethovcov v roku 1568, taktiež známych podporovateľov reformácie 
v Uhorsku. Už v roku 1570 povolali do Sečoviec reformovaného kazateľa Štefana 
Héderváriho3. Meno ďalšieho reformovaného kazateľa Baltazára Thuryho pôso-
biaceho v Sečovciach v druhej polovici 80. rokov 16. storočia obsahuje posledná 
vôľa Kláry Bocskayovej, vdovy po Jánovi Csapym. Zo závetu spísaného v  roku 

1	 Príspevok vznikol v priebehu riešenia projektu VEGA 1/527/23: Pramene k dejinám reformácie 
a rekatolizácie a iných aspektov ich doby na Slovensku.

2	 ORDOŠ, J. a kol. Sečovce. Prešov 1998, s. 53.
3	 ORDOŠ, J. a kol. Sečovce. Prešov 1998, s. 53

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 2



15

Konfesionálne školy v hornozemplínskych zemepanských mestách v 16. – 18. storočí

1586 v prítomnosti spomínaného kazateľa Thuryho vyplýva aj existencia školy 
v mestečku už v druhej polovici 16. storočia.4

Sečovce boli na začiatku 17. storočia s veľkou reformovanou farnosťou s tri-
nástimi fíliami. Na čele cirkevného zboru stál hlavný maďarský kazateľ, resp. 
farár a zrejme najmä na kázanie a cirkevné úkony vo fíliách mal k dispozícii slo-
venského kaplána. Školu, ktorá existovala v  mestečku minimálne polstoročie, 
viedol rektor.5 

Vo vizitácii z roku 1611 sú uvedené údaje o príjmoch farára, kaplána a rek-
tora. Kazateľ si mohol nárokovať obrábanie dvoch viníc v  majetku mestečka, 
užíval 39 rolí a 6 lúk v rôznych chotárnych častiach a poberal desiatok z pôdy, 
ležiacej v chotári smerom k Bačkovu. Obyvatelia Sečoviec mali voči farárovi na-
sledovné povinnosti: sedliaci odovzdávali 1 gbel, želiari ½ gbelu pšenice a vdovy 
4 rífy plátna. Zo štolárnych poplatkov za svadbu dostával od obidvoch strán po 
1 denári a od ženícha ešte 3 denáre. Ak prišli sobášení z vidieka alebo dokon-
ca inej stolice, zaplatili až 40 denárov. Zo 16 denárov za pohreb jedna polovica 
patrila farárovi, o druhú sa delil kaplán s učiteľom.6 Príjmy sečovského reformo-
vaného učiteľa na začiatku 17. storočia tiež pozostávali najmä z naturálnych dá-
vok. Každý poddaný, užívajúci vinice, mu musel odviesť po jednom (sečovskom) 
gbele vína. O stravovanie rektora sa mal postarať miestny kazateľ, v prípade, že 
tak neurobil, mal mu odovzdať 25 gbelov pšenice. Poplatok za vyučovanie detí 
(didactrum) bol rôzny, podľa toho, ako sa s obyvateľmi dohodol. Okrem tohto 
poberal rektor poplatky pri vykonaní rôznych administratívnych úkonov, ako 
písanie testamentu alebo mestskej knihy. Je zaujímavé, že ak nechcel ísť do fílií, 
mal poslať miesto seba slovenského kaplána za tretinu svojho príjmu. Z fílii mu 
odovzdávali osobitné dávky Parchovany a Dvorianky.7 

Fragmentárne informácie o sečovskej reformovanej škole v 17. storočí obsa-
hujú cirkevné vizitácie. Zápisnica z roku 1629 obsahuje iba meno rektora školy 
Martina Somosiho. V roku 1632 pôsobili v Sečovciach dvaja kazatelia,8 farár Ján 
Kassai a kaplan Albert Čech, zrejme slúžiaci bohoslužby pre slovenských ve-
riacich.9 Rektorom školy, ktorej strecha potrebovala v  čase návštevy vizitátora 
opravu, bol Gregor Szécs-Keresztúri (z Kerestúru, dnes Zemplínska Teplica).10

4	 VARSIK, B. Vznik a vývin slovenských kalvínov na východnom Slovensku. In Historocký časo-
pis, roč. 39, 1991, č. 2, s. 6.

5	 DIENES, D. (ed.). Református egyház-látogatási jegyzőkönyvek 16-17. század. Budapest 2001, s. 
309 – 312.

6	 DIENES, D. (ed.). Református egyház-látogatási jegyzőkönyvek 16-17. század, s. 309 – 312.
7	 Kanonické vizitácie reformovanej cirkvi zo 16-17. storočia. DIENES, D. (ed.). Református egy-

ház-látogatási jegyzőkönyvek 16-17. század, s. 309 – 312. 
8	 Vo vizitáciach bol kaplán zaznamenaný ako collega, v mestečkách bolo zvykom pri hlavnom 

resp. prvom kazateľovi zamestnať aj ďalšieho kazateľa, ktorý zväčša slúžil bohoslužby vo fíliach 
alebo pre inojazyčné obyvateľstvo.

9	 ZOVÁNYI, J. (ed.). Miskolczi Csulyák István zempléni ref. Esperes (1629 – 1645) egyházlátoga-
tási jegyzőkönyvei. In Történelmi tár, 1906, s. 277.

10	 DIENES, D. Minthogy immár schola mestert tartanak... Református iskolák Felső-Magyaror-
szágon 1596 – 1672. In Acta Patakina IV. Sárospatak : Sárospataki Református Kollégium Tu-
dományos Gyűjteményei, 2000, s. 139.



16

Peter KÓNYA

V roku 1641 viedol školu rektor Ján Gönczi.11 O niekoľko rokov, r. 1647 funk-
ciu rektora vykonával Ján Somosi. Škola bola v  tom čase vo veľmi zlom stave 
a vizitátor odporučil stavbu novej.12 V polovici storočia, r. 1651 stál na čele školy 
rektor Samuel Valyai.13 Podľa ďalšej vizitácie, z  r. 1655 bola škola stále v  zlom 
stave a naďalej pustla.14 V roku 1660 bol učiteľom Ján Bánki, ktorý však školu za-
nedbával, a tak sa rozhodli ho prepustiť a prijať nového rektora.15 V roku 1664 bol 
rektorom Pavol Csernatoni.16 V prvej polovici 70. rokov sečovský cirkevný zbor 
prechodne zanikol a  kazateľ Ján Téczi sa pred prešporským súdom zachránil 
útekom z mestečka. Reformovaný kostol odovzdala vrchnosť katolíckej cirkvi.17

Veľké škody utrpel sečovský cirkevný zbor v 18. storočí. Najprv prišiel r. 1718 
o kostol a vzápätí aj o všetky majetky. Škola však zrejme aj v tomto období naďalej 
pôsobila, keďže sa spomína takisto vo vizitácii z r. 1782, keď ju viedol Ján Diósze-
gi. Vzhľadom na stratu všetkých polí, lúk a záhrad v prvej štvrtine storočia, tvori-
li príjem farára a učiteľa dary od Ladislava a Adama Szemereho (16 gbelov obilia, 
16 zlatých, 2 sudy vína, 2 prasiatka, 2 vozy sena), od zemianky Kálnássyovej (4 
zlaté), ďalej od miestnych sedliakov (4 gbely obilia) a štolárne poplatky. Užíval 
po 5 gbelov pôdy v každej z troch chotárnych častí. Rektor dostával 22 zlatých, 9 
gbelov obilia, 2 snopy obilia, 9 vozov dreva (na kúrenie v škole), pol snopu stru-
kovín a prasiatko. Za vyučovanie detí mu dávali obyvatelia po 1 zlatom a 1 voze 
sena.18

Ďalším významným zemepanským mestečkom v  Hornom Zemplíne a  po 
niekoľko desaťročí takisto cirkevným a vzdelávacím centrom bol Vranov.19 Od 
roku 1524 patrilo mestečko Andrejovi Báthorymu, prívržencovi panovníka Fer-
dinanda I. Myšlienky reformácie prijal až jeho syn Juraj a následne potom zača-
li do katolíckych farností panstva prichádzať prví reformační kazatelia. V roku 
1580 dala manželka jeho syna Štefana Báthoryho Eufrozina Drugethová postaviť 
pre vranovských reformovaných kostol. Rovnako s  menom významného rodu 
Drugethovcov sa spája aj zriadenie miestneho gymnázia, ktoré malo po vzore 
gymnázií v Bardejove alebo Prešove v protestantskom duchu šíriť humanistické 
vzdelanie.20

Prítomnosť rektora a školy v mestečku dokladajú viaceré vizitácie od r. 1611, 
keď evidovali vo Vranove maďarského farára, slovenského kaplána a  rektora. 
Vranovská farnosť a jej kazatelia bola na začiatku 17. storočia veľmi dobre mate-

11	 DIENES, D. Zempléni vizitációk. Sárospatak 2008, s. 136.
12	 DIENES, D. Zempléni vizitációk., s. 173 – 174.
13	 DIENES, D. Zempléni vizitációk., s. 213.
14	 DIENES, D. Zempléni vizitációk, s. 237.
15	 DIENES, D. Zempléni vizitációk, s. 276 – 277.
16	 DIENES, D. Zempléni vizitációk, s. 327.
17	 CSÁJI, P. Rákóczi András 1752. évi szlovák zsoltárfordítása XVII.-XVIII. Századi szlovák, cseh 

egyházpolitikának keretében. Budapest 1954. Rkp., s. 9.
18	 DIENES, D. A Zempléni Református Egyházmegye öszeírása 1782, s. 94 – 95.
19	 Roku 1576 boli meštianske (remeselnícke) domy zdanené od 21, v roku 1582 od 20, no v roku 

1610 len od 3 a r. 1635 od 2 port. MICHNOVIČ, I. a kol. Dejiny Vranova nad Topľou. Košice 
1992, s. 99.

20	 MICHNOVIČ, I. a kol. Dejiny Vranova nad Topľou, s. 110.



17

Konfesionálne školy v hornozemplínskych zemepanských mestách v 16. – 18. storočí

riálne zabezpečená. Základ jej príjmov tvorili dve poddanské dediny, Vyšný Ži-
pov a Višňov, ktoré celé patrili farnosti a mali voči nej také povinnosti, ako voči 
svojmu zemepánovi. Ich obyvatelia vykonávali všetky stavebné práce pre potreby 
farnosti. Rektor školy (gymnázia) dostával od mesta ročne 30 zlatých a pri vybe-
raní desiatkov z vína mu každý sedliak bol povinný zaplatiť po 25 denárov. O jeho 
stravovanie sa mal starať kazateľ (farár). Z titulu školného poberal od 50 denárov 
až po niekoľko zlatých podľa toho, v ktorej triede vyučoval, pričom zemania pla-
tili ešte viac. Ďalšie nižšie poplatky, po 2 denáre od každého poddaného, poberal 
pri konaní trhov, Fašiangoch a orbe.21

V 30. rokoch 17. storočia pôsobil vo Vranove reformovaný kazateľ Ján Jánki 
a slovenský kaplán Andrej Dulnikius. Vtedy mala farnosť už iba tri fílie: Vranov-
ské Dlhé, Benkovce a Sedliská. Aj v tom čase pokračovali spory medzi kazateľom 
a kaplánom kvôli farským príjmom. Rektor nebol v tom čase vo Vranove žiadny 
a škola sa kvôli dezolátnemu stavu nedala používať.22 V roku 1660 bol rektorom 
Juraj Kaposi.23 Už o tri roky, r. 1663 však škola neexistovala, a to z dôvodu nedo-
statku peňazí na pokrytie príjmov rektora, o čo sa malo postarať mestečko. Pre 
neochotu obyvateľov, ktorí predchádzajúcemu učiteľovi dlžili plat za dva roky, 
však ani kazateľ nemohol získať nového učiteľa.24 V tomto období, keď už v meste 
pôsobili františkáni a  farnosť prišla o  jeden z  chrámov, sa stupňovalo napätie 
medzi reformovaným a katolíckym obyvateľstvom, ktoré poznačilo aj život v ob-
novenej škole. Na prelome 50. a 60. rokov prepadli katolíci vedení farárom refor-
movanú školu, kde ťažko zbili kazateľa.25 Vranovský reformovaný zbor zanikol 
najneskôr na konci povstania Františka II. Rákócziho a v 18. storočí už v meste 
nepôsobila ani reformovaná farnosť, ani reformovaná škola.

Významným centrom reformácie a  reformovanej cirkvi na severe Horného 
Zemplína bolo mesto Humenné, najväčšie stredisko remeselnej výroby a  ob-
chodu v celej oblasti. Jeho zemepáni, magnátsky rod Drugethovcov z Humen-
ného, patrili k popredným šíriteľom a patrónom reformácie v horných okresoch 
Zemplínskej stolice. Spomedzi príslušníkov rodu sa o šírenie reformácie najviac 
zaslúžili bratia Štefan, Juraj, Gabriel a Anton, v 30. rokoch 16. storočia. Samo-
zrejme, že s Drugethovcami sa spája takisto reformácia v ich zemplínskej rezi-
dencii, v Humennom. Doteraz nie sú známe hodnoverné pramene, uvádzajúce 
presný rok prijatia reformácie v drugethovskom rode. Na základe iných skutoč-
ností a historických súvislostí však možno predpokladať, že k tomu mohlo dôjsť 
niekedy v prvej polovici 30. rokov 16. storočia.26 

21	 DIENES D. Református egyház-látogatási jegyzőkönyvek, s. 315.
22	 DIENES, D. Zempléni vizitációk, s. 89, 112, 113.
23	 DIENES, D. Zempléni vizitációk, s. 237, 274.
24	 DIENES, D. Zempléni vizitációk, s. 386.
25	 ZSILINSZKY, M. A magyar országgyűlések vallásűgyi tárgyalásai a reformátiotól kezdve III. 

Budapest 1895, s. 231.
26	 Réz približné obdobie prijatia reformačného učenia odvodzuje z rôznych manželských alebo 

spojeneckých zväzkov medzi Drugethovcami a Perényiovcami, ktorí v Uhorsku patrili k jed-
ným z prvých prívržencov reformácie, ale aj s Báthoryovcami, Drágfyovcami, či Bebekovcami. 
RÉZ, L. A Drugethek és Homonna reformátiója. Sátoraljaújhely 1899, s. 60.



18

Peter KÓNYA

Samozrejme, Drugethovci sa neobmedzili len na prijatie reformačného uče-
nia, ale významne prispievali k  jeho šíreniu na svojich panstvách. Vznik refor-
mačných cirkevných zborov v Humennom, Užhorode, či Trebišove sa jednoznač-
ne spája s  ich menom. Najväčšiu zásluhu na postupe reformácie v  severných 
častiach Zemplínskej stolice mal na sklonku prvej polovice 16. storočia Štefan 
Drugeth.27

Reformovaní kazatelia boli v Humennom prítomní pomerne skoro, najneskôr 
od poslednej štvrtiny 16. storočia. Prvým známym z nich je Ján Szobránci, dolo-
žený r. 1579 a posledným Mikuláš Izdenci, spomínaný v čase bezprostredne pred 
definitívnym zánikom farnosti (1629).28 Žiadne konkrétne údaje o stave a fungo-
vaní humenskej reformovanej farnosti sa nedochovali. Na základe nepriamych 
dokladov o jej existencii (napr. sedliackych usadlostí, patriacich humenskej fare 
z r. 1598) je zrejmé, že prevzala starý stredoveký kostol spolu s  jeho majetkom 
a  dôchodkami. Takisto možno predpokladať aj existenciu školy v  mestečku, 
o ktorej sa však rovnako nedochovali nijaké správy.

Tak ako začiatok, aj koniec protestantizmu v Humennom je spojený s rodom 
Drugethovcov. Juraj Drugeth bol jedným z prvých magnátov, ktorý pod vplyvom 
ostrihomského arcibiskupa už v  roku 1609 konvertoval na katolicizmus. O  tri 
roky na to, r. 1612, skonfiškoval farský kostol, užívaný reformovanou farnosťou. 
Humenné sa tak v priebehu niekoľkých rokov zmenilo z významného centra pro-
testantizmu na severovýchode Uhorska na stredisko intenzívnej rekatolizačnej 
činnosti na celom panstve.29 Na tom už nič nezmenilo ani prechodné obnovenie 
farnosti a s ňou aj reformovanmej školy počas panstva Gabriela Bethlena, v ro-
koch 1619 – 1619.

Podobne ako ďalšie zemplínske zemepanské mestá, takisto Trebišov priviedli 
ku prijatiu reformácie jeho zemepáni Perényiovci v polovici 16. storočia a onedl-
ho sa stalo mestečko regionálnym centrom reformovanej cirkvi a školstva. Mená 
trebišovských kalvínskych kazateľov sú známe od konca 16. storočia, keď v mes-
tečku pôsobil Peter N. Bacskai, doložený r. 1598.30

Prvé známe údaje o reformovanej farnosti a škole sa aj v prípade Trebišova 
dochovali až z vizitácie r. 1611. Rektorove príjmy v tom čase pozostávali zo 60 
snopov obilia od sedliakov, od želiarov dostával polovicu. Chudobní (želiari bez 
pôdy) mu platili 32 denárov, vdovy podobne po 3 ráfy plátna a za pohreb dostá-
val 12 denárov.31 V roku 1629 bol kazateľom v Trebišove Ján Kállai a rektorom 
Juraj Szécsi. Škola bola vtedy bez strechy a v pomerne zlom stave. Spôsobil ho aj 
samotný učiteľ, na ktorého sa veriaci sťažovali pre opilstvo, násilnosti, ničenie 
majetku školy a nadávanie.32

27	 RÉZ, L. A Drugethek és Homonna reformátiója, s. 61.
28	 ZOVÁNYI, J. Protestáns lelkészek nyugtatványai régi tizedjegyzékek mellett. In Magyar pro-

testáns egyháztörténeti adattár. Budapest : Magyar Protestáns Irodalmi Társaság, 1928, s. 125.
29	 ZOVÁNYI, J. Protestáns lelkészek nyugtatványai régi tizedjegyzékek mellett, s. 104.
30	 ZOVÁNYI, J. Protestáns lelkészek nyugtatványai régi tizedjegyzékek mellett, s. 138.
31	 DIENES, D. Református egyház-látogatási jegyzőkönyvek, s. 309.
32	 ZOVÁNYI, J Miskolczi Csulyák István zempléni ref. Esperes (1629 – 1645) egyházlátogatási 

jegyzőkönyvei. In Történelmi tár, 1906, č. 1, s. 48 – 102; č. 3, s. 79.



19

Konfesionálne školy v hornozemplínskych zemepanských mestách v 16. – 18. storočí

Rekatolizácia postihla trebišovskú farnosť pomerne skoro, najneskôr v prvej 
polovici 30. rokov. Na základe patronátneho práva odňal vtedy farský kostol ma-
jiteľ panstva gróf Ján Drugeth. S konfiškáciou kostola odňal Drugeth Trebišovča-
nom aj ďalšie budovy, faru a školu, a akiste preto v tomto období nemala farnosť 
školu ani učiteľa.33 Avšak už v druhej polovici 30. rokov si kalvíni zriadili novú 
školu a jej rektorom bol r. 1838 Štefan Főnyi.34

V  nasledujúcom desaťročí sa situácia trebišovských reformovaných naďalej 
zhoršovala. Úrad farára vykonával Andrej Vizsolyi, doložený r. 1648 a  funkciu 
rektora do konca 40.rokov Gregor Szirmai. Po odňatí farského kostola, školy 
a fary stratila farnosť aj ďalšie majetky a príjmy kazateľa i rektora sa v novej si-
tuácii výrazne zmenšili. Na konci 50. rokov pôsobil v Trebišove nový rektor, Ján 
Terebesi. Škola, podobne ako budova fary, bola v zlom stave a vizitátor navrhoval 
ich opravu.35 Žiadne stavebné úpravy sa však zrejme nerealizovali a tak aj v prvej 
polovici 60. rokov ostávala fara v dezolátnom stave. Vizitácia r. 1664 zaznamena-
la v mestečku učiteľa Andreja Heceiho a podobné problémy, najmä s budovami, 
majetkom a platením veriacich, ako v predchádzajúcich rokoch. Už v nasledujú-
com roku (1665) bol však rektorom Štefan Rozgoni.36

Posledné údaje o trebišovskej farnosti zo 17. storočia pochádzajú z roku 1670. 
Novým kazateľom bol vtedy Pavol Bélyi a rektorom Michal Ocsvári.37 Na začiat-
ku 18. storočia mali v Trebišove existovať dve fary, na základe čoho možno pred-
pokladať prítomnosť dvoch kazateľov: maďarského a slovenského. V rokoch 1709 
– 1710 postihla celú krajinu posledná veľká morová epidémia a Trebišov s okolím 
patril medzi najťažšie zasiahnuté oblasti. Počas moru zahynula väčšina refor-
movaných zemanov a sedliakov a tí, čo zostali, nedokázali ďalej udržať farnosť. 
Zemania Horváthovci sa usilovali obnoviť kalvínsky cirkevný život, jágerský bis-
kup Gabriel Erdődy im v tom však zabránil, odňal im kostol, obidve fary i 34 polí 
v chotári, ktoré odovzdal pavlínom.38 Muselo k tomu dôjsť ešte v prvej štvrtine 
storočia, keďže celokrajinský súpis z r. 1725 – 29 už trebišovský zbor neuvádza. 
Samozrejme, v tom období neexistovala už ani reformovaná škola.

Najneskôr v druhej polovici 16. storočia zvíťazila reformácia aj v ďalšom dôle-
žitom hospodárskom a kultúrnom centre Horného Zemplína, v Michalovciach. 
V tomto významnom mestečku, ležiacom na východe stolice, na hraniciach s Už-
skou stolicou, sa o šírenie reformácie tiež zaslúžili miestni zemepáni a majitelia 
panstva, Pongráczovci. Prvým známym reformačným a  zrejme už reformova-
ným kazateľom v Michalovciach bol Juraj Debreceni, pôsobiaci v r. 1584 – 1598.39

Michalovská reformovaná farnosť, podobne ako celý rad zemplínskych cir-
kevných zborov, patrila do Užského seniorátu Predtiského dištriktu. Najstaršie 
správy o pomeroch a cirkevnom živote vo farnosti sa zachovali z kanonickej vi-

33	 DIENES, D. Zempléni vizitációk, s. 93.
34	 DIENES, D. Zempléni vizitációk, s. 114.
35	 DIENES, D. Zempléni vizitációk, s. 273.
36	 DIENES, D. Zempléni vizitációk, s. 338.
37	 DIENES, D. Zempléni vizitációk, s. 388.
38	 DIENES, D. A Zempléni Református Egyházmegye öszeírása 1782, s. 98 – 99.
39	 ZOVÁNYI, J. Protestáns lelkészek nyugtatványai, s. 131.



20

Peter KÓNYA

zitácie z r. 1619 – 1620. Aj v Michalovciach, tak ako v ostatných významnejších 
zemepanských mestečkách, pôsobili dvaja kazatelia: maďarský farár a slovenský 
kaplán. Ďalším duchovným v Michalovciach bol učiteľ miestnej školy. Fíliami mi-
chalovskej farnosti bolo viacero obcí v Zemplínskej i Užskej stolici: Čečehov, Or-
lóc (zaniknutá osada v blízkosti Vrbovca), Vrbovec, Veľké Zálužice, Malé Záluži-
ce, Lastomír, Močarany, Betlenovce (zaniknutá osada, neskôr samota), Petrovce 
nad Laborcom, Topoľany, Stráňany, Várkond (zaniknutá osada), Vinné a Hažín.40 

Uvedená vizitácia obsahuje pomerne presné informácie o jej majetku a príj-
me kňazov. Maďarský kazateľ poberal príjmy od veriacich z tej polovice mesta, 
v ktorej býval a okrem toho zo siedmich fílií (Čečehov, Orlóc, Vrbovec, Lasto-
mír, Betlenovce a  Hažín). Každý sedliak s  celou usadlosťou mu odovzdával 2 
stohy (po 26 snopov) obilia a polovičný 26 snopov. Štvrtinoví poddaní odvádzali 
kazateľovi po 13 snopov obilia a želiari po 16 denárov. Za krstenie dostával jednu 
sliepku a chlieb, za pohreb 16 denárov, z ktorých mu však ostávalo iba 6 a 10 si 
delil kaplán s  učiteľom. Michalovský rektor poberal podobné príjmy ako ma-
ďarský kazateľ, no z druhej polovice mestečka. Slovenský kazateľ, resp. kaplán 
dostával naturálne a peňažné dávky z troch fílií: Malé Zalužice, Topoľany a Pet-
rovce. Okrem týchto dôchodkov dostávali všetci traja duchovní sobotné príjmy 
z troch mlynov: maďarský kazateľ z mlyna Františka Pongrácza, slovenský kap-
lán z topoľanského a rektor z betlenovského mlyna. Z bánffyovských vinohradov 
na kopci Ďurkov (Hrádok) dostávala farnosť po dva džbery vína a učiteľ aj po 
pinte vína od každého obyvateľa.41

Po roku 1674 michalovský reformovaný zbor zanikol,42 no najneskôr počas 
povstania Imricha Thökölyho bol akiste obnovený. Po Šopronskom sneme mohli 
potom v mestečku legálne pôsobiť obidvaja kazatelia. Keďže na konci 17. storočia, 
v  dôsledku výrazného poklesu poddanského obyvateľstva, obývali Michalovce 
zväčša zemania, na ktorých sa vzťahovala sloboda vyznania (v zmysle šopron-
ských článkov) a niekoľko rodín remeselníkov, je na mieste predpokladať existen-
ciu cirkevného zboru so školou aj na prelome storočí. Počas povstania Františka 
II. Rákócziho dostal pravdepodobne miestny reformovaný cirkevný zbor stredo-
veký michalovský chrám, ak ho neužíval už skôr. Správy o obnovenom katolíc-
kom cirkevnom živote, farnosti a kostole v Michalovciach sú datované až od r. 
1736.43 Následkom morovej epidémie, v ktorej zahynula väčšina poddaných oby-
vateľov v mestečku, zdecimované reformované obyvateľstvo už nebolo schopné 
chrám opraviť a napokon zanikla aj samotná farnosť. Naposledy je michalovský 
kalvínsky cirkevný zbor doložený v súpise z r. 1725 – 29 ako fília farnosti v blíz-
kych Stráňanoch.44

40	 DIENES, D. Református egyház-látogatási jegyzőkönyvek, s. 245.
41	 DIENES, D. Református egyház-látogatási jegyzőkönyvek, s. 245.
42	 HÖRK, J. A Sáros-Zempléni ev. esperesség története. Kassa 1885, s. 82, 88.
43	 A Kassai százéves egyházmegye történeti névtára és emlékkönyve. II. Zempléni föesperesség. 

Kassa 1907, s. 592-593.
44	 ESZE, T. A magyarországi református eklézsiák és prédikátorok első hivatalos összeírása 1725-

1729. In Egyháztörténet, roč. 1, 1958, č. 1, s. 55.



21

Konfesionálne školy v hornozemplínskych zemepanských mestách v 16. – 18. storočí

Zemepanské mesto Stropkov vďaka svojej špecifickej polohe na poľskej hra-
nici vyrástlo už koncom stredoveku na významné centrum obchodu a remesiel 
v celom Hornom Zemplíne. Potom ako sa po Moháčskej bitke dostalo do majetku 
Perényiovcov, presadila sa aj tu reformácia a od druhej polovice 16. storočia pô-
sobil v meste reformovaný cirkevný zbor.

Reformovaná farnosť prevzala okrem stredovekého hradného kostola a fary 
takisto školu, ktorá takisto pôsobila v Stropkove najneskôr od predchádzajúce-
ho storočia. Súčasťou miestnej farnosti bola v  stredoveku takisto škola. Exis-
tencia mestskej, resp. farskej školy v mestečku je priamo doložená od začiatku 
16. storočia, nepriamo však už o viac ako celé storočie skôr. Už v roku 1409 sa 
zapísal na Krakovskú univerzitu prvý študent zo Stropkova, menom Štefan. To 
jasne dokazuje existenciu školy minimálne od prvých rokov 15. storočia, zrejme 
však minimálne už o  niekoľko desaťročí skôr. Do polovice storočia pritom na 
univerzite študovali v Krakove takisto ďalší Stropkovčania: Florián Hebrachad 
(1424), Juraj Predwer (1427), Juraj malý (1445) a  Jordán (1453).45 V polovici 15. 
storočia študoval na Krakovskej univerzite takisto známy vzdelanec Vavrinec 
zo Stropkova, ktorý r. 1468 pre budínskych dominikánov prepísal Legendu o sv. 
Kataríne.46 V rokoch 1472 – 1502 pôsobil v Bardejove ako výrobca pergamenu 
a  odpisovač kníh Gregor zo Stropkova, určite takisto absolvent miestnej ško-
ly.47 V  tomto období viedol vyučovanie zrejme miestny farár a  priestory školy 
sa nachádzali v budove fary. Najneskôr na začiatku 16. storočia, no možno už 
skôr bola postavená samostatná školská budova a funkcia učiteľa (scholasticus) 
sa oddelila od úradu farára. Po prvý raz je stropkovský učiteľ spomenutý v roku 
1515 v testamente miestneho tridsiatnika Jána z Brašova. To je zároveň aj prvou 
priamou zmienkou o existencii školy v Stropkove. Neskôr ho uvádza ďalšia lis-
tina z r. 1524, avšak ešte bez mena. Prvým známym miestnym rektorom bol až 
Leonard, doložený r. 1540.48

Jedinými známymi písomnými dokladmi o protestantských farároch v Strop-
kove sú ich potvrdenky pri odvádzaní desiatku. Podľa nich je známe pôsobenie 
dvoch protestantských farárov v mestečku, ktorými boli Valent Szisz, doložený r. 
1598 a Valent Polonus (Poliak), pôsobiaci na miestnej fare r. 1601.49 Na prechod 
mestečka k  protestantizmu, najskôr kalvinizmu,50 nepriamo poukazuje aj sku-
točnosť, že od polovice 80. rokov 16. storočia úplne prestalo odvádzať desiatok 
z úrody jágerskému biskupovi.

Po Perényiovcoch získal Stropkovské panstvo s  mestečkom Ján Pethő, vý-
znamný katolícky magnát. So zmenou majiteľov nasledovala onedlho takisto 
rekatolizácia mesta a jeho okolia. Na prahu 17. storočia boli v Stropkove prítom-

45	 BEŇKO, J. Stropkov. Košice 1994, s. 35.
46	 BEŇKO, J. Stropkov, s. 36.
47	 BEŇKO, J. Stropkov, s. 36.
48	 BEŇKO, J. Stropkov, s. 44.
49	 ZOVÁNYI, J. Protestáns lelkészek nyugtatványai, s. 136.
50	 Keďže reformovaná cirkev sa skonštituovala až v 60. rokoch, jej farnosti podstatne skôr pre-

rušili kontakty s katolíckymi cirkevnosprávnymi štruktúrami, než evanjelická a. v., do r. 1614 
nedisponujúca krajinskou cirkevnou organizáciou.



22

Peter KÓNYA

ní s reformovaní kazatelia, doložení v prvých rokoch storočia, napr. v desiatko-
vých registroch, alebo v súpise taxalistov z r. 1602.51 Reformovaní kazatelia os-
tali v Stropkove najneskôr do druhej polovice alebo konca druhého desaťročia 
17. storočia, keďže v prvých kanonických vizitáciách seniorátov Vnútrotiského 
dištriktu uhorskej reformovanej cirkvi sa už mestečko ani susedné obce nespo-
mínajú. Najneskôr počas panstva baróna Štefana II. Pethő došlo k rýchlej rekato-
lizácii mestečka a panstva. Už jeho otec, Štefan I. Pethő na začiatku 17. storočia, 
v roku 1609 podnikol kroky na získanie františkánov z Poľska, ktorí o niekoľko 
rokov prevzali duchovnú správu v meste. Samozrejme, s likvidáciou reformova-
nej farnosti zanikla aj stropkovská reformovaná škola, ktorú nahradila škola ka-
tolícka pod správou františkánov.

Kráľovský Chlmec, aj keď leží na území historického Dolného Zemplína, 
v súčasnosti sa nachádza na Slovensku, a tak som si dovolil zaradiť ho takisto do 
tohto prehľadu. Samostatná farská škola v Kráľovskom Chlmci vznikla už v prvej 
polovici 14. storočia, akiste v súvislosti so zmenou jeho postavenia na zemepan-
ské mestečko a ustálením miestnej farnosti ako sídla cirkevnej správy v hornom 
Medzibodroží. Pôsobenie farskej školy v mestečku je po prvý raz doložené v roku 
1342.52 Škola nepretržite existovala aj počas ďalších storočí a pred polovicou 16. 
storočia prešla potom významnými zmenami, spôsobenými reformáciou.

Tak ako celé Medzibodrožie, aj jeho centrum vďačilo za skoré prijatie refor-
mácie svojim zemepánom. V  stredoveku patrilo mestečko do rozsiahleho Pa-
lócziovského panstva. Potom, ako jeho majiteľ  a  zemplínsky podžupan Anton 
Palóczi r. 1526 padol v bitke pri Moháči, dostal sa aj Kráľovský Chlmec do ma-
jetku Perényiovcov, ktorí ho pripojili k svojim zemplínskym statkom s centrom 
v neďalekom Blatnom Potoku. Po vymretí Perényiovcov v  roku 1567 sa dostal 
do vlastníctva Báthoryovcov a od polovice 17. storočia sa jeho novými majiteľmi 
stali Rákócziovci.

Ani v prípade Kráľovského Chlmca nie je známy presný rok prijatia reformá-
cie. Dá sa však predpokladať, že to bolo iste pred polovicou storočia. V začiatkoch 
bolo aj tu prijaté Lutherovo učenie, čoskoro nahradené kalvinizmom. Prvým zná-
mym reformačným kazateľom v Kráľovskom Chlmci bol Matej Liszkai, doložený 
v roku 1582.53 Tak ako v ďalších farnostiach, aj o cirkevnom zbore v Kráľovskom 
Chlmci sa zachovali prvé informácie v kanonickej vizitácii z r. 1611. Vypovedajú 
predovšetkým o cirkevných majetkoch a príjmoch kazateľa a rektora. Vo farnosti 
v tom období pôsobil kňaz s rektorom školy.54

Od začiatkov reformácie existovala v  mestečku, ako centre celej oblasti, aj 
škola. Jej pôvodná budova bola prebudovaná a  zariadená v  druhej tretine 17. 
storočia. Podľa údajov vizitácie z r. 1611 dostával učiteľ od každého, kto mal na 
chlmeckom kopci vinicu, po jednom gbele vína. Obyvatelia mestečka bez vlast-
ného vína platili po 10 denárov, neskôr (r. 1718) po 48 denárov. Stravu mal rek-

51	 MNL OL Budapest, E 158, 57, Taxalistae 1602.
52	 Adatok az oktatásügy történetéhez Zemplén vármegyében. In Adalékok Zemplén vármegye 

történetéhez XI. (Ed. Dongó Gyárfés, G.). Sátoraljaújhely 1906, s. 231.
53	 ZOVÁNYI, J. Protestáns lelkészek nyugtatványai, s. 126.
54	 DIENES, D. Zempléni vizitációk, s. 110.



23

Konfesionálne školy v hornozemplínskych zemepanských mestách v 16. – 18. storočí

torovi poskytovať kazateľ, ten mu však za to odovzdával 12 stohov pšenice a sud 
vína ročne.55 V 20. rokoch 17. storočia vykonával úrad rektora Ján Baracsi.56 Na 
konci 20. rokov (r. 1629) bol učiteľom Martin Pápay. V druhej polovici storočia 
pôsobili v  Kráľovskom Chlmci rektori: Ján Szendrei (doložený r. 1660), Štefan 
Farnády (1670)57 a Samuel Rimaszombati (1687).58

Ďalšie vizitácie z rokov 1629 – 1671 neposkytujú podrobnejšie údaje o vývine 
reformovanej farnosti v mestečku, obsahujú predovšetkým informácie o správa-
ní sa duchovných a disciplíne alebo zbožnosti veriacich. Pomerne dlhý čas boli 
vo farnosti problémy s katechizáciou, jednak pre nezáujem veriacich, jednak pre 
nesprávny prístup kazateľov. Dlho v mestečku pretrvávali nezhody medzi rek-
torom, obyvateľmi a farárom, kvôli vyplácaniu jeho príjmov. Učitelia sa niekoľ-
kokrát sťažovali, že im veriaci meškajú s platbami alebo dávajú menej ako bolo 
predpísané.59 

V druhej polovici storočia, počas rekatolizácie, rozpútanej Žofiou Báthoryo-
vou, sa začala zhoršovať situácia kráľovskochlmeckej farnosti. Nová majiteľka 
panstva im po smrti svojho manžela Juraja II. Rákócziho a návrate ku katolíckej 
cirkvi prestala odvádzať niektoré náležitosti, konkrétne, spomínaných 14 sudov 
z chlmeckého kopca.60 Pod vplyvom jej správania zrejme poklesla aj disciplína 
veriacich a viacerí upierali alebo zdržiavali odvádzanie cirkevných dávok. Nižšia 
disciplína necharakterizovala však v tomto období iba obyvateľov mestečka. Je-
den z posledných reformovaných rektorov v Kráľovskom Chlmci, Štefan Farnádi 
vzbudzoval pohoršenie svojím nemravným správaním.61

Počas rekatolizácie v  70. rokoch, avšak najneskôr po prešporských súdoch, 
prechodne zanikla aj reformovaná farnosť v Kráľovskom Chlmci. Obnovená bola 
zrejme už na konci desaťročia, po príchode Thökölyho vojska. Dokazujú to mená 
kazateľa a  rektora, uvádzané v 80. rokoch. Vzhľadom na platnosť šopronských 
náboženských článkov a skutočnosť, že veľká časť miestnych zemanov bola re-
formovaného náboženstva, možno predpokladať existenciu cirkevného zboru aj 
v závere storočia. Po nastolení náboženskej slobody, v období povstania Františka 
II. Rákócziho, sa pokúsila miestna reformovaná farnosť získať späť niektoré stra-
tené príjmy a zlepšiť svoje materiálne postavenie. Zrejme to nebolo jednoduché, 
keďže ešte r. 1707 sa kalvíni sťažovali na premonštrátov z Lelesu, ktorí protipráv-
ne užívali dôchodky cirkevného zboru z vína.62

55	 DIENES, D. Református egyház-látogatási jegyzőkönyvek, s. 332 – 333.
56	 DIENES, D. Zempléni vizitációk, s. 54.
57	 DIENES, D. Zempléni vizitációk, s. 231, 264, 292, 378, 395.
58	 ZOVÁNYI, J. Protestáns lelkészek nyugtatványai, s. 126.
59	 DIENES, D. Zempléni vizitációk, s. 54, 231, 264, 292.
60	 ZSILINSZKY, M. A  magyar országgűlések vallásűgyi tárgyalásai a  reformátiotól kezdve III. 

Budapest 1893, s. 230.
61	 DIENES, D. Minthogy immár schola mestert tartanak... Református iskolák Felső-Magyaror-

szágon 1596 – 1672. In Acta Patakina IV. Sárospatak : Sárospataki Református Kollégium Tu-
dományos Gyűjteményei, 2000, s. 146 – 148. V roku 1660 bol rektorom Ján Szendrei (Joannes 
Szendrei), v roku 1664 Losonci, v roku 1668 Ján Losonci, v rokoch 1670-1671 Štefan Farnadi 
(Stephanus Farnadi). 

62	 ZSILINSZKY, M. A magyar országgyűlések vallásűgyi tárgyalásai a reformátiotól kezdve IV. 



24

Peter KÓNYA

Reformovaný cirkevný zbor a reformovaná škola v Kráľovskom Chlmci exis-
tovali aj po Satmárskom mieri. Farnosť slobodne užívala starý farský kostol 
s cirkevnými majetkami a udalosti rekatolizácie zasiahli mestečko až na konci 
desaťročia. Patrónom farnosti bol v tomto období jeden z miestnych zemanov, 
Királyfalvi a ako kazateľ pôsobil Žigmund Németi. Vzhľadom na to, že takmer 
všetko obyvateľstvo mestečka bolo reformovaného vyznania, možno predpokla-
dať, že straty, spôsobené morovou epidémiou v závere posledného protihabsbur-
ského povstania, nemali za následok drastický pokles príjmov a paralyzovanie 
života zboru. 

Jednou z hlavných príčin nového náporu rekatolizácie v Kráľovskom Chlmci 
boli majetkové zmeny po Satmárskom mieri, keď všetky rákócziovské majetky 
skonfiškovala komora. Kráľovský Chlmec sa dostal do vlastníctva premonštrát-
skeho kláštora v susednom Lelesi, čo veľmi skoro pocítili miestni reformovaní. 
Leleský prepošt r. 1718 získal od panovníka Karola IIII. príkaz na prevzatie kal-
vínskeho kostola, fary a zrejme aj školy či iného majetku. Ich zabratie prebehlo bez 
nepokojov a prepošt odporučil patrónovi Királyfalvimu, aby kazateľa umiestnil 
vo svojej kúrii (na čo mal v zmysle šopronských článkov právo). Do királyfalviov-
skej kúrie chodievali aj veriaci a v zemepánovej stodole sa schádzali na službách 
Božích. Neskôr, v roku 1718 si postavili pri kúrii na mieste niekdajšieho včelína 
drevený chrám, ktorý používali až do polovice storočia.63 Minimálne dovtedy 
iste existovala v meste takisto reformovaná škola.

Ani drevený chrám v  Királyfalviho záhrade však leleský prepošt neumož-
nil veriacim užívať dlho. Obvinil cirkevný zbor z toho, že nový kostol postavil 
bez povolenia vrchnosti a získal panovníkov príkaz na jeho zborenie. Nábožen-
ská prax však aj v mimoriadne stiesnených podmienkach pokračovala. V roku 
1753 slúžny medzibodrožského okresu stolice zakázal reformovaným schádzať 
sa v panskej záhrade. Zemania a azda aj mnohí poddaní odvtedy chodievali na 
služby Božie do susedných farností, najmä do Pribeníka a Svätúš. Bohoslužobné 
predmety zo zboreného kostola, ako bol koberec, prikrývky na stôl Pána, obrusy, 
strieborný pohár, krčah, cínová misa, tanier a  dva zvončeky uložili veriaci na 
faru vo Svätušiach.64 Aj vzhľadom na neprítomnosť vrchnosti v meste chodili do 
susednej obce zemianski i meštianski chlapci takisto do školy.

Školy v 18. storočí
V období po Satmárskom mieri došlo k radikálnej zmene konfesionálnej situ-

ácie na území Horného Zemplína. V dôsledku morovej epidémie zo začiatku sto-
ročia, vlastníckych zmien po poslednom protihabsburskom povstaní, masívnej 
vnútornej migrácie a v neposlednom rade tzv. tichej rekatolizácie sa najsilnejšou 
cirkvou stala rímskokatolícka. Reformovaná konfesia na väčšine územia strati-
la svoje pozície a s výnimkou maďarských obcí Novomestského, Trebišovského 
a Sečovského okresu sa obmedzovala už iba na enklávy slovenských reformova-
ných zborov. Iné podmienky boli v Medzibodroží, kde si reformovaná cirkev aj 

Budapest : Hornyánszky Viktor könyvnyodája, 1897, s. 253.
63	 DIENES, D. A Zempléni Református Egyházmegye öszeírása 1782, s. 37 – 38.
64	 DIENES, D. A Zempléni Református Egyházmegye öszeírása 1782, s. 38 – 40.



25

Konfesionálne školy v hornozemplínskych zemepanských mestách v 16. – 18. storočí

napriek rekatolizačnej činnosti Leleského konventu a prieniku gréckokatolíckej 
konfesie udržala väčšinu. Reformované cirkevné zbory vo všetkých hornozem-
plínskych zemepanských mestách s výnimkou Sečoviec zanikli do konca prvej 
štvrtiny 18. storočia a s nimi zanikli rovnako reformované školy. To sa netýka 
dolnozemplínskeho Kráľovského Chlmca. Pozície, kostoly, nehnuteľnosti a ma-
jetok reformovaných zborov zaujali rímskokatolícke farnosti, príp. aj františkáni, 
ktorí ich neraz administrovali.

Najskôr, už v prvej polovici 17. storočia vznikli rímskokatolícke školy v Hu-
mennom a Stropkove. V Stropkove Počas 17. storočia naďalej pôsobila v Strop-
kove škola, existujúca už po niekoľko storočí. Po zániku miestnej reformovanej 
farnosti prevzali zrejme školu františkáni, podobne ako mestskú farnosť. Na exis-
tenciu stropkovskej školy poukazuje napr. údaj z roku 1650. Medzi povinnosťami 
poddaných obyvateľov mestečka voči panstvu sa uvádzalo takisto vydržiavanie 
rektora miestnej školy.65

Správy o stropkovskej rímskokatolíckej škole sa dochovali v kanonických vizi-
táciách z tohto obdobia. V roku 1734 bol učiteľom v miestnej škole organista Ján 
Csutkai, ktorý nedostával za svoju prácu žiadny stály plat, ale robil to za vďač-
nosť (zrejme príležitostnú odmenu) pána grófa.66 Podľa údajov kanonickej vizitá-
cie z roku 1749 nebola v mestečku škola, ani organista, iba kantor. Ten dokonca 
nedostával ani plat, ale pracoval z vďačnosti panstvu.67 Akiste išlo o toho istého 
Jána Csutkaiho, na čo poukazuje predchádzajúca vizitácia, ako aj takisto o viac 
ako dve desaťročia mladšie údaje o stropkovskej škole.

V súpise všetkých škôl na území Zemplínskej stolice z r. 1771 je uvedená aj 
škola v meste Stropkov, ktorú vtedy navštevovalo dvanásť žiakov. Jej učiteľom bol 
Imrich Csutkai. Učil deti čítaniu, písaniu, počítaniu a základom gramatiky. Za 
svoju prácu dostával od jágerského biskupa plat zo štolárnych poplatkov, v sume 
40 rýnskych zlatých ročne.68 Je pravdepodobné, že išlo o syna alebo iného príbuz-
ného dovtedajšieho stropkovského kantora a učiteľa. V súpise síce nie sú žiadne 
bližšie údaje o stave stropkovskej školy, tie však obsahuje iba o dva roky mladšia 
kanonická vizitácia z r. 1773. Budova školy pozostávala vtedy z dvoch miestností 
a jednej komory. Celá, okrem izbičky učiteľa, bola vo veľmi zlom stave, pripomí-
najúcom ruinu. Farníci sa pritom veľmi nesnažili pustiť do jej opravy. Učiteľ vte-
dy dostával ročný plat v sume 40 zlatých a štvrtinu štolárnych poplatkov z fílií, 
čo predstavovalo jeden korec hrachu a korec raže z každých troch odovzdaných 
gbelov. Z cirkevných úkonov poberal napr. 15 grajciarov za pohreb, 6 grajciarov 
za písanie, 9 grajciarov za spievanie, 6 grajciarov za čítanie a 6 grajciarov za vy-
hlasovanie ohlášok.69

Po absolvovaní stropkovskej farskej školy niektorí chlapci pokračovali ďalej 
v  štúdiu, najskôr na niektorom z  jezuitských alebo piaristických gymnázií na 

65	 ŠA Prešov, Pethő Stropkov, 226.
66	 Archív Košického arcibiskupstva, 607: Kanonická vizitácia farnosti Stropkov z r. 1734.
67	 Archív Košického arcibiskupstva, 607: Conscriptio parochiae Stropkov per Visitationem Ca-

nonicam Barcoczianam A. D. 1749 peractam.
68	 MNL BAZML ZL Sátoraljaújhely, Loc. 98, No. 300: Conscriptio Ludomagistrorum, 1771.
69	 Archív Košického arcibiskupstva, 607: Visitatio Canonicae Parochiae Stropkov 1773.



26

Peter KÓNYA

území Zemplínskej alebo Šarišskej stolice (Humenné, Košice, Sátoraljaújhely, 
Prešov). Niektorí z nich sa potom rozhodli študovať aj na univerzite. V porov-
naní s predchádzajúcimi storočiam i v tomto období výrazne klesol počet uni-
verzitných študentov zo Stropkova, čo môže súvisieť tak so zmenou vlastníckych 
pomerov, dovŕšením rekatolizácie, ako aj celkovým schudobnením a  úbytkom 
obyvateľstva v časoch po Satmárskom mieri. Z 18. storočia (do roku 1780) je zná-
my iba jediný Stropkovčan, ktorý absolvoval univerzitné štúdium. Bol ním Pavol 
Erős, narodený r. 1733 v mestečku. Potom ako r. 1748 vstúpil do Spoločnosti Ježi-
šovej, študoval v rokoch 1752 – 1753 na univerzite v Grazi. V rokoch 1759 – 1762 
absolvoval štvorročné štúdium teológie na Trnavskej univerzite.70

Rovnako podľa údajov kanonickej vizitácie z r. 1772 bol rektorom školy Imrich 
Csutkai, vymenovaný do tejto funkcie ešte počas posledného grófa Pethő. Mal 
53 rokov a ovládal slovenský, nemecký, čiastočne i maďarský jazyk. Okrem vy-
učovania zároveň hral na novom organe. Stropkovská škola pozostávala z dvoch 
izieb a jednej učebne, bola však stále vo veľmi zlom stave a obyvateľom sa príliš 
nechcelo do jej opravy. Príjmy rektora tvorili naturálne dávky v sume dvoch kor-
cov hrachu a troch gbelov raže, ako aj ročný plat 40 rýnskych zlatých, podiel na 
štolárnych poplatkoch a platby za hranie, spievanie a iné cirkevné úkony.71

Podobne v  Humennom existovala rímskokatolícka škola už od prvej polo-
vice predchádzajúceho storočia. Viedli ju miestni jezuiti a po nich františkáni. 
V druhej polovici storočia pôsobila v Humennom farská rímskokatolícka škola, 
doložená r. 1771. Viedol ju rektor, ktorý bol zároveň jediným učiteľom. V tom 
roku mala 30 žiakov. Tí sa učili čítať a písať po slovensky, po latinsky a po ne-
mecky. Učiteľ poberal plat 28 rýnskych zlatých ročne zo základiny a 15 rýnskych 
zlatých od obyvateľov mesta. Okrem toho dostával aj podiel na úrode, od každej 
usadlosti jeden snop raže.72

Materiálne podmienky školy sa výrazne zlepšili v 80. rokoch, keď sa po zru-
šení františkánskeho kláštora presťahovala do jeho priestorov. Okrem školy mali 
byť priestory v obnovenom komplexe kláštora využité na účely nového špitála 
pre potreby vojska aj mešťanov so stálym sídlom felčiara a na vojenský i mestský 
sklad potravín.73 Budova kláštora bola zrejme opravená už r. 1791. Fara s kniž-
nicou a  kompletným bytom farára bola zriadená na prvom poschodí jedného 
traktu. V tom istom trakte na prízemí sa nachádzali byty dvoch kaplánov (erster 
a zweiter Cooperator).74 Škola (Normal-Schul) bola zriadená v bývalej kláštornej 
jedálni (refektár) na prízemí ďalšieho traktu. Spolu s ňou bol v tejto časti budovy 
aj byt rektora (Schulmeister) s  kuchyňou, v  suteréne pivnica farská, učiteľská 
a panská. V ďalšom prízemnom trakte bola kaplnka so sakristiou a bytom kos-
tolníka, na poschodí susedného traktu zriadili ešte jednu kaplnku a  sklad. Na 
70	 A Nagyszombati Egyetem bölcsész és teológus növendékei. Eds. Kmety, Adrien – Szögi, László 

– Varga, Júlia. Esztergom 2021, s. 784.
71	 Archív Košického arcibiskupstva, 607: Visitatio Canonicae Parochiae Stropkov 1773.
72	 MNL BAZML, Zemplén Levéltára Sátoraljaújhely, Loc. 98, No. 301: Conscriptio ludimagistro-

rum, 1771.
73	 ŠA Prešov, DH (Drugeth Humenné), 336: Copia Memorialis quoad Ecclesias Homonnensis 

dati, 1787.
74	 ŠA Prešov, DH, 336: Erklärung.



27

Konfesionálne školy v hornozemplínskych zemepanských mestách v 16. – 18. storočí

verejné účely nebol adaptovaný celý kláštorný komplex, jeho menšiu časť si po-
nechal gróf Csáky. V jeho trakte sa nachádzali štyri obytné izby, špajza, kuchyňa 
a komora.75

Presťahovanie do nových priestorov v zrušenom kláštore malo pozitívny do-
sah na ďalší vývin humenskej školy. Predtým pôsobil v  rímskokatolíckej škole 
jeden učiteľ a deti vyučoval vo svojej obytnej miestnosti. Pre nedostatok miesta 
museli žiaci sedieť na zemi. Napriek týmto stiesneným podmienkam navštevo-
valo školu koncom 80. rokov (1788) 25 žiakov.76 Farnosť ako zriaďovateľ školy jej 
nevenovala príliš veľkú pozornosť, o čom svedčí aj skutočnosť, že učiteľ za svoju 
prácu nedostával plat. To však bolo bežné aj v iných uhorských školách.77 Kantor 
a učiteľ Ján Náhly sa r. 1788 sťažoval, že svoju mzdu 100 zlatých, nedostal už viac 
ako dva roky.78

Po príchode do kláštornej budovy sa situácia školy po každej stránke zlep-
šila. Františkánsky refektár poskytoval dostatočný priestor pre učebňu a v ďal-
ších miestnostiach mohol byť zariadený dôstojný byt pre rektora, ktorý dostal aj 
jedného pomocného učiteľa. Vyučovanie detí bolo bezplatné, mesto Humenné 
však platilo rektorovi ročne 50 rýnskych zlatých, obec Kudlovce 10 rýnskych zla-
tých a 30 rýnskych zlatých dostával z Hyaczynthovej základiny. Drevo na kúrenie 
v učebni a učiteľovom byte boli povinní nosiť do školy sami žiaci.7952

Ku koncu storočia tak došlo k výraznému rozšíreniu humenskej rímskoka-
tolíckej školy, skvalitneniu jej personálneho zabezpečenia a zlepšeniu jej mate-
riálnych podmienok, vrátane bytových a platových pomerov rektora. Ďalšie vý-
znamné zmeny a  citeľné zlepšenie situácie školy nasledovalo v  prvých rokoch 
nasledujúceho storočia.

Najneskôr od poslednej tretiny storočia pôsobila v Humennom aj ďalšia kon-
fesionálna škola, gréckokatolícka, zrejme však v  oveľa horších podmienkach. 
Podľa údajov z  r. 1771 ju viedol učiteľ Teodor Haskai, ktorý však nemal vtedy 
žiadnych žiakov. Poberal po snope raže od každého z gréckokatolíckych obyva-
teľov.80

Z rokov bezprostredne po Satmárskom mieri nie sú bližšie správy o rímsko-
katolíckej škole v Michalovciach k dispozícii. Reformovaná škola z predchádza-
júceho obdobia zanikla spolu s  miestnou farnosťou najneskôr na začiatku 20. 
rokov a nová katolícka škola vznikala iba postupne. V mestečku ako sídle farnosti 
prebiehala zrejme iba katolícka katechizácia, ktorú zabezpečoval farár a azda aj 
kantor.

75	 ŠA Prešov, DH, 336: Erklärung.
76	 Kazinczy Ferenc levelei vármegyénk archivumában VI. In Adalékok Zemplén vármegye törté-

netéhez XIX. (Ed. Dongó, Gy., G.). Sátoraljaújhely 1914, s. 140 – 141.
77	 MNL BAZML, Zemplén Levéltára Sátoraljaújhely, IV. A. 1003: Zemplén vármegye II. József 

közigazgatásának iratai 1786-1790: 11. cs., Fasc. 4. Acta studiorum No. 24.
78	 Kazinczy Ferenc levelei vármegyénk archivumában VI. In Adalékok XX. 1915, s. 140 – 141.
79	 ŠA Prešov, DH, 335: Vyhlásenie obyvateľov Kudloviec o ich povinnostiach voči humenskej ľu-

dovej škole zo 14. marca r. 1800.
80	 MNL BAZML, Zemplén Levéltára Sátoraljaújhely, Loc. 98, No. 301: Conscriptio ludimagistro-

rum, 1771.



28

Peter KÓNYA

Ešte pred polovicou storočia sa tak v  meste konštituovala rímskokatolícka 
elementárna alebo ľudová škola, patriaca miestnej farnosti. V roku 1771 mala 11 
žiakov, z nich 8 bolo rímskokatolíkov a 3 gréckokatolíci. Okrem čítania a písania 
sa v nej vyučovali aj základy latinčiny.81125 Jej učiteľ bol zároveň organistom aj 
kantorom a do jeho kompetencie patrilo tiež čítanie úradných vyhlášok. V prvej 
polovici 70. rokov ním bol Ján Satrapa.82126 

Z titulu svojich funkcií mal učiteľ, kantor a organista služobný byt, murovaný 
dom s dvoma obytnými miestnosťami, komorou a drevenou maštaľou, o údržbu 
ktorého sa starali veriaci. Podobne ako farár vlastnil aj pozemkový majetok, dve 
polia s výmerou 8 gbelov v lokalitách Pri veľkej luce a Bila hora, osem lúk v rôz-
nych častiach chotára a nárok na užívanie obecných pasienkov.83 Jeho fixný prí-
jem pozostával zo sumy 20 zlatých a 16 meríc raže ročne. Za spev, resp. hranie na 
pohreboch poberal po 12 grajciarov a na svadbách po 6 grajciarov.84 Tento príjem 
bol však nedostačujúci a zrejme nebol ani pravidelne vyplácaný, na čo poukazujú 
sťažnosti z 80. rokov, na základe ktorých nariadil r. 1787 vrchný dištriktuálny 
školský inšpektor František Kazinczy vrchnému slúžnemu pravidelné a presné 
odvádzanie platu michalovskému učiteľovi.85

V Kráľovskom Chlmci, na rozdiel od takmer všetkých hornozemplínskych 
zemepanských miest, v 18. storočí nezanikla reformovaná škola, ale napriek do-
časnej likvidácii cirkevného zboru, pôsobila s prestávkami i v nasledujúcom ob-
dobí.

Kvôli rekatolizačným opatreniam leleských prepoštov a  problematickej po-
zícii reformovaného cirkevného zboru bola škola v Kráľovskom Chlmci v prvej 
polovici storočia v  ťažkej situácii. Ešte v  roku 1718 skonfiškoval budovu školy 
leleský prepošt František Karol Tahy a škola potom zrejme pôsobila v provizór-
nych priestoroch až do polovice storočia. Po zničení nového dreveného reformo-
vaného chrámu r. 1753 nechal prepošt vyhnať učiteľa a zakázal jeho pôsobenie 
v mestečku.86 V druhej polovici storočia tak v Kráľovskom Chlmci dlhší čas nee-
xistovala reformovaná škola.

Rímskokatolícka škola je ako jediná škola v mestečku doložená od začiatku 
70. rokov. V roku 1771 ju navštevovalo 22 žiakov, medzi nimi 12 chlapcov a 10 
dievčat. Vyučoval ich miestny organista Ján Sepsi v  rímskokatolíckom kostole. 
Žiaci (a žiačky) sa učili čítať, spievať a katechizmus. Učiteľ užíval bližšie neurčené 
polia v chotári mestečka a poberal dôchodky v naturáliách a peniazoch od mes-
tečka i od rodičov. Za každého žiaka dostával po štvrťke raže a 17 grajciarov, za 

81	 MNL BAZML, Zemplén Levéltára Sátoraljaújhely, Loc. 98, No. 301: Conscriptio ludimagistro-
rum, 1771.

82	 Archív Košického rímskokatolíckeho arcibiskupstva. Protocollum Canonicae Visitationis A. 
D. 1773, Parochia Nagymihalyiensis.

83	 Archív Košického rímskokatolíckeho arcibiskupstva. Protocollum Canonicae Visitationis A. 
D. 1773, Parochia Nagymihalyiensis.

84	 MNL BAZML, Zemplén Levéltára Sátoraljaújhely, Loc. 98, No. 301: Conscriptio ludimagistro-
rum, 1771.

85	 Kazinczy Ferenc levelei vármegyénk archivumában. In: Adalékok Zemplén vármegye történe-
téhez XIX, (Ed. Dongó, Gy., G.). Sátoraljaújhely 1914, s. 58-59.

86	 TiREL Sárospatak, A. IX. 2385. 27: List chlmeckých reformovaných stolici z r. 1753.



29

Konfesionálne školy v hornozemplínskych zemepanských mestách v 16. – 18. storočí

vyučovanie chlapcov poberal po jednom zlatom a za dievčatá po 30 grajciarov. 
Od mestečka dostával 24 vozov dreva na kúrenie.87

V roku 1778 chodilo do chlmeckej katolíckej školy 14 žiakov, chlapcov i diev-
čat. Dopoludnia sa učili čítať a písať a popoludní náboženstvo. Učiteľ užíval tie 
isté majetky a dôchodky ako v predchádzajúcich rokoch, ktoré mu poskytovali 
dobré živobytie.88

Bezprostredne po vydaní Tolerančného patentu bol v  Kráľovskom Chlm-
ci obnovený reformovaný cirkevný zbor a  zároveň i  reformovaná škola, ktorá 
zrejme zaujala priestory užívané dovtedy katolíckou školou. Najmä v dôsledku 
skromných materiálnych pomerov farnosti sa aj v  škole, podobne ako v  úrade 
farára, najmä v prvých desaťročiach vystriedalo viacero rektorov. Prvým refor-
movaným učiteľom v mestečku bol zrejme Andrej Kassai, pôsobiaci v škole ešte r. 
1795. Po ňom zaujal vedenie školy Juraj Tasnády, ktorý ju však čoskoro tiež opus-
til. Nový učiteľ František Bolyos sa dostal do konfliktu s veriacimi, a preto ho 
po krátkom čase vystriedal Andrej Eszenyi.89 Vzťah reformovaných obyvateľov 
mestečka k rektorovi nebol dobrý, podobne ako k farárovi. Učiteľ sa neraz sťa-
žoval seniorovi na svoju nízku materiálnu úroveň, spôsobenú najmä neplatením 
dávok od veriacich. Podobne písali sťažnosti aj miestni reformovaní na rektora, 
keď nesúhlasili s jeho vyučovacími postupmi alebo spôsobom života. Minimálne 
jedného učiteľa dokonca donútili odísť z farnosti.90

V roku 1797 bola rozhodnutím Miestodržiteľskej rady v Budíne zriadená nová 
katolícka škola nielen v Kráľovskom Chlmci, ale aj v Lelesi a Poľanách.91 Škola 
bola umiestnená buď v starých, alebo v provizórnych priestoroch, resp. na miest-
nej rímskokatolíckej fare. Nová murovaná školská budova bola postavená r. 1806. 
Mala dve miestnosti, pričom jedna slúžila ako učebňa a druhá ako byt rektora. 
Funkciu učiteľa-rektora vykonával na začiatku storočia Imrich Paulitzky. Školu 
navštevovali spoločne s miestnymi chlapcami aj dievčatá. Príjem učiteľa pozo-
stával z viacerých častí. Z pokladnice panstva poberal ročne 50 zlatých, ako aj 
6 gbelov raže, 3 gbely pšenice a 10 siah dreva na kúrenie. Za čítanie dostával 6 
gbelov raže a zo štolárnych poplatkov za pohreb po 30 grajciarov. Okrem príjmov 
od prepoštstva ako majiteľa panstva užíval rektor desať polí a jednu lúku v cho-
tári mestečka.92

Vo Vranove po zániku reformovaného cirkevného zboru a  reformovanej 
školy existovala ako jediná vzdelávacia inštitúcia rímskokatolícka farská škola, 
87	 MNL BAZML Zemplén Levéltára Sátoraljaújhely. IV.. 2001/b. Zemplén Vármegye Neme-

si Közgyűlésének, Bizottmányának iratai 1214-1850 (1898). Szirmay-Kazinczy-féle históriai 
iratok – Acta Politica 1214-1786 (1848). Loc. 98. No. 301, 303: Conscriptio Ludimagistrorum 
1773.

88	 Adatok az oktatásügy történetéhez Zemplén vármegyében. In Adalékok Zemplén vármegye 
történetéhez XI. (Ed. Dongó Gyárfás, G.), Sátoraljaújhely 1906, s. 330.

89	 MOLNÁR, Zs. A Királyhelmeci református gyülekezet története. Sárospatak 2003, Rkp., s. 27 
– 33.

90	 MOLNÁR, Zs. A Királyhelmeci református gyülekezet története, s. 27 – 33.
91	 MNL BAZML, Zemplén Levéltára Sátoraljaújhely: IV- 2001/h, Zemplén vármegye Nemesi 

Közgyűlésének, Bizottmányának és Haynau-féle közigazgatásának iaratai 1214-1850 (1898). 
Közgyűlési jegyzőkönyvek 1790-1813, 21. köt., Prot. 122, 1797, 1. No. 10, 19-20 pp.

92	 Archív Košického arcibiskupstva, Kanonická vizitácia farnosti Kráľovský Chlmec z r. 1815.



30

Peter KÓNYA

spravovaná miestnym pavlínskym konventom. Pôsobila od roku 1703. Tá podľa 
údajov z r. 1773 nebola v najlepšom stave. Viedol ju František Kirchner z pavlín-
skeho kláštora, ktorý za vyučovanie nepoberal žiadny plat ani iné príjmy. Škola 
v tom čase nemala však žiadnych žiakov a súpis neuvádza takisto ani žiadny ob-
sah vyučovania.93

V Trebišove síce najneskôr po Satmárskom mieri zanikla reformovaná škola, 
v súvislosti s rekatolizáciou mestečka však vznikli dve nové školy: rímskokatolíc-
ka a gréckokatolícka. Rímskokatolícku školu viedol rektor Juraj Blaho, pôsobiaci 
v Trebišove od r. 1773. Zrejme pred jeho nástupom nebol tento úrad obsadený, 
a preto v súpise z roku jeho príchodu nie sú uvedení žiadni žiaci ani obsah vyu-
čovania.94

Rozhodne najzaujímavejšia bola situácia v Sečovciach, kde pôsobili paralelne 
tri školy. Sečovce boli nielen jediným hornozemplínskym zemepanským mestom, 
kde nezanikol reformovaný cirkevný zbor a naďalej existovala reformovaná škola, 
ale v priebehu rekatolizácie vznikla zároveň rímskokatolícka a v dôsledku ma-
sívnej migrácie zo severných okresov takisto gréckokatolícka škola. Vďaka tomu 
možno mesto v istom zmysle považovať za najväčšie vzdelávacie centrum Hor-
ného Zemplína v 18. storočí.

Údaje o všetkých troch školách obsahuje rovnako už viackrát citovaný súpis 
učiteľov v stolici zo začiatku 70. rokov. Rímskokatolícku školu viedol rektor Ján 
Rokitzky, pôsobiaci v meste od roku 1759. V škole mal osem žiakov, ktorí sa učili 
základné vzdelanie, označované ako principium. Za svoju prácu poberal plat od 
mesta v podobe piatich gbelov raže a siedmich uhorských zlatých.95

Rektorom, resp. učiteľom reformovanej školy bol Michal Emődy, ktorý ju vie-
dol od roku 1769. Do reformovanej školy chodilo šesť žiakov, ktorí sa učili čítať 
a písať. Za vyučovanie poberal rektor od každej reformovanej domácnosti po jed-
nej štvrti raže a ôsmich uhorských zlatých.96

Rektorom gréckokatolíckej školy v Sečovciach bol Eliáš Dolinay, ktorý ju vie-
dol od roku 1774. Začiatkom 70. rokov navštevovalo školu šesť žiakov. Za obsah 
vyučovania bola rovnako ako v  rímskokatolíckej škole označená tzv. principia. 
Príjem učiteľa pozostával výlučne od dávok gréckokatolíckych obyvateľov mes-
ta, a to podobe jednej štvrte raže od každej usadlosti.97

93	 MNL BAZML, Zemplén Levéltára Sátoraljaújhely, Loc. 98, No. 301: Conscriptio ludimagistro-
rum, 1773.

94	 MNL BAZML, Zemplén Levéltára Sátoraljaújhely, Loc. 98, No. 301: Conscriptio ludimagistro-
rum, 1773.

95	 MNL BAZML, Zemplén Levéltára Sátoraljaújhely, Loc. 98, No. 301: Conscriptio ludimagistro-
rum, 1773.

96	 MNL BAZML, Zemplén Levéltára Sátoraljaújhely, Loc. 98, No. 301: Conscriptio ludimagistro-
rum, 1773.

97	 MNL BAZML, Zemplén Levéltára Sátoraljaújhely, Loc. 98, No. 301: Conscriptio ludimagistro-
rum, 1773.



31

ČEŠTÍ EVANGELÍCI A EVANGELICKÉ RUKOPISNÉ 
MODLITEBNÍ KNIHY V ČECHÁCH A NA MORAVĚ 

V 18. A 19. STOLETÍ

Martina BOLOM-KOTARI – Anna HOLEŠOVÁ

Czech Evangelicals and Evangelical Manuscript Prayer Books in Bohemia and Moravia 
in the 18th and 19th Centuries
Handwritten protestant prayer books represent a written and iconographic source that re-
flects the religious and socio-cultural specifics of Protestant communities in Bohemia and 
Moravia, especially in the period after the publication of the Patent of Tolerance. Religious 
books, which were for generations kept secret, helped non-Catholics to preserve the faith of 
their ancestors despite repression and impending sanctions and to maintain their identity. 
These were mainly old books, dating from the pre-White Mountain period, and prints pub-
lished in exile centres abroad. In the time of Tolerance, protestant handwritten prayer books 
became a phenomenon, inspired by both printed pieces and Catholic prayer books. Within 
the community, local elites (preachers, teachers, scriptures) shared their theological knowl-
edge and the way they professed the faith, which they perceived with their brothers and sis-
ters as correct and consistent with the Holy Scriptures, in the spirit of their ancestor´s faith. 
Generally, these manuscript prayer books were created especially in rural communities and 
found their users too. The prayers covered almost completely every part of the day, any life 
event or ordinary activity. The protestant was to live his/her life in the constant presence of 
the Lord God, to express his/her gratitude to him, to bow before him with respect and awe. 
Illustrations in the prayer books express the same thing in visual language. They are not 
a means of worship, but a symbolic code that opens the way to the life of a true Christian. 
Beauty in the protestant sense is meant to be an expression of gratitude and joy, but it must 
not slip into idolatry. Protestant prayer books are somewhere still passed down from gen-
eration to generation. In the reality of the declining religiosity at the beginning of the 21st 
century, these books confront contemporaries with the faith of their ancestors.
Keywords: Bohemia and Moravia, protestants, handwritten prayer books, Christian ico-
nography, 18th century, 19th century.

Evangelictví v českých zemích
Vymezování se vůči jediné a  samospasitelné víře (římsko) katolické má 

v prostředí českých zemí vcelku dlouhou tradici počínající stoupenci a následov-
níky Mistra Jana Husa. Zejména v  16. a  17. století se vyvinula specifická reli-
giozita, postavená na výrazné, dosud nezvyklé toleranci. Vedle katolíků zde žili 
v několikáté generaci utrakvisté, Husovi následovníci, jejichž hlavním jednotícím 
prvkem byla Kompaktáta1 a přijímání z kalicha; dále luteráni i kalvinisté, kteří se 
shlédli v  učení obou velkých reformátorů; novokřtěnci, již utíkali před proná-
sledováním z Říše a hledali bezpečné útočiště. Nad tím vším vzkvétala mladá 

1	 Basilejská kompaktáta jsou kompromisním dokumentem, vzešlým z jednání mezi basilejským 
koncilem a zástupci husitů, definitivně potvrzeným v červenci roku 1436 v Basileji. Základním 
ustanovením byla legitimace přijímání z kalicha pro utrakvisty. Kompaktáta zrušil roku 1567 
císař Maxmilián II.

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 2



32

Martina BOLOM-KOTARI – Anna HOLEŠOVÁ

domácí tradice Jednoty bratrské, idea osobního vztahu k Bohu, idea života v míru 
a bázni Boží. Z tohoto prostředí vzešla známá Bible kralická,2 do této kolébky se 
narodil evropský učitel národů Jan Amos Komenský. Zvrat v dosavadním soužití 
stoupenců různých konfesí přinesla krátká šarvátka na místě u Prahy zvaném 
Bílá hora. Naprosto změnila situaci, v duchu zásady cuius regio, euius religio zej-
ména náboženské poměry, na dalšího více než půldruhého století. Nekatolická 
víra, a s ní spjatá vyvíjející se kulturní tradice, byla potlačena a pronásledována 
s cílem úplného vymýcení. To se však nezdařilo. Ve skrytu, ve větším či menším 
utajení, se dědila po generace z otců na syny, z matek na dcery.

Úloha knih po masovém rozšíření knihtisku nabírala na důležitosti jak v ka-
tolickém, tak ještě více v nekatolickém prostředí, což se projevilo například na 
zmíněných publikačních aktivitách Jednoty bratrské. Obliba náboženské četby 
u  nekatolíků rostla po onom roce 1620 a  v  průběhu rekatolizace. Tehdy kni-
ha představovala mnohdy jediný prostředek k uchování víry.3 Četba probíhala 
v  soukromí či předčítáním v  kruhu rodiny a  blízkých. Tím  se  formovala víra 
jednotlivců. Čtené či zpívané slovo mělo výchovný účel jak v  oblastech víry, 
tak v každodenním životě. Prohlubovalo náboženské cítění, emočně na člověka 
působilo a  poskytovalo útěchu v  jakkoliv těžké době. Po vydání Tolerančního 
patentu (1781) bylo dokonce možné, aby si věřící vynahradil absenci na kázání 
četbou z knihy.4 

 Mezi nekatolickou náboženskou literaturu patřily bible, postily, kancionály, 
katechismy, kázání nebo rukopisné knihy. Evangelíci svou víru zakládali právě 
na  těchto dílech, děděných z  generace na generaci, jejichž obsah znali mno-
hdy nazpaměť. Jisté nebezpečí však v sobě skrývala individuální četba, chyběla 
edukační a disciplinační role kazatele, proto mohlo dojít ke značným posunům 
v interpretaci textu, někdy až k sektářskému pojetí, a jeho následnému rozšíře-
ní.5

Rekatolizační úsilí bylo zaměřeno zejména na unifikaci náboženského pře-
svědčení obyvatelstva pod jedinou katolickou vírou. Pro tento účel byl nutný do-
hled nad četbou. K němu sloužily četné misie vysílané do venkovského prostře-
dí, které na rozdíl od měst více udržovalo tradici v  zachovávání nekatolictví. 
Někteří misionáři v upřímném odhodlání zachránit zbloudilé nevěrné ovce od 
věčného ohně a přivést je zpět k Pravdě, velmi horlivě po zakázaných knihách 

2	 Bible kralická je šestidílná česká tištěná bible, která vznikla v prostředí Jednoty bratrské a tis-
kem vycházela v letech 1579-1594 v Kralicích na Moravě. Překladatelé pracovali také s texty 
v původních biblických jazycích. Vynikala vysokou jazykovou i typografickou úrovní. Až do 19. 
století představovala neformální normu českého spisovného jazyka. Oslovuje čtenáře dodnes, 
nové kritické vydání pochází z roku 2017.

3	 SVATOŠ, M. Knihy zabavené přičiněním misionáře Antonína Koniáše S. J. na opočenském 
panství na jaře roku 1733 a jejich čtenáři. In Východočeská duchovní a slovesná kultura v 18. 
století. Václav Petrbok – Radek Lunga – Jan Tydlitát. Boskovice: Albert, 1999, s. 365.

4	 BOČKOVÁ, H. Nábožensky vzdělávací četba v  christianizačním úsilí raného novověku. In 
Christianizace českých zemí ve středoevropské perspektivě. Jiří Hanuš. Brno: Matice moravská 
2011, s. 228 – 234.

5	 SVATOŠ, M. Kontrola četby a  distribuce náboženských knih při lidových misiích a  misijní 
knížky v 18. století. In Úloha církevních řádů při pobělohorské rekatolizaci. Ivana Čornejová. 
Praha: Univerzita Karlova, 2003, s. 365.



33

Čeští evangelíci a evangelické rukopisné modlitební knihy v Čechách  
a na Moravě v 18. a 19. století

pátrali.6 Pokud byli úspěšní, mnohé z nich zničili nebo provedli korekturu „po-
dezřelých“ pasáží. Zkontrolované knihy schvaloval svým podpisem katolický 
farář.7 Závadné knihy byly lidem odebrány a do rukou jim byly vloženy „správ-
né“, katolické. Misionáři se však setkávali s odporem a vynalézavostí evangelíků, 
kteří se knihy snažili ochránit tím usilovněji, čím větším tlak pociťovali. Knihy 
schovávali do různých úkrytů, jako byla podlaha, postel, hospodářská stavení, 
využívali dutiny stromů nebo dokonce připravili úkryty v  lese.8 Případně, po-
koušejíce se pátrače oklamat, kreativně připojovali k zakázaným knihám titulní 
listy schválených katolických tisků. Nedostatek katolických knih byl závažným 
problémem, se kterým se katolická správa potýkala v Čechách v 17. a 18. století. 
Naopak nekatolická literatura byla rozšířená.9 Ilegální kolportéři knih a predi-
kanti z  ciziny tajně zásobovali české země exilovou literaturou. Bez existence 
exilových středisek, především v německých zemích,10 ve kterých fungovaly tis-
kárny, a  bez odvahy těchto lidí, kteří knihy přes hranice se značným rizikem 
pašovali, by v Čechách nekatolictví nejspíše nepřežilo.11 

Modlitební knihy – vývoj bádání
Modlitební knihy představují nejběžnější žánr v rámci katolické i nekatolic-

ké náboženské literatury. V průběhu 18. a 19. století nastal rozkvět rukopisných 
modlitebních knih, a  to především na venkově. Pro běžného věřícího byly ne-
postradatelným předmětem sloužícím ke každodenní reflexi, upevňování a pro-
hlubování víry, provázely jej od probuzení až po večerní ulehnutí na lože. Tak se 
modlitební knihy staly typickým prvkem lidového křesťanství. Rukopisné knihy 
byly preferovány před tisky, také kvůli nižším cenám. Tisky naopak sloužily jako 
předlohy při opisování.12 

	 Badatelé se začali zajímat o rukopisné modlitební knihy koncem 19. sto-
letí. Vlna zájmu o národní dějiny, lidovou kulturu a  snaha o uchování paměti 
na běžný život lidí zdvihly rovněž vlnu zájmu o  tento typ knih. Rukopisy byly 
uloženy ve fondech muzeí, knihoven a  archivů či se nacházely v  soukromém 

6	 Jezuita Antonín Koniáš proslul sepsáním seznamu zakázaných knih nazvaného „Klíč kacířské 
bludy k rozeznání otvírající“ roku 1733.

7	 Tamtéž, s. 364.
8	 DUCREUX, M. E. Kniha a kacířství, způsob četby a knižní politika v Čechách 18. století. In 

Česká literatura doby baroka. Sborník příspěvků k české literatuře 17. a 18. století. Praha: Pa-
mátník národního písemnictví, 1994, s. 62 – 69.

9	 Tento závažný problém byl vyřešen až po založení katolického vydavatelství Dědictví svato-
václavské roku 1669.

10	 Jednalo se o emigrantská střediska v Žitavě, Ochranově (Herrnhutu), Lipsku, Halle, Berlíně, 
Drážďanech, Pirně, Trnavě, Prešpurku, Lešně.

11	 BURIAN, I. – MELMUK, J. – MELMUKOVÁ-ŠAŠECÍ, E. (edd.). Evangelíci v Čechách a na 
Moravě IV. Praha: Oliva, 1995-1996, s. 160 – 164.

12	 FIDLEROVÁ, A. Lidové rukopisné modlitební knihy raného novověku. In Český lid. ISSN 
0009-0794, 2013, roč. 100, č. 4, s. 388. Podle jiných badatelů je otázka ceny rukopisných mod-
litebních knih složitější, závisející na konkrétních okolnostech. Srov. NEŠPOR Z. R. Lidové 
modlitební knížky 18. a 19. století. In Růžová zahrádka. Rukopisné modlitební knížky 18. a 19. 
století. Anežka Šimková – Ondřej Jakubec. Olomouc: Arbor vitae, 2009, s. 53.



34

Martina BOLOM-KOTARI – Anna HOLEŠOVÁ

vlastnictví. Díky úsilí řady sběratelů začaly vznikat regionální sbírky.13 Badatelé 
zkoumali zvláště výtvarné provedení rukopisných knih, o obsah se však příliš 
nezajímali. Rukopisy považovali za pouhé opisy tištěných děl.14 Větší publicitu 
získaly modlitební knihy díky uveřejňování stručných příspěvků v národopisec-
ky zaměřeném časopise Český lid.15 Pozornost byla věnována především kato-
lickým rukopisům a jejich výzdobě. Evangelické modlitební knihy zůstávaly až 
na výjimky nepovšimnuty.16 Téma rukopisných modlitebních knížek se dostalo 
do povědomí širší veřejnosti díky Národopisné českoslovanské výstavě v Praze 
roku 1895. Ta svou koncepcí přesně zapadala do tehdejšího dějinného diskursu 
nastaveného největším českým historikem Františkem Palackým a  jeho násle-
dovníky. Šlo také o hledání českého národního výtvarného umění, kterého byly 
rukopisné modlitební knihy krásným příkladem a vhodným reprezentantem.17 
Návštěvníci si mohli tehdy prohlédnout na 800 jejich exemplářů z období 17. až 
19. století.18 Potřeba ručně sepisovat modlitební knihy v evangelickém prostředí 
zanikala koncem 19. století v souvislosti se změnou statutu evangelické církve. 
Dříve tajné a později tolerované nekatolictví skončilo. Vydáním Protestantského 
patentu roku 1861 došlo ke zrovnoprávnění s katolickou církví.19

Vědecký zájem o tuto problematiku oživl ve druhé polovině 20. století. Bada-
telé se znovu zabývali hlavně katolickými modlitebními knihami.20 V současnosti 
se pozornost dostává i těm evangelickým.21 Předmětem výzkumů jsou vybrané 
vzorky rukopisných knih, které autoři analyzují po obsahové či výtvarné stránce, 
zasazují je do historického kontextu a zkoumají vztah tisků a rukopisů. 

13	 Např. sběratel Karel Adámek z Hlinska vytvořil početnou sbírku modlitebních knih.
14	 NEŠPOR, Zdeněk R. „Vzduch k Bohu dychtící“ Rozprava o (300) nepísňových lidových nábo-

ženských rukopisech z 18. -19. století. In Český lid. ISSN 0009-0794, 2007, roč. 94, č. 3, s. 226 
– 227.

15	 Nejčastěji se jednalo o publikování jedné nebo několika modliteb, např. SMUTNÝ, V. Modlitby 
lidové. In Český lid. ISSN 0009-0794, 1893, roč. 2, č. 1, s. 584 – 588; MATĚJKA, J. Malované 
modlitební knihy z XVIII. a ze začátku XIX. století. In Český lid. ISSN 0009-0794, 1894, roč. 3, 
č. 1, s. 1 – 5; MATĚJKOVÁ, M. Psané a ozdobené památky lidové na Národní výstavě v Praze. 
In Český lid. ISSN 0009-0794, 1896, roč. 5, č. 1, s. 321 – 323; ŠÍMA J. Příspěvek k české lidové 
knihomalbě, Český lid 8, 1899, s. 119 – 121; ZÍBRT Č. Z východočeských psaných modliteb. In 
Český lid. ISSN 0009-0794, 1905, roč. 14, č. 1, s. 183 – 185.

16	 Karel Adámek uveřejnil v Českém lidu příspěvek zabývající se nekatolictvím a literaturou za-
hrnující kancionály a modlitební knihy. ADÁMEK, K. Z národopisných výstav: Památky evan-
gelíků ve východních Čechách. In Český lid. ISSN 0009-0794, 1895, roč. 4, č. 1, s. 483 – 492.

17	 BOLOM-KOTARI, S. – BOLOM-KOTARI, M. Evangelické modlitební knihy 18. a 19. století 
a česká bible. In Konštantínove listy. ISSN 1337-8740, 2016, roč. 9, č. 2, s. 82.

18	 MATĚJKOVÁ, M. Psané a ozdobené, s. 321-323.
19	 NEŠPOR, Z. R. Lidové modlitební knížky, s. 53.
20	 Jako první vydal Jan Poš studii s názvem Růžová zahrádka, ve které podrobil výzkumu 600 

exemplářů. Popisuje vývoj a vnější charakteristiku rukopisů. POŠ Jan. Růžová zahrádka: psané 
a zdobené lidové modlitby 1750 – 1850. In Český lid. ISSN 0009-0794, 1993, roč. 80, č. 4, s. 265 
– 293.

21	 Z prací zaobírajících se evangelickými modlitebními knihami jmenujme Z. R. Nešpora a jeho 
práce citované výše; VORLÍČKOVÁ, A. Modlitební kniha českých exulantů v Žitavě z  roku 
1706. In Knihy a dějiny. ISSN 1210-8510, 2009-2010, roč. 16 – 17, s. 5 – 50; BOLOM-KOTARI, 
S. – BOLOM-KOTARI, M. Evangelické modlitební knihy, s. 74 – 89; MENCLOVÁ, A. Fenomén 
evangelických rukopisných modlitebních knih z 19. století: diplomová práce. Hradec Králové: 
Filozofická fakulta Univerzity Hradec Králové, 2017. 121 s.



35

Čeští evangelíci a evangelické rukopisné modlitební knihy v Čechách  
a na Moravě v 18. a 19. století

Charakteristika modlitebních knih
Při výzkumu rukopisných modlitebních knih je nutno si pokládat nejen otáz-

ky na to, kdo modlitební knihu napsal, kdy, pro koho a za jakým účelem, ale také 
se ptát, čím se modlitební knihy vyznačují po vnější a vnitřní stránce, jak jsou 
koncipovány a do jaké míry se jedná o více či věrnou kopii tištěné či jiné rukopis-
né předlohy. Rukopisné poznámky umístěné na přídeštích či předsádkách knih 
umožňují lépe nahlédnout do každodenního života majitelů. Lze přitom využít 
metody komparativní a analytické. Na základě studia vybraného vzorku se po-
kusíme představit jednotlivé charakteristiky evangelických modlitebních knih 
rukopisů.22 

Vnější znaky
Vazba modlitebních knih bývá nejčastěji tvořena z lepenkových desek, kte-

ré jsou polepeny papírem nebo potaženy černou usní. Rukopisy vzniklé v průběhu 
18. století nebo i dříve mohou mít desky ze dřeva. Knižní desky nejčastěji zdobí 
slepotiskové rámce po obvodu doplněné florálními a  ornamentálními motivy. 
Na desce může být použit i symbol kalicha. Výzdoba vazby se odvíjela od finanč-
ních možností majitele. Knihu opatřenou kováním, kanty, sponami, zlacením 
či ochranným pouzdrem si mohl dovolit pouze movitý zájemce. Nejběžnější však 
jsou vazby bez výrazného zdobení s  prostým vzhledem. Zkoumané rukopisy 
se vyznačují osmerkovým formátem23 a papírovým knižním blokem.24 

Důležitou pomůckou při určování stáří knihy je identifikace písma. Ve sle-
dovaném období 18. a  19. století se lze setkat s  písmem novogotickým25 jako 
je německá novogotická kurzíva (kurent), polokurzíva (kanzlei) či kreslené písmo 

22	 Jedná se o rukopisy uložené v Městském muzeu a galerii v Poličce (MMG Polička, Oddělení 
rukopisů a starých tisků, [Písně a modlitby evangelické], sign. K 31, [Modlitby roční evangelic-
ké], sign. K 47, Modlitby křesťanské od Jana Salatnay staršího kazatele Slova Božího v církvi 
evangelické hel[vétského] vy[znání], sign. K 65, Modlitby nábožné pro čest a chválu Boží a spa-
sení duše, sign. K 66, [Modlitební knížka a žalmy], K 67); knihy ze soukromého archivu dr. 
Martiny Bolom-Kotari, Modlitby horlivé z Písem svatých vybrané s dovolením cís[aře] král[e] 
pro křesťana reformitského náboženství, č. 1, Modlitby nábožné pro čest a chválu Boží a spasení 
duše, č. 2. Pro komparaci bylo využito rukopisů z fondu rukopisů v Ústředním archivu církve 
českobratrské evangelické v Praze (sign. 170,52,98,108,154,196,181,185,157,129,99,143,146,152
,130,159,103,144,104,94,124,170,151).

23	 Osmerku určují rozměry od 12 do 20 cm.
24	 S filigrány se nesetkáme.
25	 Pro správné typové zařazení a terminologické uchopení jsou v českém prostředí určující zej-

ména poznatky paleografa Jaroslava Kašpara. Srov. KAŠPAR, J. Názvosloví latinského písma 
v novověku. In Archivní časopis. ISSN 0004-0398, 1970, roč. 20, č. 1, s. 73-102; TÝŽ, Novogo-
tické písmo v Čechách v letech 1500-1750. In Acta Universitatis Carolinae – Philosophica et 
historica. ISSN 0567-8293, 1971, č. 3-4, s. 111-159; TÝŽ, Úvod do novověké latinské paleografie 
se zvláštním zřetelem k českým zemím. Praha: SPN, 1987, 283 s. + 95s.; POLÁK, S. K otázce 
názvosloví novověkého písma. In Archivní časopis. ISSN 0004-0398, 1971, roč. 21, č. 2, s. 88 
– 102; KAŇÁK, B. Německá novogotická polokurzíva (kanzlei) olomoucké městské kanceláře 
v 16. -19. století. In Ročenka SOkA v Olomouci, 1999, roč. 8, s. 45 – 87.



36

Martina BOLOM-KOTARI – Anna HOLEŠOVÁ

(fraktura, švabach) a  s  písmem humanistickým.26 Velmi častým jevem je stří-
dání typů písem. Fraktura či švabach jsou písma s vyznačovací funkcí. Užívala se 
zvláště v nadpisech a titulních listech, přičemž pozvolna přecházela do polokur-
zívy, která splynula s kurzívou, jejímiž typickými znaky jsou vertikalita, ostrost, 
spojování tahů a smyčky. Latinismy jsou psány humanistickým písmem. 

Ve výzdobě evangelických rukopisných modlitebních knih se odráží prostota, 
jednoduchost a uměřenost ve spojení s krásou vycházející z lidového prostředí. 
Knižní blok ohraničují jednoduché rámce doplněné drobnými florálními motivy. 
Také nadpisy a  iniciály hrají barvami. Titulní listy bývají ozdobeny barevným 
rámcem a doplněny o kresby květin. Podobné ale nalezneme i v katolických mod-
litebních knihách. Konfesní odlišnosti prozrazují více až konkrétní vyobrazení 
a jejich celková koncepce.

Obsah rukopisných modlitebních knih
Jádrem modlitebních knih jsou modlitby a náboženské písně. Tyto duchovní 

texty věřící odříkávali nebo zpívali v soukromí či při společném bohoslužebném 
shromáždění. Názvy napovídají, k jaké příležitosti byly modlitby a písně určeny. 
Obsahová struktura modlitebních knih si je navzájem velmi podobná. Obvykle 
jsou skupiny modliteb řazeny podle pořadí: ranní, při bohoslužbách, zpovědní, 
o svátcích, v případě špatného počasí, v nesnázích i nemoci, modlitby inspirované 
biblickými texty a modlitby večerní. Pořadí není striktně dané, záleželo pouze na 
libovůli tvůrce, jaké řazení zvolí. Na jeho uvážení rovněž záleželo, zda modlitbu 
převezme z předlohy v nezměněné podobě, či zda ji upraví dle svého záměru a cí-
tění. Je proto důležité upozornit na existenci různých variant modliteb. Pokud 
písaři vycházeli z opisů tištěných předloh, vytipovali si z nich určité části a s těmi 
dále pracovali. Není vyloučeno, že některé modlitby jsou dokonce původními 
díly písařů. Při tvorbě rukopisů vycházeli autoři z inspiračních zdrojů, z nichž 
nejdůležitějším byla bible, vedle ní kancionál či už zmíněná tištěná modlitební 
kniha. V Čechách a na Moravě k oblíbeným tištěným předlohám patřily modli-
tební knihy uherských pastorů Jana Végha a Jana Salatnaye, kteří působili v čes-
kých sborech na počátku toleranční doby.27 Známé jsou především Véghovy ver-
še: „Jako malý ptáček milý, do dir stromů, skal, běží, když se zdvihá bouře škodná, 
jenž vše stvoření straší. Tak, můj Kriste, outočiště své já mám k dirám ran Tvých, 
v čas ouzkosti, hříchů, smrti dávám se nacházet v nich.“28

Pro dnešního badatele je zajímavé pozorovat, jak se evangelická a katolická 
víra navzájem prolínají. Příkladem může být užití konkrétních výrazů typických 
pro katolické prostředí, jako je např. svatá zpověď, v evangelických rukopisech. 
Tato skutečnost nejspíše souvisí s teologickou blízkostí luterské konfese a kato-
licismu. Luteráni měli ke katolíkům blízko, což se projevovalo ve vnější podobě 

26	 PRAŽÁK, S. Z počátků humanistického písma v Čechách. In Humanistická konference 1966. 
Praha: Kabinet pro studia řecká, římská a latinská ČSAV, 1966, s. 173 – 177.

27	  Pro napsání určitých pasáží v rukopisné modlitební knize MMG Polička, sign. K 47 posloužily 
tištěné knihy Jana Végha Horlivé a  nábožné modlitby křesťanské z  roku 1799 (ÚAČCE, 
Knihovna, sign. MOD I 134) a Modlitby křesťanské od Jana Salatnaye z roku 1820 (ÚAČCE, 
Knihovna, sign. MOD I 95). 

28	 Modlitby křesťanské od Jana Salatnaye z roku 1820 (ÚAČCE, Knihovna, sign. MOD I 95).



37

Čeští evangelíci a evangelické rukopisné modlitební knihy v Čechách  
a na Moravě v 18. a 19. století

bohoslužeb (užívání křížů, svící, oplatků), zároveň se právě těmito důrazy lišili 
od helvétů. Proto se některé katolické výrazy dostaly do luterských modlitebních 
knih, které pak četli a přejímali i vyznavači helvétské konfese. Dělo se to zvláště 
v počátcích vyhraňování obou směrů krátce po vyhlášení Tolerančního patentu, 
kdy čeští evangelíci neměli ještě úplně jasno, co která konfese učí a co je vlastně 
odlišuje.29

Dokonce se lze v evangelické modlitební knize setkat s  incipitem modlitby 
ranní ve stejném znění, v jakém se objevuje v katolické knize, zatímco zbytek tex-
tu se odlišuje: „Ve jménu Boha Otce, který mne stvořil i Syna, který mne předra-
hou krví svou vykoupil i Ducha Svatého, který mne milostí svou posvětil, vstávám. 
On mne rač sám požehnati, ve všem dobrém říditi, od zlého ostříhati a k životu 
věčnému přivésti Amen“.30 Víra v Boha Otce, Syna i Ducha svatého, vyjadřovaná 
slovy Nicejsko-cařihradského vyznání víry, je společná katolíkům i tolerančním 
evangelickým konfesím. Proto se autoři jednotlivých knih mohli inspirovat i na-
příč konfesemi, aniž by se zpronevěřili specifikům své víry. Kreativně využili 
neproblematické pasáže, které pak doplňovali o další části již s konfesně zabar-
veným důrazem.

Vzhledem k  tomu, že u  evangelíků jsou středobodem života společenství 
nedělní bohoslužby, tvoří nejpočetnější skupinu modlitby při bohoslužbách, které 
jsou rozděleny podle jejich jednotlivých fází. Již při příchodu do chrámu se mysl 
člověka měla posvětit obrácením k Bohu. Ve svých modlitbách věřící prosil o po-
rozumění slovům kazatele a také o to, aby se celým svým srdcem dokázal kon-
centrovat na Boha a jeho myšlenky neodbíhaly jinam. Veškeré modlitby směřo-
valy k Bohu a ke Kristu a obsahovaly prosby i díkůvzdání. Člověk prosil Boha 
o požehnání, posilnění ve víře a dar Ducha Svatého. Tak tomu bylo v modlitbách 
při kázání a při přijímání Večeře Páně. Dobrý křesťan mající lásku k bližnímu 
neopomíjel v přímluvách ani vrchnost, které sloužil, ani své nepřátelé, za které 
se modlil.31 Ctnostný život člověka oddaného Kristu je akcentován v „Modlitbě 
řemeslníka“, v níž se dotyčný modlí za to, aby při svém povolání pilně pracoval 
a nelačněl po výdělku či nešidil zákazníky.32 Další skupinu představují modlitby 
při zpovědi. V evangelickém pojetí jde o osobní a přímou zpověď ze spáchaných 
hříchů Bohu, nikoli skrze kněze, jak je tomu v katolické církvi.33 
29	 Čeští a  moravští nekatolíci se tradičně pokládali za dědice Českých bratří a  odkazovali se 

k době předbělohorské. Jednotlivé konfesní záležitosti jim nebyly srozumitelné a pokládali je 
za implementované zvenku. Pokud se k některé z konfesí povolených Tolerančním patentem 
přihlásili, pak volili obvykle formálně buď v rámci lokální komunity po vzoru svých příbuz-
ných a blízkých, anebo dle konfese svého (někde ještě laického) kazatele. Důsledky této situace 
jsou v českém prostředí patrné dodnes. Existuje zde jako nejpočetnější nekatolická církev Čes-
kobratrská církev evangelická, která vznikla roku 1918 sloučením luteránské a  reformované 
církve. Zhmotňuje snahu o  návrat k  předtoleranční a  předbělohorské českobratrské tradici 
a integruje vlastně všechny zmíněné prvky a charismata. Srov. BOLOM-KOTARI, S. Svoboda 
svědomí. Superintendent Michael Blažek a protestantská společnost pozdního osvícenství. Pra-
ha: Nakladatelství Historický ústav AV ČR – Brno: Matice moravská, 2016, s. 101nn.

30	 Viz Muzeum východních Čech v Hradci Králové, Literární archiv, inv. č. LI/LA-11, Ms-13, s. 
4 – 5, MMG Polička, sign. K 66, s. 3 – 9.

31	 MMG Polička, sign. K 67, s. 16, 28-29, 76 – 77.
32	 MMG Polička, sign. K 47, s. 20 – 25.
33	 Dnes je ritualizovaná zpověď ve formě vyjádření lítosti nad vlastními hříchy, prosby za od-



38

Martina BOLOM-KOTARI – Anna HOLEŠOVÁ

Součástí sebepojetí evangelíka je chápání celého svého života jako bohosluž-
by. Nic nebylo důležitější, než každodenní život ve společnosti Pána. A ničeho se 
nikdy neboj a nikoho, jen samého Pána Boha; a toho se drž až do konce, že On jest 
milosrdný nadevšecko vystižení, a že moc Jeho nemá žádných mezí, když On chce 
lidu Svému spomáhat.34 Modlitby tedy nebyly určeny jen bohoslužebným shro-
mážděním, ale také soukromí domova. S myšlenkou na Stvořitele a ranní mod-
litbou na rtech člověk vstával, s modlitbou večerní uléhal a usínal. Ráno člověk 
děkoval za poklidnou noc a probuzení, večer prosil za odpuštění hříchů, klid-
ný spánek a ochranu před pokušením a ďáblem spolu s poděkováním za dary. 
Vzdávání chval a  díků uzavírala modlitba Otčenáš.35 Pokud v  životě nastaly 
zvláště těžké či radostné chvíle, opět je provázela modlitba jako v případě těžké 
nemoci „Modlitba pobožného křesťana v nemoci“36 či v posledních hodinách na 
smrtelném lůžku. Věřící v konfrontaci s Boží spravedlností přiznával všechny své 
hříchy, kterých upřímně litoval a přijímal Boží tresty za svou neposlušnost. Zá-
roveň však doufal a prosil Boha o odpuštění a milosrdenství, neboť jak je psáno 
v Písmu Svatém, Bůh je láska a nemá zalíbení v lidském utrpení.37Trestá sice, ale 
tento trest má své hranice, kdežto jeho milosrdenství je nekonečné.38

Společné modlitby členů hospodářské usedlosti, zahrnující majitele i  čeleď, 
nasvědčují, že modlitební knihy oslovovaly a provázely zejména obyvatele žijící 
ve venkovském prostředí. Tento případ ilustruje „Společná modlitba ranní Otce 
čeledního neb Matky čelední s  domácími.“39 Obyvatelé venkova přímo záviseli 
na přízni či nepřízni počasí. Ovlivňovalo úrodu, na které byli vesničané závislí. 
Jakékoli přírodní pohromy v podobě krupobití, povodní, požárů nebo bouřek, 
které postihly hospodářství, chápali jako Boží trest za provinění svá i celé ko-
munity. Vycházeli přitom z biblické pasáže, kdy Bůh řekl Izraelitům, že pokud 
budou hřešit a nedodržovat Boží přikázání, promění nebe v železo a zemi v měď 
– půda bude vyprahlá a nic na ní neporoste.40 

Pospolitost ve víře i v běžném životě se dále ve společnosti upevňovala zejmé-
na při nejvýznamnějších křesťanských svátcích. Na Vánoce a Velikonoce si křes-
ťané společně při slavnostních bohoslužbách připomínali Kristovo narození, 
jeho mučednickou smrt a konečně Zmrtvýchvstání. Ústřední postavami všech 
modliteb jsou Kristus a Bůh (Otec), proto je nezvyklé, setkáme-li se s modlit-
bou nazvanou „Proč Maria“41, která má velmi emotivní obsah. V první části líčí 

puštění a odpuštění druhým většinou součástí liturgie Večeře Páně. Předchází vlastnímu vy-
sluhování.

34	 KARAFIÁT, J. Paměti spisovatele Broučků I. Praha: Kavka, 1919, s. 6.
35	 MMG Polička, sign. K 31, s. 133.
36	 MMG Polička, sign. K 67, s. 158-169.
37	 Bible, Starý zákon, Jonáš 4:2, Micheáš 7:18.
38	 Srov. Bible, Starý zákon, Exodus 20:5,6.
39	 MMG Polička, sign. K 47, s. 8-13.
40	 MMG Polička, sign. K 65 s. 81. Bible, Starý zákon, Leviticus 26:19.
41	 MMG Polička, K 47, s. 105-114. Marie v prostředí evangelických církví není uctívána stejně 

jako v katolickém prostředí. Její role je nahlížena s důrazem na biblickou tradici jako ženy, která 
přijala vůli Boží a přese všechny překážky a ústrky porodila Syna Božího. Viz např. http://www.
coena.cz/teologie/maria/ [cit. 18. 10. 2020].



39

Čeští evangelíci a evangelické rukopisné modlitební knihy v Čechách  
a na Moravě v 18. a 19. století

biblické události, které předcházely Kristovu umučení. Druhá část zdůrazňuje 
silné citové pouto matky a syna, která prožívá muka, když vidí svého syna trpět 
a zemřít na kříži.42 Radostnější byly naopak svatodušní svátky či oslavy příchodu 
Nového roku: „Slavný a  velebný Bože! Stvořiteli a  Opatrovníče můj! Aj, hle, 
nehleď na mou nehodnost, dal jsi mi z pouhé milosti opět jednoho roku přečkati 
a  toho nového roku opět dočekati. Díky Tobě vzdávám, ó můj věčný nebeský 
Otče! Z gruntu srdce mého za všecka Tvá jak duchovní i tělesná dobrodiní, kteráž 
jsi mi ve všech prošlých dnech života a nejblíž v roce pominulém mimo mých 
zásluh prokázati ráčil. Díky vzdávám Tobě, žes mi života, zdraví, síly, pokrmu, 
oděvu, pokoje a v mém povolání prospěchu uděloval, mě ode všeho nebezpečenství 
a zlých příhod milostivě ostříhal a zachoval...“43

Jelikož jedním ze „statusových symbolů“ jednotlivých evangelických komu-
nit byl důraz na skutečnou znalost biblických textů, na niž byli evangelíci hrdí 
a již důsledně udržovali, jsou modlitby v knížkách prostoupeny množstvím pa-
rafrází i doslovných citací ze Starého i Nového Zákona. Mezi nimi nalezneme 
i takové, které popisují příběhy konkrétních biblických postav, jež mají být pro 
věřícího ponaučením a vzorem. Např. v „Modlitbě Jobově v 7 a 10. kapitole“44 je 
zdůrazněna marnost a pomíjivost světských věcí a to, že člověk byl stvořen z pra-
chu a hlíny. Povzbuzení, že Bůh je s tím, kdo jej miluje, přináší „Děkování Izajáše 
v 12. kapitole.“45 Hojně citované jsou pasáže z knih Přísloví a Žalmy.46 Zajíma-
vostí je i využití textů z apokryfní knihy Judit.47 Novozákonní verše jsou vybrá-
ny z Evangelií, Epištol či Skutků apoštolů. Hlavním poselstvím, které prochází 
všemi texty jako červená nit, je Kristova láska k lidem a připomínka Vykoupení. 

Náboženské písně lze dělit do skupin podobně jako modlitby, např. na kajícné, 
prosebné, oslavné, ranní a večerní, pro každý den, při bohoslužbách, o svátcích 
či písně inspirované biblickými příběhy. Zvláštní skupinu tvoří písně prorocké. 
Z nich jsou nejznámější písně marokánské vztahující se k událostem roku 1781, 
kdy byl vydán Toleranční patent48 a let následujících.49 Vyprávějí o králi Maroká-

42	 Obsah tedy odpovídá evangelickému pojetí této biblické postavy. Inspirací mohl být už zli-
dovělý středověký hymnus Stabat mater.

43	 MMG Polička, sign. K 65, s. 89-91.
44	 MMG Polička, sign. K 66, s. 45-46, Archiv dr. Martiny Bolom-Kotari, č. 2, s. 47-53.
45	 MMG Polička, sign. K 66, s. 47-50.
46	 Bible, Starý zákon, Žalm 42 a 84.
47	 Jedná se o 7. a 9. kapitolu z knihy Judit, která není zařazena mezi kanonické knihy. Katolická 

víra ji považuje za deuterokanonickou knihu, zatímco evangelíci za apokryfní text. KAISER O. 
Odkaz alexandrijských Židů: úvod do deuterokanonických knih Starého Zákona. Praha: Vy-
šehrad 2006, s. 17, 125.

48	 Viz BOČKOVÁ, H. Nábožensky vzdělávací četba v christianizačním úsilí raného novověku. In 
Christianizace českých zemí ve středoevropské perspektivě. Jiří Hanuš. Brno: Matice moravská 
2011, s. 241 – 246 či JANEČEK, P. Písně o králi Marokánovi jako synkreze literární a folklorní 
tématiky a motiviky. In Čeští nekatolíci v 18. století mezi pronásledováním a náboženskou to-
lerancí. Zdeněk R. Nešpor. Ústí nad Labem: Albis international, 2007, s. 52.

49	 Předobrazem krále Marokána se stal vyslanec marockého sultána, reformátora, který přibyl 
roku 1783 k vídeňskému dvoru a jehož pobyt v mnohém inspirovat císaře Josefa II. V myslích 
mnoha lidí, zejména těch konfesně neukotvených, se reálná postava velvyslance spojila 
s dávnými představami a proroctvími a vznikaly tak písně o bájném králi Marokánovi, plné 
nadějí do budoucna, jež se nikdy nenaplnily. Více viz BOLOM-KOTARI, S. Spásný král Maro-



40

Martina BOLOM-KOTARI – Anna HOLEŠOVÁ

novi, který má přijít zachránit hříšníky a konat soud za přítomnosti císaře Jose-
fa II. V těchto textech se zrcadlí dlouho potlačované naděje v lepší budoucnost 
i  touha po spravedlivém vyrovnání starých křivd. Autoři se inspirovali biblic-
kými událostmi, zejména příchodem soudného dne, tak je to i v „Písni prorocké 
z mnohých proroků vybrané o pádu světa.“50 

Notace ve všech písních schází. Pomůckou pro věřící je jakási nápověda nap-
saná u názvu písně, a to v podobě slov „Zpívá se jako.“ Evangelíci většinou písně 
znali nazpaměť, po létech skrývání a pronásledování věděli, že paměť je nejbez-
pečnějším (byť ne vždy spolehlivým) úložištěm, takže jim stačila pouhá rada, 
podle jakého nápěvu se mají řídit. Většina autorů písní zůstává v  anonymitě 
a stáří mnoha z nich se datuje až do předbělohorské doby. Písně taktéž vznika-
ly v exilových centrech, hlavně v Německu. Odtud se prostřednictvím českých 
emigrantů uchytily v kancionálech v původní či pozměněné podobě.51

Ilustrace modlitebních knih
Ilustrace evangelických modlitebních knih hrají významnou roli. Vztah 

evangelíků k umění byl, a dodnes vlastně je, ambivalentní. Na jedné straně zr-
cadlí obdiv ke kráse a touhu po ní. Rovněž zhmotňuje potřebu doplnit psaný text 
o obrazovou složku za účelem poučení, potěšení, vzdělávání, útěchy. Na druhé 
straně existovala vždy v  evangelických společenstvích obava z  jednostranné 
fixace skutečností, které nelze lidskými smysly poznat. Na jedné straně potře-
ba vyznávat, na druhé straně strach z modloslužby. To vše se odráží v obrazové 
výzdobě evangelických modlitebních knih. Evangelíci vycházejí ze své interpre-
tace druhého52 biblického přikázání, které zapovídá zhotovovat sochy či obrazy 
a uctívat je. Proto jsou biblická slova „Neučiníš sobě rytiny“ často integrální so-
učástí daného vyobrazení, aby je měl věřící neustále na paměti.53

Vyobrazení jsou zpravidla jednoduchá, ale nerezignují na vysoké estetické 
kvality, důraz kladli jejich autoři také na celkovou kompozici. Všechny ty na prv-
ní pohled dekorativní motivy mají mnohdy symbolický význam. Růže předsta-
vuje Boží lásku a její kvítky Krista.54 Květiny vůbec jsou metaforou víry rozrůsta-
jící se v  srdci zbožného člověka, kterou můžeme spatřovat například ve věnci 
z šípkových růží, ve kterém může být umístěn text.55 Svou úlohu plní i pomněnky, 
připomínající neustálou přítomnost Boží. Jiný význam mají tulipány, které jsou 

kán. In Tajemství české minulosti. ISSN 1804-2260, 2012, č. 13, s. 60 – 61.
50	 MMG Polička, sign. K 31, s. 1-6.
51	 V  současnosti se české exulantské hymnografii věnuje Jan Malura. Viz MALURA, J. Písně 

předbělohorských exulantů (1670-1750). Praha: Academia, 2010, 452 s. Databázi incipitů evan-
gelických písní vede Ústav pro klasická studia AV ČR v projektu Hymnorum thesaurus bohe-
micus. Dostupné zde: http://www.clavmon.cz/htb/ [Ověřeno 4. prosince 2020]

52	 Rozdělení vět starozákonního textu známého jako desatero se v jednotlivých konfesích liší. Pro 
reformované evangelíky je pokyn „Neučiníš sobě rytiny“ již druhým přikázáním, naproti tomu 
luteráni stejně jako římští katolíci jej řadí k poslední části prvního přikázání.

53	 BOLOM-KOTARI, S. – BOLOM-KOTARI, M. Neučiníš sobě rytiny: evangelické umění tole-
ranční doby 1781-1861. Brno: Farní sbor ČCE Brno I, 2010. 32 s.

54	 RULÍŠEK, H. Postavy, atributy, symboly: slovník křesťanské ikonografie. České Budějovice: Kar-
mánek, 2006, heslo Růže [nestr.]

55	 Např. dedikace, MMG Polička, sign. K 65, s. 120.



41

Čeští evangelíci a evangelické rukopisné modlitební knihy v Čechách  
a na Moravě v 18. a 19. století

výrazem marnosti a  nestálosti pozemských věcí,56 a  tedy připomínkou druhé, 
odvrácené strany lidské duše. 

Květiny doprovázejí architektonické motivy, zejména četná znázornění 
Chrámu Páně – modlitebny v evangelickém pojetí. Podoba bohoslužebného mís-
ta, na první pohled odlišná od katolického kostela, byla evangelíkům nařízena 
Tolerančním patentem. Přesto, či spíše právě proto, se její na ostentativně necír-
kevní vzhled stal součástí evangelické identity a vyobrazení pak jeho vyjádřením. 
Dům můj dům modlitby jest.57 Některé její podoby mají romantický nádech, kte-
rý je příznačný pro ducha 19. století, jiné jsou dílem lidového umělce.58 

Velmi tradiční motiv představuje srdce, symbol lásky a  víry v  kombinaci 
s biblickými verši: „Dám Tobě srdce, aby mě znalo. Buď věrný až do smrti a dám 
Ti korunu života.“59 K  dalším oblíbeným náleží vyobrazení pelikána krmícího 
mláďata vlastní krví s nápisem: „Jako pelikán na skále činí tam, tak já tělo i duši 
mou dávám vám.“60 Pelikán symbolizuje samotného Krista, který obětoval své 
tělo i krev, aby nasytil ty, jež v něj věří.61 Připomínkou víry měly být rovněž desky 
Desatera.62 Stačil pohled na jednoduše ztvárněné kameny s římskými číslicemi 
1 až 10, aby evangelík před sebou viděl bezpečné mantinely svého života a ne-
sešel ze správné cesty. Je nutno říci, že motivy se mohou nacházet osamoceně 
a nemusí se vztahovat ke konkrétní modlitbě. Výjimkou je však kalich, znamení, 
které se stalo součástí nekatolické ikonografie v  době husitství. Protestantům 
představuje symbol rovnosti před Bohem.63 Doprovází modlitby odříkávané před 
přijímáním Večeře Páně. 

Protože mnohé z  rukopisů jsou zčásti opisy tištěných předloh, nalezneme 
v nich i typografické prvky (viněty, vlysy, ozdobné linky), které písaři kopírovali 
a vnášeli do svých knih. Tyto však plní funkci čistě dekorační.

Okolnosti vzniku modlitebních knih
Nejvíce dochovaných modlitebních knih pochází z toleranční doby. Rukopisy 

ze zkoumaného vzorku pocházejí většinou z oblastí východních Čech a Vysočiny, 
kde je tradice evangelictví dodnes živá. Jména písařů lze zjistit jen u některých 
exemplářů, když písař knihu signoval či z  dedikačních záznamů. V  ostatních 
případech zůstávají autoři či místa anonymní kvůli chybějícímu titulnímu listu. 
56	 IMPELLUSO, L. Natura i jej symbole: rośliny i zwierzęta. Leksykon historia, sztuka ikonografie. 

Warszawa: Wadywnictwo Arkady, 2006, s. 118.
57	 Bible, Starý zákon, Izajáš 56:7 a Nový zákon, Evangelium podle Lukáše, 19:46.
58	 Archiv dr. Martiny Bolom-Kotari, č. 2, s. 38, ÚAČCE, Rukopisy, sign. 152, s. 17, sign. 129, s. 18, 

sign. 157, s. 20, sign. 181, s. 4,10.
59	 Za autora srdcí se považuje písmák z Vysočiny, Tomáš Juren. Jeho životem se podrobně zabýval 

Sixtus Bolom-Kotari. Viz BOLOM, S. Tomáš Juren – Toleranční doba na Vysočině a hudba 
srdce. Brno: Sursum, 2008, 228 s. 

60	 MMG Polička, sign. K 65, s. 36. Motiv pelikána s sebou přinesli do českého prostředí uherští 
pastoři. Srov. BOLOM-KOTARI, S. Evangelické umění mezi neexistencí a  zapomněním. In 
Protestant, 2012, roč. 23, č. 5, s. 7.

61	 Bible, Nový zákon, Evangelium podle Jana, 6:35 a 53 – 57.
62	 MMG Polička, sign. K 65, s. 22.
63	 BARTLOVÁ, M. Původ husitského kalicha z ikonografického hlediska. In Umění: časopis Ústa-

vu dějiny umění. ISSN 0049-5123, 1996, roč. 44, č. 2, s. 167 – 183.



42

Martina BOLOM-KOTARI – Anna HOLEŠOVÁ

Písaři, resp. autoři, se rekrutovali z  místních elit. Museli to být lidé gramotní 
a vzdělaní, píšící úhledným rukopisem. Patřili mezi ně učitelé, obecní písaři či 
písmáci. Svá díla vytvářeli na zakázku svých sousedů, souvěrců, známých, aby si 
přivydělali na živobytí, což lze poznat z titulního listu, na kterém se objevuje věta 
„vypsané pro ....“ V případě, že není vyplněno jméno příjemce, byla kniha napsána 
dopředu pro budoucí prodej. Autor textu mohl být i autorem výzdoby, s tou mu 
mohl někdo výtvarně zdatnější pomoci. O každé modlitební knize lze říci, že je 
originálním a individuálním dílem svého autora a výsledkem jeho kreativity, od-
razem jeho individuálního pojetí víry, ačkoli se jedná zčásti o kompilaci a zčásti 
o opis tištěné předlohy. 

Dedikace na začátku či na konci knihy napovídá, komu byla kniha určena.64 
Mezi adresáty figurují jak muži, tak ženy s tím, že zvláště během první poloviny 
19. století začínají ženy jako čtenářky výrazněji převládat. Uživatelé knih pochá-
zeli zpravidla ze sociální vrstvy sedláků a drobných zemědělců. Modlitební kni-
hy doputovaly ke svým držitelům jednak koupí (včetně výroby na zakázku), nebo 
byly vzácným darem k  sňatku, u  příležitosti narození dítěte, či ke konfirmaci. 
Pokud však v knize není písemná zmínka, lze se původu a okolností jejího pře-
dání dopátrat velmi těžko. 

Obvykle se modlitební knihy dědily z generace na generaci. Řada vlastníků 
po sobě zanechala rukopisné záznamy. Objevují se na přídeštích či předsádkách 
knih, někdy i v textu. Přinášejí informace, které pomáhají nahlédnout do každo-
denního života prostých lidí. Nejfrekventovanějšími jsou genealogické záznamy 
v podobě vypsání jmen, příjmení, čísel domů, dat narození a úmrtí. Výzkumem 
v  matrikách, gruntovních knihách či jiných archivních pramenech lze docílit 
sestavení rodokmenů a přesnější identifikace osob. 

Nechybí ale ani hospodářské („Den sem sekal wotaw[u] tri dni hrabal stlani. 
Den wibiral japka...“)65 a finanční záznamy („I na dům w rok 1873 sem dal dwa 
zlati“) psané zběžným a  neúhledným písmem.66. Úsměvně působí poznámka 
o  říji domácího zvířete („Koza se prskala Na wse swati“67). Kromě nich se vy-
skytují i záznamy o historických událostech („Roku 1866 tretiho cerwence mas-
sirowali tudi prusi do České zemge“68) či záznamy o  počasí („Roku 1868 Magi 
Prisila tak welka bowrka ta zabrala zemege a kropi to bilo Magi 92 a 27.“)69 Jejich 
další studium a analýza může být cenným příspěvkem k dějinám každodennosti.

Pro svého majitele znamenala modlitební kniha mnoho. Lze na ni díky tomu 
nazírat nejenom jako „hotový“ předmět denní potřeby, ale též jako na živoucí or-
ganismus, kroniku či pamětní knihu, dynamicky vytvářející paměť osoby, rodu, 
místa. Doprovázela věřícího po celý život nejen v duchovní rovině, ale stávala 

64	 Např. MMG Polička, sign. K 65, s. 120. „Dus Anna ZWŘEŠŤ: 1843.“ Jedná se o Annu Dusovou 
z Velkého Vřešťova (okr. Trutnov).

65	 MMG Polička, sign. K 47, s. 88 – 89, 114.
66	 MMG Polička, sign. K 47, s. 89.
67	 MMG Polička, sign. K 47, s. 89.
68	 MMG Polička, sign. K 47, listy na konci.
69	 MMG Polička, sign. K 47, listy na konci.



43

Čeští evangelíci a evangelické rukopisné modlitební knihy v Čechách  
a na Moravě v 18. a 19. století

se rovněž rodinným dědictvím, pokladem, dotykem zemřelých předků, kterým 
zůstává někdy dodnes. 

Závěrem
Rukopisné evangelické modlitební knihy představují písemný a ikonografický 

pramen, který zrcadlí náboženská i  společensko-kulturní specifika protestant-
ských komunit v Čechách a na Moravě zejména v době po vydání Tolerančního 
patentu. Náboženská literatura, přechovávaná tajně po generace, navzdory re-
presi i hrozícím postihům, napomáhala nekatolíkům uchovat víru svých předků 
a udržet svou identitu. Byly to zejména staré knihy, pocházející z předbělohor-
ského období, a tisky vydávané v exulantských centrech v zahraničí. V toleranč-
ních časech se staly fenoménem evangelické rukopisné knihy, inspirované jednak 
tištěnými předlohami, jednak katolickými modlitebními knihami. V rámci dané-
ho společenství se místní elity (kazatelé, učitelé, písmáci) dělily o své teologické 
znalosti i způsob vyznávání víry, který vnímaly jako odpovídající Písmu svatému 
v duchu víry předků, se svými bratry a sestrami. Typicky tyto rukopisné modli-
tební knihy vznikaly a své uplatnění nalezly zejména ve venkovském prostředí. 
Modlitby v nich obsažené pokrývaly praktický každou část dne, jakoukoliv život-
ní událost či běžnou činnost. Evangelík měl žít svůj život v neustálé přítomnosti 
Pána Boha, vyjadřovat mu vděčnost, sklánět se před ním s respektem a bázní. 
Ilustrace, které se v modlitebních knihách nacházejí, vyjadřují vizuálním jazyk-
em vlastně totéž. Nejsou prostředkem uctívání, ale symbolickým kódem, oteví-
rajícím další cestu k životu správného křesťana. Krása v evangelickém pojetí má 
být vyjádřením vděčnosti a radosti, ale nesmí sklouznout k modloslužbě. Evan-
gelické modlitební knihy se leckde stále dědí z generace na generaci. V realitě 
upadající religiozity počátku 21. století konfrontují současníky s vírou předků.

Evangelické rukopisné modlitební knihy nepředstavují pouze soubor textů 
náboženského charakteru, jako jsou modlitby a písně. Tento specifický typ pra-
mene zasluhuje důkladnější kontextuální výzkum. Potenciál spatřujeme v hlubší 
teologické reflexi samotných modliteb a biblických textů, o něž se opírají. Z kni-
hovědného hlediska by bylo žádoucí, aby se detailněji analyzoval vztah rukopisů 
k tištěným knihám, jelikož toto téma je zatím – zřejmě z důvodu velké pracnosti 
a časové náročnosti – hlouběji neprobádané. Pro české prostředí hraje důleži-
tou roli také studium vývoje českého jazyka a  nářečí, které se často v  textech 
vyskytuje. Z hlediska mikrohistorie máme před sebou cenný pramen k poznání 
každodennosti minoritní, přesto společensky aktivní a  historicky významné 
skupiny obyvatel. Dalšímu zkoumání zůstává otevřená rovněž otázka vlastníků 
knih, jejich písařů i pátrání po dalších osobách vyskytujících se v rukopisných 
záznamech. Badatelská činnost se ve stále větší míře již zaměřuje na ikonografii, 
umění i architekturu toleranční doby, což rovněž může přinést cenné poznatky. 
Záslužná by byla také komparace evangelických a katolických rukopisných mod-
litebních knih ve všech aspektech. 



44

Martina BOLOM-KOTARI – Anna HOLEŠOVÁ

Obrazové přílohy

Ilustrace pelikána krmícího mláďata vlast-
ní krví jako symbol Kristovy oběti.

MMG Polička, sign. K 65, s. 36-37. Foto: 
Anna Holešová.

Oblíbený motiv srdce s nápisem „Dám 
Tobě srdce, aby mě znalo“. Autorem těchto 
srdcí byl písmák z Vysočiny, Tomáš Juren.
Archiv dr. Martiny Bolom-Kotari, č. 2, s. 

23. Foto: Martina Bolom-Kotari.

Zdobená iniciála.
MMG Polička, sign. K 47, s. 53. Foto: Anna 

Holešová.



45

Čeští evangelíci a evangelické rukopisné modlitební knihy v Čechách  
a na Moravě v 18. a 19. století

Seznam použitých pramenů a literatury:

Prameny:
Městské muzeum a galerie Polička (dále MMG Polička):
MMG Polička, Oddělení rukopisů a starých tisků, [Písně a modlitby evangelické], sign. K 31.
MMG Polička, Oddělení rukopisů a starých tisků, [Modlitby roční evangelické], sign. K 47.
MMG Polička, Oddělení rukopisů a starých tisků, Modlitby křesťanské od Jana Salatnay staršího 

kazatele Slova Božího v církvi evangelické hel[vétského] vy[znání], sign. K 65.
MMG Polička, Oddělení rukopisů a starých tisků, Modlitby nábožné pro čest a chválu Boží a spasení 

duše, sign. K 66.
MMG Polička, Oddělení rukopisů a starých tisků, [Modlitební knížka a žalmy], K 67.
Archiv dr. Martiny Bolom - Kotari, Modlitby horlivé z Písem svatých vybrané s dovolením cís[aře] 

král[e] pro křesťana reformitského náboženství, rukopisná evangelická modlitební kniha, č. 1.
Archiv dr. Martiny Bolom - Kotari, Modlitby nábožné pro čest a chválu Boží a spasení duše, ruko-

pisná evangelická modlitební kniha, č. 2.
Muzeum východních Čech v Hradci Králové (dále jen MVČ HK):
MVČ HK, Literární archiv, inv. č.  LI/LA-1038/1, sign. Ms-30, s. 41. 
Ústřední archiv českobratrské církve evangelické (dále jen ÚAČCE):
ÚAČCE, Rukopisy, Rukopisná toleranční kniha modliteb, sign. 170.
ÚAČCE, Rukopisy, Pořádek přisluhování a modliteb při veřejných službách Božích církvi augšpur-

ského vyznání v c. k. dědičných zemích, sign. 52.
ÚAČCE, Rukopisy, Poctivé a nábožné modlitby křesťanské vypsané pro Veroniku Zárubovou, sign. 98.
ÚAČCE, Rukopisy, Modlitební knížka, Dušníky, sign. 108.
ÚAČCE, Rukopisy, Nábožná knížka horlivých křesťanů církve evangelické pro čest a chválu Boží a 

spasení duše, sign. 154.
ÚAČCE, Rukopisy, Modlitební knížka pro Annu Janatovou z Valteřic, Ignác Soukup, učitel, sign. 196.
ÚAČCE, Rukopisy, Ruční knížka, kteráž v sobě obsahuje modlitby k užívání jich při službách Božích, 

sign. 181.
ÚAČCE, Rukopisy, Nábožné křesťanské modlitby sebrané ze slova Božího dle řádu helvetského vy-

znání pro osobu ženskou, sign. 185.
ÚAČCE, Rukopisy, Modlitby nábožné vypsané pro Josefu Šínovu ze Studnice, sign. 157.
ÚAČCE, Rukopisy, Modlitby nábožném, z fary ve Velimi (I M 33), sign. 129.
ÚAČCE, Rukopisy, Modlitby pro čest a chválu Boží, sign. 99.
ÚAČCE, Rukopisy, Modlitby nábožné pro čest a chválu Boží, sign. 143.
ÚAČCE, Rukopisy, Rajská růže plná křesťanských ctností (I M 93), sign. 146.
ÚAČCE, Rukopisy, Modlitby nábožné, sign. 152.
ÚAČCE, Rukopisy, Modlitební knížka, z fary ve Velimi, sign. 130.
ÚAČCE, Rukopisy, Modlitby a písně duchovní, sign. 159.
ÚAČCE, Rukopisy, Modlitební knížka, sign. 103.
ÚAČCE, Rukopisy, Nábožná knížka horlivých křesťanů církve evangelické pro osobu ženskou, z fary 

ve Velimi, sign. 144.
ÚAČCE, Rukopisy, Modlitební knížka, sign. 104.
ÚAČCE, Rukopisy, Píseň písní Šalamounových a další písně, sign. 94.
ÚAČCE, Rukopisy, Sedm žalmů kajících, z fary ve Velimi, sign. 124.
ÚAČCE, Rukopisy, Písně, z fary ve Velimi, sign. 151.

Tištěné prameny:
ÚAČCE, Knihovna, Horlivé a nábožné modlitby křesťanské, MOD I 134.
ÚAČCE, Knihovna, Modlitby křesťanské, z částky překládané, z částky pak skládané skrze Jana Sa-

latnay, staršího kazatele Slova Božího v církvi moravečské a strměchské ev. h. v., sign. MOD I/95.

Literatura:
ADÁMEK Karel. Z národopisných výstav: Památky evangelíků ve východních Čechách. In Český 

lid. ISSN 0009-0794, 1895, roč. 4, č. 1, s. 483-492.



46

Martina BOLOM-KOTARI – Anna HOLEŠOVÁ

BÁRTLOVÁ Milena. Původ husitského kalicha z ikonografického hlediska. In Umění: časopis Ústa-
vu dějiny umění. ISSN 0049-5123, 1996, roč. 44, č. 2, s. 167-183.

BOČKOVÁ Hana. Nábožensky vzdělávací četba v  christianizačním úsilí raného novověku. 
In  Christianizace českých zemí ve středoevropské perspektivě. Jiří Hanuš. Brno: Matice morav-
ská 2011, s. 241-246.

BOLOM-KOTARI Sixtus – BOLOM-KOTARI Martina.  Neučiníš sobě rytiny: evangelické umění 
toleranční doby 1781-1861. Brno: Farní sbor Českobratrské církve evangelické Brno I, 2010, 32 s.

BOLOM-KOTARI Sixtus. Evangelické umění mezi neexistencí a zapomněním. In Protestant – ne-
závislý evangelický měsíčník. 2012, roč. 23, č. 5, s. 5-7.

BOLOM-KOTARI Sixtus. Spásný král Marokán. In Tajemství české minulosti. ISSN 1804-2260, 
2012, č. 13, s. 60-61.

BOLOM-KOTARI Sixtus. Tomáš Juren – Toleranční doba na Vysočině a hudba srdce. Brno: Sursum, 
2008. 228 s.

BOLOM-KOTARI Sixtus – BOLOM-KOTARI Martina. Evangelické modlitební knihy 18. a 19. sto-
letí a česká bible. In Konštantínove listy. ISSN 1337-8740, 2016, roč. 9, č. 2, s. 74-89.

BOLOM-KOTARI Sixtus. Svoboda svědomí. Superintentdent Michael Blažek a protestantská spo-
lečnost pozdního osvícenství. Praha: Nakladatelství Historický ústav a Brno: Matice moravská, 
2016. 565 s.

DUCREUX Marie Elizabeth. Kniha a kacířství, způsob četby a knižní politika v Čechách 18. století. 
In Česká literatura doby baroka. Sborník příspěvků k české literatuře 17. a 18. století. Praha: 
Památník národního písemnictví, 1994, s. 61-87.

FIDLEROVÁ Alena. Lidové rukopisné modlitební knihy raného novověku. In Český lid. ISSN 0009-
0794, 2013, roč. 100, č. 4, s. 385-408.

IMPELLUSO Lucia. Natura i jej symbole: rośliny i zwierzęta. Leksykon historia, sztuka ikonografie. 
Warszawa: Wydawnictwo Arkady, 2006. 382 s.

JANEČEK Petr. Písně o králi Marokánovi jako synkreze literární a folklorní tématiky a motiviky. In 
Čeští nekatolíci v 18. století mezi pronásledováním a náboženskou tolerancí. Zdeněk R. Nešpor. 
Ústí nad Labem: Albis international, 2007, s. 51-70.

KAISER Otto. Odkaz alexandrijských Židů: úvod do deuterokanonických knih Starého Zákona. Pra-
ha: Vyšehrad 2006, 168 s.

KAŇÁK Bohdan. Německá novogotická polokurzíva (kanzlei) olomoucké městské kanceláře v 16. 
-19. století. In Ročenka SOkA v Olomouci, 1999, roč. 8, s. 45-87.

KARAFIÁT Jan, Paměti spisovatele Broučků I. Praha: Kavka, 1919. 190 s.
KAŠPAR Jaroslav. Názvosloví latinského písma v novověku. In Archivní časopis. ISSN 0004-0398,  

1970, roč. 20, č. 1, s. 73-102.
KAŠPAR, Jaroslav. Novogotické písmo v Čechách v letech 1500-1750. In Acta Universitatis Caroli-

nae – Philosophica et historica. ISSN 0567-8293, 1971, č.  3-4, s. 111-159.
KAŠPAR Jaroslav. Úvod do novověké latinské paleografie se zvláštním zřetelem k českým zemím. 

Praha: SPN, 1987, 283 s. + 95s.
MALURA Jan, Písně předbělohorských exulantů (1670-1750). Praha: Academia, 2010, 452 s.
MATĚJKA Jan. Malované modlitební knihy z XVIII. a ze začátku XIX. Století. In Český lid. ISSN 

0009-0794, 1894, roč. 3, č. 1, s. 1-5.
MATĚJKOVÁ Marie. Psané a ozdobené památky lidové na Národní výstavě v Praze. In Český lid. 

ISSN 0009-0794, 1896, roč. 5, č. 1, s. 321-323. 
MELMUKOVÁ-ŠAŠECÍ Eva a kol. Evangelíci v rané toleranční době v Čechách a na Moravě. Nera-

tovice: Verbum, 2017. 832 s.
MENCLOVÁ Anna. Fenomén evangelických rukopisných modlitebních knih z 19. století: diplomová 

práce. Hradec Králové: Filozofická fakulta Univerzity Hradec Králové, 2017. 121 s. 
NEŠPOR Zdeněk R. „Vzduch k Bohu dychtící“ Rozprava o (300) nepísňových lidových nábožen-

ských rukopisech z 18. -19. století. In Český lid. ISSN 0009-0794, 2007, roč. 94, č. 3, s. 225-256.
NEŠPOR Zdeněk R.. Lidové modlitební knížky 18. a 19. století. In Růžová zahrádka. Rukopisné 

modlitební knížky 18. a 19. století. Anežka Šimková – Ondřej Jakubec. Olomouc: Arbor vitae, 
2009, s. 47-55.

POLÁK Stanislav. K otázce názvosloví novověkého písma. In Archivní časopis. ISSN 0004-0398, 



47

Čeští evangelíci a evangelické rukopisné modlitební knihy v Čechách  
a na Moravě v 18. a 19. století

1971, roč. 21, č. 2, s. 88-102.
POŠ Jan. Růžová zahrádka: psané a zdobené lidové modlitby 1750-1850. In Český lid. ISSN 0009-

0794, 1993, roč. 80, č. 4, s. 265-293.
PRAŽÁK Stanislav. Z počátků humanistického písma v Čechách. In Humanistická konference 1966. 

Praha: Kabinet pro studia řecká, římská a latinská ČSAV, 1966, s. 173-177.
RULÍŠEK Hynek. Postavy, atributy, symboly: slovník křesťanské ikonografie. České Budějovice: Kar-

mánek, 2006. [nestr.] 
SMUTNÝ Vácslav. Modlitby lidové. In Český lid. ISSN 0009-0794, 1893, roč. 2, č. 1, s. 584-588. 
SVATOŠ Martin. Knihy zabavené přičiněním misionáře Antonína Koniáše S. J. na opočenském 

panství na jaře roku 1733 a jejich čtenáři. In Východočeská duchovní a slovesná kultura v 18. 
století. Václav Petrbok – Radek Lunga – Jan Tydlitát. Boskovice: Albert, 1999, s. 364-371.

SVATOŠ Martin. Kontrola četby a distribuce náboženských knih při lidových misiích a misijní 
knížky v 18. století. In Úloha církevních řádů při pobělohorské rekatolizaci. Ivana Čornejová. 
Praha: Univerzita Karlova, 2003, s. 363-384.

ŠÍMA Josef, Příspěvek k české lidové knihomalbě, Český lid 8, 1899, s. 119-121.
VORLÍČKOVÁ Anna. Modlitební kniha českých exulantů v Žitavě z roku 1706. In Knihy a dějiny. 

ISSN 1210-8510, 2009-2010,  roč. 16-17, s. 5-50.
ZÍBRT Čeněk. Z východočeských psaných modliteb. In Český lid. ISSN 0009-0794,  1905, roč. 14, 

č. 1, s. 183-185.



48

NÁBOŽNOSŤ AKO TYPICKÝ ZNAK SLOVANOV 
A SLOVÁKOV

Róbert LETZ1

Religiousness as a Typical Feature of the Slavs and Slovaks
The study deals with religiousness as a typical characteristic feature of the Slavs and Slovaks. 
It examines the origins of this phenomenon. Religiousness as a characteristic feature was 
perceived positively and was part of a complex of the other positive characteristics. When 
defining these positive characteristics, we find the same characteristics in the Slavs and Slo-
vaks. It began to be emphasized in the 17th century, although there had been signs of its im-
portance even before that. The philosophy of history of the German philosopher J. G. Herder 
provided a fundamental impetus. Based on this, Ján Kollár defined five typical characteris-
tics of the Slavs, with religiousness in first place. This view was adopted by the generation of 
Štúr›s followers and subsequent generations of the Slovak intelligentsia.
Keywords: Slavs, Slovaks, religiuosness, J.G. Herder, Ján Kollár, generation of Štúr. 

Nábožnosť (pietas) je termín, ktorý implikuje svedomité plnenie povinnos-
tí vyplývajúcich z osobnej závislosti. Z teologického hľadiska ako spravodlivosť 
voči Bohu sa volá „čnosť nábožnosti“ (virtus religionis).2 Konkrétnym prejavom 
tejto čnosti je zbožnosť (devotio), ktorá sa prejavuje vonkajšími úkonmi (pobož-
nosťami), citovým zanietením pri náboženských úkonoch (zbožná modlitba, 
zbožné vysluhovanie obradov kňazom) a ochotou rýchlo, bez váhania vykonávať 
všetko, čo žiada Boh a predpisuje cirkev.3 Nábožnosť teda vyjadruje subjektívnu 
stránku náboženstva. Definuje sa aj ako oddanosť Bohu, prejavujúca sa najmä 
konkrétnym cnostným spôsobom života.4 Nábožnosť a zbožnosť sa v bežnom ja-
zyku používajú ako synonymá. 

Nábožnosť sa dá pripísať jednotlivcom a určitým sociálnym, alebo etnickým 
skupinám ako ich typický identifikačný znak. Práve náboženstvo a z neho vy-
chádzajúca nábožnosť bola typickým znakom, pomocou ktorého sa dala charak-
terizovať kultúra etnického spoločenstva. Pri pohľade na minulosť sa niektoré 
národy označovali ako nábožnejšie v porovnaní s inými, napr. starovekí Rimania 
mali byť nábožnejší ako starovekí Gréci.5 Kultúrna a s ňou aj náboženská pes-

1	 Prof. PhDr. Róbert Letz, PhD., Katedra histórie a didaktiky dejepisu, Pedagogická fakulta Uni-
verzity Komenského v Bratislave, Račianska 59, 813 34 Bratislava. 

2	 Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 4. Frommigkeit. Herder : Freiburg – Basel – Rom – Wien, 
1995, s. 168 – 169. 

3	 VIŠŇOVSKÝ, M. (zost.). Malý teologický lexikon. Bratislava : Spolok sv. Vojtecha, 1977, s. 491. 
4	 JAROŠOVÁ, A. (red.). Slovník súčasného slovenského jazyka. M – N. 3. diel. Bratislava : VEDA, 

2016. 
5	 LACINA, J. Obecní kronika, čili vypravování o národech vzdělaných od dob nejstarších po naše 

časy. Praha : E. Beaufor, 1897, s. 786. 

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 2



49

Nábožnosť ako typický znak Slovanov a Slovákov

trosť sa bezprostredne dotýkala Slovanov. Slovania, vnútorne diferencovaní, boli 
navonok pre príbuznosť jazyka a osídlený geografický priestor vnímaní ako jed-
notný celok. Na druhej strane aj sami vnímali svoju príbuznosť. V období raného 
a  vrcholného stredoveku etnické chápanie národa s  dôrazom na jazyk nebolo 
rozvinuté. To však nebránilo tomu, aby sa viacerí autori pokúsili o charakteris-
tiku Slovanov a prisudzovali im určité vlastnosti. Prokopios v 6. storočí chválil 
statočnosť Slovanov. Túto vlastnosť im pripisovali aj neskorší stredovekí auto-
ri ako Ibrahim Ibn Jakub alebo Adam z Brém. Maurikios, Leon, Theofylaktos, 
Widkund, Kardízí, Rosteh a Dimeški vyzdvihovali ich vitalitu otužilosť, znášanie 
mrazu, horúčav, nepriaznivých podmienok, bolesti, ba aj smrti.6 U stredovekých 
autorov sa už v 12. storočí začal termín Slovan spájať so slovom „sláva“ a prekla-
dať ako „gloriosi“. Zosobňoval charakteristickú vlastnosť Slovanov.7 Tento výklad 
sa udržal až do 19. storočia a svojou autoritou ho podporil aj známy slavista a ar-
cheológ Ján Kollár. Iný výklad, doložený už na začiatku 14. storočia, spája názov 
Slovania s pojmom „slovo“ a prekladá ho ako „verbosi“, „sermonales“.8 

Od raného stredoveku sa vytvárali základné charakteristiky Slovanov, ktoré 
sa s postupujúcim časom a civilizačnými rozvojom začali konkretizovať a rozši-
rovať. Epocha humanizmu a renesancie prebudila záujem o ľudové jazyky, túto 
tendenciu ešte zosilnila náboženská reformácia a na ňu reagujúca protireformá-
cia. Vzdelanie bolo prístupné čoraz širším vrstvám obyvateľstva. Úpadok moci 
šľachty, vzrast významu meštianstva a obchodu, objavenie „Nového sveta“ zme-
nili od základu dovtedajšie vnímanie sveta a spoločnosti. Vrcholiaca osmanská 
vojenská expanzia do Európy nútila európskych panovníkov bez ohľadu na to, ku 
ktorej kresťanskej cirkvi patrili, vymedziť sa voči islamu. Práve v strednej Euró-
pe, ktorú v 17. storočí najviac zasahovala osmanská expanzia a ktorú do značnej 
miery ovládala katolícka dynastia Habsburgovcov, sa zdôrazňovalo kresťanstvo 
ako dôležitá hodnota v  protiklade s  pohanstvom Osmanov. V  období častých 
a dlhotrvajúcich vojen a epidémií sa človek odvracal od sveta a svetského života 
a  sústreďuje sa viac na duchovný život. Reformácia a  protireformácia vyvolali 
úsilie o náboženskú obnovu, ale súčasne aj konkurenciu cirkví a s ním spojený 
proces konfesionalizácie. Záujem katolíckej cirkvi i reformačných prúdov sa za-
meral viac na slovanské prostredie. To otvorilo možnosti barokovému slavizmu, 
ktorý sa prejavil zvýšeným záujmom o Slovanov, ich dejiny, jazyk a kultúru. Pre 
Slovanov a slovanskú kultúru bolo dôležité sformovanie silného ruského štátu v 
16. storočí, ktorý sa definoval ako dedič Byzantskej ríše, podmanenej Osmanmi. 

Chorvátsky dominikán Vinko Pribojević (polovica 15. storočia – 1532) je au-
torom diela De origine successibusque Slavorum (O pôvode a dejinách Slovanov), 
ktoré vyšlo prvý raz v roku 1532 v Benátkach. Podnet k jeho vzniku dala Pribo-
jevićova cesta do Poľska pravdepodobne pred rokom 1525. Slovanov chápal ako 
jeden celok. Zastával názor o ich autochtónnosti na Balkánskom polostrove. Po-

6	 NIEDERLE, L. Život starých Slovanů. Základy kulturních starožitností slovanských. Díl 1, sv. 1. 
Praha : Bursík & Kohout, 191, s. 53 – 54.

7	 NIEDERLE, L. Rukověť slovanských starožitností. Praha : Nakladatelství České akademie věd, 
1953, s. 42. 

8	 NIEDERLE, L. Rukověť slovanských starožitností, s. 42. 



50

Róbert LETZ

ukazoval na ich rozšírenosť a usiloval sa dokázať ich slávnu minulosť, pretože sa 
dovtedy nenašiel nikto, kto by na ňu poukázal. Vychádzajúc z ruského kronikára 
Nestora dejiny Slovanov prepojil priamo s biblickými dejinami a ich pôvod odvá-
dzal od Jafeta, mladšieho syna Noeho. Jafetov syn Tíras mal potomkov, ktorých 
meno Gréci zmenili na Thrákov. Biblický konštrukt odvodzovania pôvodu Slova-
nov od Jafeta prevzali v neskorších dielach viacerí slovanskí vzdelanci. Zaručoval 
starobylosť, posvätnosť Slovanov, ich minulosti, ale aj prítomnosti a budúcnos-
ti. Slovania v  Pribojevićovom diele existovali pod rôznymi menami ako Moé-
zi, Góti, Gepidi, Vandali, Sarmati, Dákovia, Ilýri, starovekí Macedónci. Medzi 
najdôležitejšie osobnosti v dejinách Slovanov zaradil Alexandra Macedónskeho 
a  diadochov, ale aj niektorých rímskych cisárov. Boli to Slovania, ktorí dobyli 
Perziu, severnú Afriku a Hispániu, vyplienili Rím a svetu dali také učené muži 
ako filozof Aristoteles, Alexander Veľký, cisár Dioklecián a svätý Hieronym. Zo 
stredoveku zdôrazňuje, že Slovanmi boli cisári z  rodu Luxemburgovcov Karol 
IV., Žigmund a Václav IV. Pôvod etnonyma Slovan odvodzuje od slova „sláva“. 
Ako typickú vlastnosť Slovanov zdôrazňuje statočnosť. Slovania sa však podľa 
neho vyznačujú nielen telesnou silou, ale aj ušľachtilosťou ducha a rozumovými 
schopnosťami, ktoré im umožňujú, aby sa zaoberali vedou.9 

Chorvátsky vzdelanec, benediktínsky mních Mavro Orbini (1563 – 1614), ro-
dák z Dubrovníka, je autorom taliansky písaného diela Il Regno degli Slavi hoggi 
corrottamente detti Schiavoni (Kraľovstvo Slovanov, dnes nesprávne nazývaných 
Schiavoni) vydaného v roku 1601 v Pesaro. Slovanov chápe ako jednotný národ, 
ktorý v dejinách vystupoval pod rôznymi menami. Spája ich spoločný pôvod, ja-
zyková blízkosť a geografický priestor. Jeho výklad etnogenézy Slovanov je po-
dobný ako u Pribojevića. Poukazuje na význam slovanského národa a jeho dejín. 
Upozorňuje na to, že Slovania sa vyznačujú nejednotnosťou a vzájomnými kon-
fliktami. Za najdôležitejšiu vlastnosť Slovanov pokladá podobne ako Pribojević 
statočnosť. Táto vlastnosť je spojená s odvodzovaním etnonyma Slovan zo slova 
„sláva“. Slovania sa neradi komukoľvek podriaďujú a ak boli porazení, nezmierili 
sa so svojim postavením. Cudzia nadvláda v nich vyvolala odpor.10 

Rakúsky diplomat Sigismund von Herbstein po svojich dvoch cestách na dvor 
moskovského veľkokniežaťa Vasilija III. v rokoch 1516 – 1517 a 1526 – 1527 ako 
prvý oboznámil západnú Európu s Moskovským kniežatstvom a jeho významom 
v diele Rerum Moscoviticarum commentarii (Zápisky o moskovských záležitos-
tiach), ktoré bolo prvý raz vydané v roku 1549 vo Viedni.11 Dielo vyšlo viackrát 
ešte počas autorovho života a  jeho význam tkvel nielen v  priblížení pomerov 
v Moskovskom kniežatstve, ale v poukázaní na početnosť Slovanov a rozľahlosť 
nimi obývaného teritória. Herbstein sa zmienil aj o počiatkoch dejín Slovanov. 

9	 PŘÍHODA, M. Veniamin, Ivan Petrašev, Juraj Križanić v Rusku (a historicko-politické souvis-
losti jejich působení). Praha : Ústav slavistických a východoevropských studií. Filozofická fa-
kulta Univerzity Karlovy, 2008, s. 181 – 186. 

10	 PŘÍHODA, M. Veniamin, Ivan Petrašev, Juraj Križanić v Rusku, s. 186 – 196. 
11	 BARON, S. H. „Herberstein‘s Image of Russia and Its Transmission through Later Writers“. In 

PRERSCHY, G. (ed.) Sigismund von Herberstein, Kaiserlicher Gesandter und Begründer der 
Russlandkunde und die europäische Diplomatie. Graz : Akademische Druck-u. Verlaganstalt, 
1989, s. 245 – 273.



51

Nábožnosť ako typický znak Slovanov a Slovákov

Prevzal názor ruského kronikára Nestora o  tom, že Slovania sa odvodzujú od 
biblického Jafeta, syna Noeho a usadili sa pri Dunaji.12 

Vyššie uvedení autori síce nevyzdvihovali nábožnosť ako typickú vlastnosť 
Slovanov, ale poukazovali na cnosti, ktoré sú jej blízke a na osobnosti, ktoré patrili 
k zakladateľom kresťanskej cirkvi. Informácie o dôležitosti Slovanov, ich veľkom 
počte a  rozsahu nimi obývaného teritória formovali všeobecnú mienku, ktorú 
v ďalších rokoch potvrdzovali spisy iných diplomatov, cestovateľov a vojenských 
osobností. Tieto diela podnietili záujem o Slovanov a určitý rešpekt pred ich si-
lou. Pritom je dôležité si uvedomiť, že aj v tomto období existovali rôzne pred-
sudky a stereotypy, ktoré si o Slovanoch vytvárali Neslovania. Tieto stereotypy 
mali negatívny charakter. Na strane slovanských vzdelancov vyvolávali potrebu 
apológie vlastnej etnicity, historicity, dôležitosti a hodnoty vlastného jazyka, kul-
túry a tradícií, ich rovnocennosti s inými európskymi kultúrami a jazykmi. 

Český utrakvistický kňaz a kronikár Bohuslav Bílejovský (asi 1480 – 1555), 
napísal dielo Kronika česká: zpuosob víry křesťanské pod obojí zpuosobú těla 
a krve Páně Jezu Krista i také pod jednú v sobě obsahuje: opět valdenských ná-
boženství, též i  jiných sektářuov u  víře zpletených obyčeje ukazuje vše pořád-
ně. Toto dielo vyšlo tlačou v Norimbergu v roku 1537. Bílejovský cítil potrebu 
brániť utrakvistických kňazov proti výčitkám, že neprávom obsadili fary, ktoré 
boli predtým katolícke a vôbec pravosť a starobylosť „viery Čechov“ a prijímanie 
pod oboma spôsobmi. V snahe dokázať opak siahol k historickým argumentom: 
„Aby Čechůw wěrných sláwa křesťanská v wíře cýrkwe swaté obecné známa byla; 
kronyky y legendy jisté oznamují, že dwa wlastní bratři, jménem Cyrilius a Me-
tudyus, česky řikáme Srha a Strachota, slowanského jazyku, řádem kněží, přišli 
do Morawy, a tu krále, jménem Swatopluka k wíře Boži a křesťanské y s  lidem 
morawským z milosti Boži obrátili, a služby Boži slowanským jazykem zřjdili.“13 
Bílejovský z apologických dôvodov vyzdvihol „kresťanskú slávu Čechov“, teda im 
pripísal nábožnosť ako vlastnosť. Pritom zdôraznil cez Moravu ich spätosť s cyri-
lo-metodskou tradíciou a naviazanosť na slovanský liturgický jazyk. 

Poľský učenec Stanisław Sarnicki (asi 1532 – 1597), najprv žiak Filipa Melan-
chtona a neskôr Jána Kalvína, pokladal vo svojom diele Annales, sive de origine et 
rebus gestis Polonorum et Lithuanorum libri VIII. (Anály, alebo o pôvode a skut-
koch Poliakov a Litovcov, kniha VIII.), vydanom v roku 1587, sv. Hieronyma, pre-
kladateľa Biblie do latinčiny (Vulgáta) za Slovana a pôvodcu slovanskej liturgie. 
Podľa neho medzi Slovanmi apoštoloval už sv. Pavol a sv. Ondrej.14 Sarneckého 
názory prevzal a nadviazal na ne český učenec Ján Amos Komenský vo svojom 
diele De bono unitatis et ordinis disciplinaeque ab oboedientiae in ecclesia Bohe-
micae ad Anglicanum paraenesis (Napomenutie cirkvi českej cirkvi anglikánskej 
o vzácnom statku jednoty, poriadku, kázne a poslušnosti v cirkvi riadne založe-

12	 BEYER-THOMA, H. (Hrsg.). Sigismund von Herbstein. Rerum Moscoviticarum Commentarii. 
Synoptische Edition der lateinischen und der deutschen Fassung letzter Hand. München : Os-
teuropa-Institut München, 2007, s. 35. 

13	 BÍLEJOVSKÝ, B. Kronyka Cýrkevni, w niž se příběhové a příhody cýrkwe České od gegího počát-
ku až do léta Páně 1532 vyprawugj. Praha : Betterl – Wildenbrun, 1816, s. 1. 

14	 BRTÁŇ, R. Barokový slavizmus. Porovnávacia štúdia z dejín slovanskej slovesnosti. Liptovský 
Sv. Mikuláš : Tranoscius, 1939, s. 39, 41. 



52

Róbert LETZ

nej alebo zriaďovanej), ktoré vyšlo v Amsterdame v  roku 1660. Komenský na-
písal stručný náčrt o  tom, „jak církve slovanské, samými apoštoly založené, od 
Jeronyma, Cyrila a Metoděje rozšířené, zakořenily se zejména v českém národě 
a vyvrcholily v Jednotě českých bratří.“15 Komenský prevzal Sarnického pohľad na 
začiatky kristianizácie Slovanov od sv. Pavla a Ondreja a presvedčenie o tom, že 
sv. Hieronym preložil Bibliu do slovanského jazyka. Mohol tak prisúdiť prvenstvo 
Slovanom pri preklade Biblie do iného ako hebrejského, gréckeho a  latinského 
jazyka: „A tak mezi evropskými národy první to byli Slované, jimž byly svěřeny 
výroky boží v  jejich mateřštině. Tímto překladem se ty kmeny až dosud honosí 
a neužívají jiného, ačkoli se mluva národů již změnila, takže lid nerozumí té sta-
ré řeči úplně.“16 Komenský sa usiloval dokázať prvotnosť, starobylosť, pôvodnosť 
a tým aj dôležitosť kresťanského učenia u Slovanov, a to nielen pre nich samých, 
ale v porovnaní s inými národmi. Jeho práca sledovala aj konkrétny účel – histo-
ricky legitimizovať Jednotu bratskú. 

Český jezuita Bohuslav Balbín (1621 – 1688) vo svojom anonymnom diele 
Dissertatio apologetica pro lingua slavonica praecipue bohemica (Rozprava na 
obranu jazyka slovanského, najmä českého) z  roku 1673, knižne vydanom až 
v roku 1775, písal o slovanskom pôvode sv. Hieronyma a jeho preklade Biblie do 
slovanského jazyka.17 Slovanom a  osobitne Čechom pripisoval pozitívne vlast-
nosti ako skromnosť, znášanlivosť, miernosť, stálosť.18 Osobitnú pozornosť ve-
noval nábožnosti Slovanov. Odvolávajúc sa na dielo talianskeho jezuitu Antonia 
Posseviniho (Possevinus) (1534 – 1611) Moscovia, ktoré vyšlo v roku 1586 dospel 
k záveru, že „nad Moskvany (ačkoli jsou lid bludy Řekův a svými vlastními poka-
žený), pak nad Rusíny a jiné národy slovanské v službách božích nic není pobož-
nějšího.“19 To je jasný znak pripísania nábožnosti ako znaku Slovanom, konkrét-
ne východným Slovanom. Pri Balbínovom spise je potrebné brať do úvahy jeho 
apologetický obsah. Do protikladu k Slovanom (osobitne Čechom) s ich dobrými 
vlastnosťami postavil Nemcov. Takéto polarizované vnímanie umožňovalo jeho 
idealizujúci pohľad na Slovanov a naopak negatívny pohľad na Nemcov. Apologe-
tický charakter diel o Slovanoch mal veľký vplyv na poznávanie ich dejín, kultúry 
a definovanie ich pozitívnych vlastností. 

Opačný prípad vzdelanca, ktorý sa hlbšie zaujímal o Slovanov, nachádzame 
v chorvátskom rehoľníkovi – dominikánovi Jurajovi Križanićovi (1618 – 1683), 
autorovi diela Разговоры о владетельстве» или «Политика» (Rozhovory 
o vládnutí, alebo politika), ktoré bolo napísané v rokoch 1663 – 1664. Križanić 
mal silné slovanské cítenie, no všímal si aj negatívne vlastnosti Slovanov s úmys-
lom nastaviť im zrkadlo a priviesť ich k vnútornej premene. V roku 1647 prvý 
raz navštívil Rusko, druhý raz v roku 1659, no po ročnom pôsobení bol poslaný 

15	 KOMENSKÝ, J. A. Stručná historie církve slovanské. Praha : Melantrich, 1941, s. 7. 
16	 KOMENSKÝ, J. A. Stručná historie církve slovanské, s. 23. 
17	 Bohuslava Balbína Rozprava na obranu jazyka slovanského, zvláště pak českého. (Dissertatio 

apologetica pro lingua slavonica praecipue bohemica). Praha : Spolek pro vydávání laciných 
knih českých, 1869, s. 80 – 81. 

18	 Bohuslava Balbína Rozprava na obranu jazyka slovanského, zvláště pak českého, s. 94. 
19	 Bohuslava Balbína Rozprava na obranu jazyka slovanského, zvláště pak českého, s. 94. 



53

Nábožnosť ako typický znak Slovanov a Slovákov

na 15 rokov na Sibír, pretože ho pokladali za agenta. Križanić videl budúcnosť 
Slovanov iba pod vedením silného Ruska, ktoré je pravlasťou Slovanov a je po-
volané oslobodiť iné kresťanské slovanské národy spod tureckého jarma a stať sa 
ich ochrancom. Argumentoval tým, že Rusko si zachovalo najpôvodnejší jazyk, 
kultúru a politickú nezávislosť. Pri porovnávaní Slovanov s európskymi západ-
nými krajinami u Križanića Slovania vychádzali s väčšími nedostatkami. Mali 
horšie obydlia, ošatenie, výzbroj, boli nesvorní a nedostatočne vzdelaní. Vytý-
kal im lenivosť, márnotratnosť, obľubu v prepychu, hodovaní, opilstve a  sklon 
ku krajnostiam. Nevážili si sami seba a vyznačovali sa xenofíliou – chorobnou 
záľubou vo všetkom cudzom, ktorá sa podľa neho najviac prejavuje u Poliakov 
a Čechov. Preto si ich západné národy nevážili. Križanić hľadal východisko v eli-
minácii cudzích vplyvov na slovanské národy, pričom by sa mali zo západu pre-
berať iba technické vymoženosti. Sloboda Slovanov pod vedením Ruska a pocit 
ich spolupatričnosti sa má dosiahnuť náboženským zjednotením – úniou medzi 
pravoslávnou a rímskokatolíckou cirkvou a vytvorením spoločného slovanského 
jazyka, ako to uviedol v diele Граматично исказанје об Руском језику (Grama-
tická rozprava o ruskom jazyku) z roku 1666, vydanom až v roku 1859. Križanić 
nepokladal pravoslávnych za schizmatikov ani za kacírov, ale za kresťanov, ktorí 
boli kvôli svojej duchovnej prostote uvedení do omylu. K zjednoteniu pravosláv-
nej a katolíckej cirkvi sa dá dospieť vzdelávaním a prekladom duchovnej litera-
túry do ruštiny. V otázke vzťahu Slovanov ku kresťanstvu Križanić zdôrazňoval, 
že Slovania v minulosti pri rozširovaní kresťanstva neprenasledovali kresťanov 
a nebránili sa prijímaniu kresťanstva.20 

Prvým známym autorom, ktorý osobitne vyzdvihol nábožnosť ako pozitívnu 
vlastnosť Slovákov, bol jezuita Benedikt Szőlősi (1609 – 1656). V úvode k svojmu 
dielu Cantus catolici (Katolícky spevník), vydanému v roku 1655 v Levoči ozna-
čuje Slovákov za „náš národ panónsky“. Podľa Szőlősiho tento národ „Hoci vyni-
kal v nábožnosti vôbec, najviac vynikol vo svojich žalmoch. Je to zjavné z rozlič-
ných, tak cirkevných ako aj na iné slávnosti prispôsobených piesní.“21 Nábožnosť 
sa ako typická vlastnosť Slovákov podľa Szőlősiho prejavovala v konkrétnej forme 
zbožnosti – speve cirkevných piesní. Nábožnosť ako typickú vlastnosť Slovákov 
Szőlősi spomína v priamej súvislosti s cyrilo-metodskou a veľkomoravskou tradí-
ciou. Ako prvý tým zdôraznil význam tejto tradície osobitne pre Slovákov. 

Evanjelický kňaz Daniel Sinapius Horčička (1640 – 1688) sa v diele Neo-forum 
Latino-Slavonicum (Nový trh latinsko-slovenský), vydanom v roku 1678 v poľ-
skom Leszne pokúsil o stručnú charakteristiku povahy Slovanov a vyzdvihnutie 
niekoľkých pre nich typických znakov: „Mravy Slovanov podľa povahy miesta, 
ktoré obývajú, sú rozličné. Je známe, že tento národ sa uspokojuje zväčša jedno-
duchou stravou a odevom, že je pohostinný, že znáša dobre námahu a biedu, že je 
mimoriadne vnímavý, nadaný a schopný osvojiť si ktorúkoľvek vedu.“22 Ako typic-
20	 КРИЖАНИЧ, Ю. Политика. Moskva : Nauka, 1965, 735 s.; Tarabová, M.: Život a dielo Juraja 

Križanića. In Historia nova. 2010, roč. 1, č. 2, s. 73 – 85; PŘÍHODA, M. Veniamin, Ivan Petra-
šev, Juraj Križanić v Rusku, s. 163 – 172. 

21	 TIBENSKÝ, J. Chvály a obrany slovenského národa. Bratislava : Slovenské vydavateľstvo krás-
nej literatúry, 1965, s. 47. 

22	 TIBENSKÝ, J. Chvály a obrany slovenského národa, s. 49 – 50. 



54

Róbert LETZ

ké vlastnosti Slovanov u D. Sinapiusa Horčičku teda vystupujú skromnosť, jedno-
duchosť, nenáročnosť, schopnosť prispôsobiť sa a prežiť v ťažkých podmienkach, 
pohostinnosť, vnímavosť a všestrannosť. Je tu evidentná snaha o idealizáciu Slo-
vanov a Slovákov. Pritom je zaujímavé, že medzi typické vlastnosti nezaradil ná-
božnosť. 

Juraj Papánek, rímskokatolícky farár v Olasze je autorom diela Historia gentis 
Slavae – De regno regibusque Slavorum (Dejiny slovenského národa – O kráľov-
stve a kráľoch slovenských), vydanom v Pécsi v roku 1780. Ide o prvé komplexné 
dejiny Slovákov. V  Papánkovom diele je dôležitý jeho široký slovanský základ, 
pričom existujú diferencie v prekladoch etnonyma Slovan a Slovák, ktoré splýva-
jú v úvode jeho diela.23 Je to do istej miery otázka blízkosti pojmov Slovan a Slo-
vák, ale aj nediferencované, spoločné chápanie vlastnosti Slovanov a Slovákov. 
Papánek prináša v chápaní nábožnosti Slovanov a Slovákov novú teologicko-his-
torickú dimenziu. Slovania sú národom, ktorý putuje v historickom čase vďaka 
Božej priazni. Papánek v ich dejinách vidí analógiu s dejinami židov a prisľúbe-
ním Boha Abrahámovi, ktoré zachytáva 12 kapitola knihy Genezis: „Tu Pán po-
vedal Abramovi: „Odíď zo svojej krajiny, od svojho príbuzenstva a zo svojho otcov-
ského domu do krajiny, ktorú ti ukážem. Urobím z teba veľký národ, požehnám 
ťa a preslávim tvoje meno a ty budeš požehnaním. Požehnám tých, čo ťa budú 
žehnať, a prekľajem tých, čo ťa budú preklínať! V  tebe budú požehnané všetky 
pokolenia zeme!“24 Boh dáva Slovanom a Slovákom prísľub, že sa stanú veľkým 
a požehnaným národom. Práve Božie riadenie a priazeň vysvetľuje skutočnosť, že 
Slovania vyšli zo svojej krajiny a prišli do novej krajiny, ktorú im „pripravil Boh, 
aby z nich učinil veľký národ a požehnal ich a oslávil ich meno.“25 Podľa Papánka 
slovanský národ najprv pustošil Byzantskú a Nemeckú ríšu, aby „napokon dú-
fajúc v Božiu milosť, prastaré pohanské náboženstvo potlačil, zničil a vyhubil“.26 
Podľa Papánka je to národ, ktorý sa „zo všetkých síl snažil, aby čo najskôr sklonil 
šiju pred kresťanskou vierou“.27 Slovania sa teda nebránili šíreniu kresťanstva, na-
opak boli otvorení jeho prijatiu. Dejiny Slovanov a Slovákov, odohrávajúce sa pod 
Božou priazňou, sú istou zárukou, že nie sú opustení a stratení, že majú nielen 
slávnu minulosť, ale aj budúcnosť. Papánek si vo svojom diele podrobne všímal 
prejavy zbožnosti Slovákov na rôznych pútnických miestach, osobitne v Šaštíne 
a  z  autopsie píše o  hlbokej ľudovej zbožnosti pútnikov, ktorých často ovládnu 
„slzy nábožnej piety.“28 Na Papánkovom diele je zaujímavá skutočnosť, že venuje 
pozornosť nielen kresťanstvu, ale aj pôvodnému pohanskému náboženstvu Slo-
vanov. Chápe teda náboženstvo a zbožnosť Slovanov a Slovákov v širšom histo-
rickom kontexte. 
23	 Zatiaľ čo preklad J. Tibenského uvádza etnonym Slovan a iba na jednom mieste Slovák, preklad 

Kataríny Karabovej uvádza iba etnonym Slovák a iba raz etnonym Slovák. TIBENSKÝ, J. Chvá-
ly a obrany slovenského národa, s. 110 – 111; PAPÁNEK, J. Historia gentis slavae. Prvé dejiny 
slovenského národa. Bratislava : Perfekt, 2018, s. 397 – 398. 

24	 PAPÁNEK, J. Historia gentis slavae, s. 397. 
25	 PAPÁNEK, J. Historia gentis slavae, s. 397. 
26	 PAPÁNEK, J. Historia gentis slavae, s. 398. 
27	 PAPÁNEK, J. Historia gentis slavae, s. 398. 
28	 PAPÁNEK, J. Historia gentis slavae, s. 485. 



55

Nábožnosť ako typický znak Slovanov a Slovákov

Z hľadiska definovania pozitívnych vlastností Slovanov, medzi nimi aj nábož-
nosti, bolo dôležité odvodzovanie mena Slovanov z pojmu „človek“. Rímskoka-
tolícky farár v Dubnici nad Váhom Ján Baltazár Magin (1681 – 1735) vo svojom 
diele Murices Nobilissimae et novissimae diaetae Posoniensis scriptori sparsi, sive 
Apologia pro inclito comitatu Trenchiniensi (Ostne podsypané autorovi spisu 
Najnovší snem alebo Obrana slávnej Trenčianskej stolice a mesta tohože mena), 
vydanom anonymne v Púchove v roku 1728 odvodzoval etnonym Slovák a Slo-
van od slova „človek“.29 Tento názor zastával aj polyhistor a evanjelický kazateľ 
Matej Bel (1684 – 1749) v úvode k dielu Pavla Doležala (1700 – 1778) Gramatica 
bohemo-slavica (Gramatika česko-slovanská) vydanému v Bratislave v roku 1746. 
Podľa Bela „Mohol by sa však niekto, čítajúc toto domnievať, že meno Slovanov 
má akýsi nejasný pôvod, pretože sa objavuje až v menej kultivovanom veku. No nie 
je tomu tak! Pôvod tohto pomenovania je v každom prípade významný, ba sláv-
ny, či už podľa názoru niektorých sa odvodzuje od sláva, alebo, ako chcú iní, od 
človeka, resp. nepoužívaného plurálu človečí. Prvé súvisí so slávnymi vojenskými 
činmi tohto národa, druhé označovalo muža alebo človeka s vynikajúcimi vlast-
nosťami.“30 Od odvodzovania etnonymov Slovan a Slovák od slova človek už bolo 
blízko k širšiemu poňatiu humanizmu, ktorého nositeľmi sú Slovania a Slováci.31 

V období, keď už bola prítomná myšlienka humanizmu Slovanov a Slovákov, 
na rozhraní obdobia osvietenstva a romantizmu vychádza v rokoch 1784 – 1791 
v Rige štvorzväzkové dielo nemeckého filozofa Johanna Gottfrieda von Herdera 
(1744 – 1803) Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit (Idey k  fi-
lozofii dejín ľudstva). Herder v ňom podal svoju filozofiu dejín. Podľa neho sú 
dejiny ľudstva proces, ktorý má vzostupné smerovanie. Uskutočňuje sa v ňom 
dorastanie človeka k  humanite, čo sprevádza ústup od násilia. Herder za naj-
vyššiu humanitu považuje náboženstvo, ktoré prepája s rozvojom rozumových 
schopností človeka. Podľa neho je náboženstvo „najväčšia humanita človeka“,32 
„najvznešenejší kvet ľudskej duše“.33 Herder venoval vo svojom diele pomerne 
krátku, ale veľmi významnú stať Slovanom (4 zväzok, 16 kniha). Začal ju para-
doxom, že slovanské národy zaberajú väčšiu časť sveta než dejín, čo zdôvodňoval 
ich vzdialenosťou od Rímskej ríše. Potom sa pokúsil o  ich charakteristiku po-
mocou kontrastu s Nemcami: „Hoci tu a tam sú zaznamenané ich činy, neboli 
nikdy národom vojnových a dobrodružných podnikov ako Nemci; skôr sa uberali 
ticho za nimi a  obsadili vyprázdnené miesta a  krajiny, až napokon zaujali tú 
obrovskú oblasť, ktorá siaha od Donu k Labe, od Baltického mora k Jadranské-
mu moru... Po všetkom tom predchádzajúcom pustošení, po všetkom prechádzaní 
a sťahovaní bola ich nehlučná, usilovná prítomnosť týmto krajinám prospešná. 
Obľubovali poľnohospodárstvo, dostatok stád a obilia, rovnako aj rôzne domáce 

29	 SEDLÁK, V. (ed.). Ján Baltazár Magin: Obrana slávnej župy Trenčianskej a mesta tohože mena. 
Martin : Matica slovenská, 2002, s. 96. 

30	 TIBENSKÝ, J. Chvály a obrany slovenského národa, s. 63.
31	 BRTÁŇ, R. Barokový slavizmus, s. 126. 
32	 HERDER, J. G. Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit. Bd. 1, Buch 4. Riga – 

Leipzig, 1784, s. 255. 
33	 HERDER, J. G. Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit. Bd. 1, Buch 4., s. 257. 



56

Róbert LETZ

umenia a všade otvorili užitočný obchod s výrobkami svojej zeme a usilovnosti.“34 
Slovania viedli svoj svojrázny život veselých a hudbu milujúcich ľudí. „Mali krot-
ké mravy, boli pohostinní až po rozhadzovačnosť, milovali voľnosť vidieka, ale boli 
poddajní a poslušní, protivilo sa im lúpenie a plienenie. To všetko nezabránilo ich 
útlaku, ba naopak, prispelo k nemu. Pretože sa nikdy neuchádzali o nadvládu 
nad svetom, nemajúc bojachtivé dedičné kniežatá a dávajú sa radšej zdaniť aby 
len mohli v pokoji obývať svoju krajinu, umožnili početným národom, najmä ná-
rodom kmeňa nemeckého, aby sa na nich ťažko prehrešili.“35 

Útlak Slovanov Herder datuje od Karola Veľkého, pričom zdôrazňuje, že Slo-
vania boli na mnohých územiach vyhubení, alebo uvrhnutí do nevoľníctva. Ich 
osud mu pripomínal osud Indiánov v Peru pod španielskou nadvládou. Za nedo-
statok Slovanov považuje, že si nevytvorili trvalejšie a efektívne vojnové zriadenie 
a ich nevýhodné situovanie medzi Nemcov na západnej a Mongolov na východnej 
strane. Herder vyjadril svoje presvedčenie o perspektíve Slovanov. Podľa neho sa 
v Európe v budúcnosti prejaví politika, ktorá bude podporovať pokojné vzájomné 
vzťahy národov a tichú usilovnosť namiesto bojovnosti. Vtedy slovanské národy 
precitnú z hlbokého spánku a oslobodia sa z otrockých okov. Herder napokon vy-
zval, aby sa zbierali slovanské zvyky, povesti a piesne a aby vznikli dejiny Slovanov. 
Z uvedených Herderových myšlienok môžeme sumarizovať, že za typické vlastnos-
ti Slovanov považoval pohostinnosť, miernosť, poslušnosť, veselosť, obľubu hud-
by, remeselnú zručnosť a  pracovitosť. Slovania zodpovedali Herderovmu ideálu 
ľudskosti, ku ktorému ľudstvo vo svojich dejinách postupne dospieva. Herder síce 
expresis verbis neuvádza nábožnosť ako typickú vlastnosť Slovanov, no pozitívne 
vlastnosti ktoré im pripisuje, ich k tomu priam predurčovali. Plne korešpondovali 
s jeho pojmom humanity, ktorá má imanentne náboženský základ. 

Herderove názory mali prelomový význam pre novú generáciu slovanských in-
telektuálov, ktorí ich brali ako potvrdenie svojich názorov od autority mysliteľa, 
patriaceho k nemeckej intelektuálnej elite. Bol to jednoznačne priaznivý hlas z kra-
jiny a prostredia, odkiaľ sa šírili skôr negatívne a pohŕdavé názory o Slovanoch. 
Herder v slovenskom prostredí rozhodujúcim spôsobom ovplyvnil troch evanjelic-
kých vzdelancov: Juraja Palkoviča (1769 – 1850), Jána Kollára (1793 – 1852) a Pavla 
Jozefa Šafárika (1795 – 1861), ktorí študovali na univerzite v  Jene a boli priamo 
ovplyvnení žiakmi J. G. Herdera, ktorí tam pôsobili. Všetci traja nekriticky prebe-
rali Herderove myšlienky o Slovanoch. Možno súhlasiť s názorom, že Kollár Slova-
nov v porovnaní s Herderom ešte „doidealisoval a přeidealisoval a jejich odpůrce 
zatemnil dalšími odstíny temných barev... Lidskost byla pro Kollára v Slovanech 
jakoby vrozena a předpokladem. Etymologii svého předchůdce Matěje Bela (Slova-
né – slověci – člověci) bral doslova, Slovan mu splýval s pojmem člověka.“36 

J. Kollár ako evanjelický farár v Pešti predniesol v roku 1822 a ešte v tom is-
tom roku vydal kázeň pod názvom Dobré wlastnosti národa slowanského. Po spo-

34	 HERDER, J. G. Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit. Bd. 4, Buch 16. Riga – 
Leipzig, 1791, s. 32 – 33. 

35	 HERDER, J. G. Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit. Bd. 4, Buch 16, s. 34. 
36	 PRAŽÁK, A. Herder a Češi. In Herder, J. G. Vývoj lidskosti. Praha : Jan Laichter, 1941, s. XXIII 

– XXIV. 



57

Nábožnosť ako typický znak Slovanov a Slovákov

mienke o geografickej rozšírenosti a početnosti Slovanov uvádza päť vlastností, 
ktorými sa vyznačuje slovanský národ a ktoré má na vyššom stupni v porovnaní 
s inými národmi. Sú to: 1. nábožnosť, 2. pracovitosť, 3. nevinná veselosť, 4. láska 
v vlastnej reči a 5. znášanlivosť.37 Pri ich výbere sa inšpiroval Herderom. Ako prvú 
a najdôležitejšiu vlastnosť Slovanov Kollár uvádza nábožnosť. Charakterizuje ju 
ako lásku k  náboženstvu. Nábožnosťou sa podľa neho  Slovania vyznačovali aj 
v predkresťanskej dobe. Argumentmi, ktoré potvrdzovali toto Kollárove tvrde-
nie, boli: hojnosť vlastných slov z náboženskej oblasti, jedinečné stavby nábožen-
ských chrámov, putovanie na posvätné miesta, prísne a vážne uctievanie svojich 
bohov, prijatie kresťanstva z vlastnej iniciatívy, keď veľkomoravské knieža Rasti-
slav žiadal u byzantského cisára v Konštantínopole misionárov a preto prišli sv. 
Konštantín – Cyril a Metod. Slovanský národ podľa Kollára za náboženstvo pri-
niesol v dejinách veľké obete: telesnú slobodu a samostatnosť obce a kniežatstva. 
„On byl, který Ewangelium Páně, ne jako jiní s násilým, s otročowánjm a krwepro-
léwáním, ale tichým, laskawým způsobem rozssiřowal; on byl, ktorý se we wěcech 
náboženstwa ustawičně Písma swatého přidržel, který naprawenj cirkwe začal 
a jiným k tomu cestu proklestil.“38 Kollár ako ďalší argument nábožnosti Slova-
nov uvádza veľký počet svätých slovanského pôvodu uctievaných v rímskokato-
líckej cirkvi a pravoslávnych cirkvách. Kollár pripúšťa, že aj medzi Slovanmi sú 
zlí kresťania (ľahostajní, nedbanliví, chladní, bezbožní), a to najmä tam, kde žijú 
v susedstve s inými neslovanskými národmi. V porovnaní so západoeurópskymi 
krajinami, kde sa už v tom čase začal prejavovať proces sekularizácie, je podľa 
Kollára nábožnosť Slovanov na vyššom stupni. Kazatelia v slovanských krajinách 
nemajú príčinu kázať proti ľahkomyseľnosti, neznabožstvu a nevere, ktoré by za-
sahovali celý národ. „Neděla a swaté dni se tu jesstě tak neposskwrňují, jako w 
jiných krajinách; písmo swaté tu jesstě pilněji čitáno býwá, domájí nábožnost se 
tu častěji wykonáwá; tichost a  pořádek we chrámě tu jesstě wíce ponuje, nežli 
jinde; modlitby swátosti a služby boží, jsou tu oblíbenějssí; mluwení o wěcech swa-
tých styliwějssí, zlodějstwí, rouhání a proklínání téměř jen od cizích řečí půjčené, 
loupeníctwí, zbojstwí, mordy, wraždy, krweprolití mezy tímto národem řídké, té-
měř neslýchané, tak že z toho wsseho slussně zawírati můžeme: milowání a násle-
dowání náboženstwa jest prwní dobrá wlastnost národu slowanského.“39 Takéto 
porovnanie Kollára má racionálny základ, no spôsob jeho podania vytvára až 
krikľavý kontrast. Ján Kollár v jednom zo svojich diel vyjadril svoj názor na ná-
božnosť ako typický znak Slovákov, ktorý sa prejavuje v bohatstve rozmanitých 
náboženských piesní, opäť v kontraste s Nemcami: „Slowáci mají na sta, na tisíce 
nábožných melodií a zpíwají při každé slawnosti, w každém swátku, ba téměř w 
každau neděli jiné a jiné písně: anť ubozí Němci w Uhrách, w Bawořích, w Sasku 
a wšudy ustawičně téměř jen dwě tři, ty samy melodie geydují.“40 

37	 KOLLÁR, J. Nedělnj, swátečné i příležitostné kázně a řeči. Pešť : Trattner – Karoli, 1831, s. 500. 
38	 KOLLÁR, J. Nedělnj, swátečné i příležitostné kázně a řeči, s. 501. 
39	 KOLLÁR, J. Nedělnj, swátečné i příležitostné kázně a řeči, s. 502. 
40	 KOLLÁR, J. Cestopis obsahující cestu do horní Itálie a  odtud přes Tyrolsko a  Baworsko se 

zwláštním ohledem na slawjanské žiwly roku 1841. Pešť : Trattner-Károlyi, 1843, s. 231. 



58

Róbert LETZ

Pavol J. Šafárik, jeden z priekopníkov slavistiky vo svojom základnom diele 
Geschichte der slawischen Sprache und Literatur nach allen Mundarten (Dejiny 
slovanského jazyka a  literatúry všetkých nárečí) vydanom v  Pešti v  roku 1826 
zdôraznil nábožnosť Slovanov ako jeden z ich typických pôvodných znakov. Pod-
ľa neho: „K základným charakterovým črtám slovanského kmeňa ako celku pat-
ria: náboženské zmýšľanie, láska k práci, úprimná a prostodušná veselosť, láska 
k rodnej reči a jeho znášanlivosť... Túto lásku k náboženstvu si Slovania uchovali 
po všetky časy.“41 Ako vidno, Šafárikove typické vlastnosti Slovanov sú prevzaté 
od J. Kollára. Podobne aj pri zdôvodnení nábožnosti ako typickej vlasti Slovanov 
preberal Kollárove argumenty. Kollárových päť vlastností Slovanov ovplyvnilo 
generáciu štúrovcov, ale aj celé slovenské národné hnutie v 19. storočí a začiat-
kom 20. storočia. 

Nábožnosť za typický znak Slovanov a Slovákov považoval slovenský jazyko-
vedec, filozof, politik a novinár Ľudovít Štúr (1815 – 1856). V súvislosti s rozši-
rovaním maďarčiny a  vytláčaním slovenčiny Štúr pred zasadnutím uhorského 
snemu v roku 1847 uvažoval o dosahu týchto opatrení na náboženský život Slo-
vákov. Pri tejto príležitosti vyjadril svoj názor na dôležitosť náboženstva u Slo-
vákov. Zdôrazňoval, že „mravné a náboženské vyučovanie najviacej na človeka 
pôsobí.“42 Pritom žiadal garancie: „Aby sa nábožnosť nášho národa ničím na svete 
neprekážala a nerušila. Najväčšia ľudu útecha je náboženstvo, jeho pri biedach 
a strastiach zemských prítulok najpokojnejší, keď sa mu i táto berie, prichodí on 
i o túto útechu a nemajúc väčšej vzdelanosti, padá do hrubej rozpustilosti mravov 
a surovstva.“43 Náboženstvo je podľa Štúra u Slovákov základnou garanciou ich 
existencie. Bez neho nastáva opustenie mravov a rozklad. Predstaviteľ štúrovskej 
generácie Mikuláš Dohnány (1824 – 1852) ešte ako študent levočského lýcea de-
finoval vlastnosti Slovákov, medzi ktoré zaradil dobrotu srdca, nábožnosť, vese-
losť a pilnosť (pracovitosť).44 Rímskokatolícky kňaz a štúrovec Eugen Gerometta 
(1819 – 1877) vychádzal z previazanosti a spojitosti slovanských a slovenských 
vlastností. Podľa neho si Slováci zachovali v pôvodnej podobe tie pozitívne vlast-
nosti, osobitne nábožnosť, aké mali Slovania v minulosti: „A povaha slovenskjeho 
kmeňa i jazika je druhí znak sili duchovnej slovanskej, lebo v tamtej je zachova-
nuo všetko to žitja duchovňje, ktorím sa pred tisícami rokou viznačuvau národ 
slovanskí. Povesti, podaňja, pjesňe, običaje, zpuosob smíšlaňja, cit horúci nábož-
ní, pokoja milovnost, patriarchálnosť, čistota mravou, zpěvu oddanost, všetko to, 
čo nám starích čašou pamjatka od dedou našich prináša, nachodí sa do dňes 
v loňe slovenskjeho kmeňa.“45

41	 ŠAFÁRIK, P. J. Dejiny slovanského jazyka a literatúry všetkých nárečí. Bratislava : Vydavateľ-
stvo SAV, 1963, s. 86. 

42	 ŠTÚR, Ľ. Naše nádeje a žiadosti k nastávajúcemu snemu. In Slovenskje národňje novini. 1847, 
roč. 3, s. 225 – 232. 

43	 ŠTÚR, Ľ. Naše nádeje a žiadosti k nastávajúcemu snemu, s. 232. 
44	 ROSENBAUM, K. Vzťah levočskej mládeže k dielu Jána Kollára. In Literárne postavy Gemera 

3. Janko Francisci-Rimavský. Martin : Osveta, 1980, s. 52. 
45	 GEROMETTA, E. Slovanou náklonnosť ku sloboďe. In Slovenskje Pohladi na vedi umeňja a li-

teratúru. 1851, roč. 5, č. 1, s. 170. 



59

Nábožnosť ako typický znak Slovanov a Slovákov

Nábožnosť ako typická vlastnosť Slovanov a Slovákov vystupuje do popredia 
u slovenských mesianistov Michala Miloslava Hodžu (1811 – 1870), Sama Bo-
hdana Hroboňa (1820 – 1894) a Jozefa Miloslava Hurbana (1817 – 1888). V ná-
božnosti Slovanov a Slovákov stavajú obraz ich budúcej slávy a úlohy pri prebe-
raní štafety dejín od západných národov. Slovania a Slováci sa cez kresťanstvo 
nielen prežijú všetok útlak a historické tragédie, ale v budúcnosti dostanú svoje 
dôstojné miesto medzi národmi. Odmietajú západný racionalizmus a liberaliz-
mus ako úpadkový. Typický je pre nich romantický mýtus stredu. Slovensko po-
važujú za historickú kolísku a centrum Slovanstva, za Slovanstvo v malom. Podľa 
J. M. Hurbana sa politické zjednotenie Slovanov za kráľa Svätopluka zaniklo po 
jeho smrti. Ako zjednocujúci prvok však ostalo kresťanské náboženstvo. Vďa-
ka Božej prozreteľnosťou prijali Slováci kresťanstvo, s ktorým sa identifikovali 
a práve kresťanstvo sa stalo miestom, kde národ prechoval svoj život: „Práve keď 
sa na koňjec schiľuvala obec slovenská, dau Boh Slovákom obecenstvo so sebou, 
dau im kresťanstvo, abi v ňom prechovau národ tento život svoj až do toho času, 
keď aj naňho prinde porjadok.“46 Pre „horúčosť slovensko-kresťanskú“ je podľa 
Hurbana typická láska k rozmanitej prírode plnej nespútanej krásy, vrchov, fa-
rieb, zvierat a rastlín, ktorá formovala obrazotvornosť ľudu. V modlitbe spojenej 
so symbolom Tatier sa spája ríša ducha a velebného majestátu kamenných tat-
ranských štítov. To je podľa neho sila slovenskej nábožnosti.47 Podľa Hurbana má 
osobitnú úlohu v Slovanstve a vzíde z neho pravá vláda ľudskosti. 

Michal M. Hodža pripisoval Slovanom a  Slovákom nábožnosť ako typickú 
vlastnosť. Podľa neho Slováci boli Bohom vyvolení medzi Slovanov nie preto, že 
sú najstarším slovanským národom, ale predurčilo ich k tomu tisícročné utrpenie. 
Trpeli teda nielen za seba, ale aj za iné slovanské národy. Hodža však verí v bod 
zvratu, keď Boh prinavráti Slovákom a všetkým Slovanom ich bývalú slávu. Stav 
západoeurópskych národov pokladá za dekadentný. Práve ich pýchou a pohŕdaním 
sa slovanské národy ocitli na okraji dejín. Napriek tomu vyzýva slovanské národy, 
aby nestrácali záujem o západoeurópske národy a vyzýva ich k návratu ku kresťan-
stvu tak, že sa viac otvoria Slovanom, ktorí majú živú vieru. Jednoduchosť a skrom-
nosť Slovanov sú božími darmi. Slovania vybudujú svoju novú jednotu na základe 
hlbokej a mystickej kresťanskej viery. Vystavajú Nový Jeruzalem.48 

Samo Bohdan Hroboň v  roku 1856 napísal svoju báseň Slovenské iskrice. 
V roku 1857 v Príslove k tejto básni predstavil svoj mystický koncept zjednotenia 
kresťanských cirkví, ktorý korešpondoval s  jeho pansofistickými úvahami. Vy-
chádzal z trojičného princípu. Podľa neho tak ako sa rozdeľujú východiskové ná-
rody na románske, germánske a slovanské, podobne je aj kresťanstvo rozdelené 
na tri základné cirkvi: rímskokatolícku, evanjelickú a. v. a pravoslávnu. Hoci sú 
tieto cirkvi na zemi „roztrojené“, všetky sa hlásia k pravde o Svätej Trojici a vte-
lení. Rovnako sa zhodujú v dvoch hlavných sviatostiach – v krste a prítomnosti 
46	 HURBAN, J. M. Slovensko a jeho život literárni. In Slovenskje Pohladi na vedi umeňja a litera-

túru. 1846, roč. 1, č. 1, s. 25. 
47	 HURBAN, J. M. Slovensko a jeho život literárni. In Slovenskje Pohladi na vedi umeňja a litera-

túru. 1846, roč. 1, č. 1, s. 21. 
48	 GOSZCZYŃSKA, J.: Prípad Michal Miloslav Hodža. In Slovenská literatúra. 2013, roč. 60, č. 1, 

s. 14 – 15. 



60

Róbert LETZ

Ducha Svätého v ňom a vo viere v Kristovu prítomnosť v  eucharistii. Ostatné 
cirkvi a vyznania sa odchyľujú od tejto „praosnovy“ kresťanstva. Východisko vidí 
v dorozumení troch základných cirkví a vo vytvorení „trojtvarnej, no jednopod-
statnej všekresťanskej cirkvi“. Toto dorozumenie pritiahne aj ostatné kresťanské 
cirkvi. Hroboň považuje svoju dobu za prípravnú fázu zjednotenia, no netrúfa si 
určiť čas, kedy sa dospeje k cieľu.49 Zjednotenie „všekresťanstva“ spája so zjedno-
tením „všeslavianstva“, v ktorom pôsobia všetky tri cirkvi. Neskôr, pridržiava-
júc sa stále trojičného princípu, sa Hroboň pokúsil charakterizovať tri základné 
cirkvi podľa živlov. Rímskokatolícka cirkev je podľa neho „vzduchoniebna“. Je to 
cirkev s najnebeskejšou a najzvrchovanejšou náukou, dogmatikou a hierarchiou. 
V tom je jej prednosť, no i slabina, lebo vo „... zvodnom neboliku ukrýva sa duch 
– nepriateľ – duch lesti a vraždy a ľudia zemskí na zlomkrky letia vo vzduchu 
nebeskej disciplíny v  najohavnejšie bahno zemské.“50 Pravoslávna cirkev je „vo-
doniebna“. Spája zem a nebo, v dogme je neurčitá, národy kropí vodou života. Aj 
v nej sa usadil nepriateľ preto, že neuznala vychádzanie Ducha Svätého z Božie-
ho Syna. Najnovšia – evanjelická cirkev je „ziemonebnou“. Je pevne zakotvená 
v Biblii, najvýraznejšie uznala „svätosť zemskej práce a povinnosti a má i mrav-
nosť zemskú“. Má slabosť svojho obmedzeného živlu – zeme. Podobne ako hruda 
zeme sa rozsypáva pod náporom iných živlov i sama zo seba. Všetky tri cirkvi 
spolu putujú. Výsledkom tejto svätopúte dejinami je ich zjednotenie do cirkvi 
jednostrojnej, všetrojživelnej, všespasiteľnej. V básni Hlas od východu, adresova-
nej priateľovi katolíckemu kňazovi Štefanovi Hýrošovi, Hroboň vyzýva rímsko-
katolícku cirkev „cirkev svätej Romy“, aby obrátila svoj zrak na slovanstvo, ktoré 
môže byť jej obrodou. Báseň sa končí modlitbou – výzvou na jednotu kresťanov, 
symbolicky zastúpenú v troch cirkvách – katolíckej, evanjelickej a pravoslávnej: 
„O, Prenajvyšší, trisvatý, pravečný, /vo troch osobách Praboh nekonečný. / Spoj že 
tri svety Petra, Pavla, Jana, / jedným pradychom v jedného kresťana – / a vzbu-
duj jeden trislavný celochrám / nad hrobom hrobov a  cárstvuj zjavne nám.“51 
Aj u Hroboňa sa pôvodné kresťanské vlastnosti prekrývali so slovanským sve-
tom. Vďaka týmto danostiam sa v budúcnosti mal vytvoriť christoslaviansky svet 
bratskej lásky a slobody človečenstva a všestvorenstva, ktorý prinesie mier ce-
lému svetu.52 U Hroboňa vystupuje do popredia konflikt Západu s Východom. 
Za nepriaznivú situáciu Slovanov obviňuje západný svet. „Hľadá východisko 
v obžalúvaní externých vinníkov a slovansko-kresťanský svet sa takmer xenofóbne 
konfrontuje s vládou židovstva a „smrti-ducha“ pohanstva západnej Európy. Tá 
ohrozuje mravnú čistotu Slovanstva, resp. ľudstva okrem duchovných hrozieb aj 
dohánom, ópiom, kávou i vodkou. Dôvodom na kritiku Západu však nie je len 
duchovný a civilizačný úpadok, odvrátenie sa od živého kresťanstva, ale k tomuto 

49	 HLEBA, E. (ed.) Samo Bohdan Hroboň. Slovenské iskrice. Bratislava : Tatran, 1991, s. 114.
50	 HLEBA, E. (ed.) Listy Sama Bohdaňa Hroboňa. Martin : Matica slovenská, 1991, s. 130. List S. 

B. Hroboňa K. S. Amerlingovi. Sielnica, 20. 5. 1858.
51	 HLEBA, E. (ed.) Listy Sama Bohdaňa Hroboňa, s. 176. List S. B. Hroboňa Š. Hýrošovi. Sielnica, 

6. 6. 1877.
52	 HLEBA, E. (ed.) Listy Sama Bohdaňa Hroboňa, s. 159. List S. B. Hroboňa J. V. Fričovi. Sielnica, 

19. 3. 1872.



61

Nábožnosť ako typický znak Slovanov a Slovákov

okruhu pristupuje aj aspekt ekologický, spätý s prírodnou duchovnou podstatou 
Slovanov.“53

Nábožnosť ako typickú vlastnosť Slovákov uvádza etnograf Ján Čaplovič (1780 
– 1847), vo svojej rukopisnej práci Etnographia Slavorum in Hungaria (Etnogra-
fia Slovákov v Uhorsku), napísanej v rokoch 1823 – 1837. Čaplovič tu uvádza, že 
„Vo všeobecnosti boli Slováci odvždy nábožní.“54 Okrem nábožnosti uvádza aj iné 
pozitívne vlastnosti Slovákov: húževnatosť, nenáročnosť, dôvtipnosť, chápavosť, 
dobromyseľnosť, pohostinnosť, trpezlivosť, živosť, veselosť, úprimnosť, otvore-
nosť, udatnosť a sporivosť. Jazykovedec a básnik Michal Godra (1801 – 1874) vo 
svojom srbsky písanom článku z roku 1835 o Slovákoch napísal: „Slováci sú veľmi 
nábožní, ich z hĺbky srdca prameniacu nábožnosť každý s obdivom uznáva, naj-
mä však kto ich videl v slovenskom chráme nadšene spievajúcich, z celého srdca 
a so synovskou posvätnou úctou k najvyššej bytosti modliacich sa a po slove božom 
prahnúcich tak dedinčanov, ako i mešťanov. Veľká ochota v podpore cirkevných 
záležitostí svedčí dostatočne o ich náboženskej horlivosti.“55 

Slovenský evanjelický kňaz Ľudovít Reuss zaradil nábožnosť spolu s dobrosr-
dečnosťou a veselosťou medzi tri základné povahové črty Slovákov. Podľa neho 
„nábožný a bohomyslný charakter tohoto národa zjavuje sa v tom, že vždycky do-
kazoval veľkú lásku a náklonnosť ku svätým a božským veciam, jak za pohanských, 
tak i kresťanských časov. On Boha vždycky v mysli nosí, všetko rád od Boha odvodí 
a po Bohu pomenuje, všetko k Bohu obracia a na Boha vzťahuje, s bohy všade rád 
obcuje a tovariší sa.“56 Reuss svoje tvrdenia dokladá konkrétnymi príkladmi zo 
slovenského jazyka, ale aj z prísloví, porekadiel a piesní. Doboví autori nezazna-
menali iba nábožnosť Slovákov ako ich typickú vlastnosť, ale aj jej postupný úpa-
dok a degradáciu, ktorú spájali so stratou iných tradičných dobrých slovenských 
vlastností, meniacich sa na svoj protipól v porovnaní s lepšou minulosoťu. Podľa 
názoru evanjelického kňaza a  pedagóga Pavla Hečka (1825 – 1895): „Pôvodná 
dobrodušnosť Slovákov premieňa sa na ziskuchtivosť; dobrosrdečnosť na závisti; 
úprimnosť na pokrytstvo; pohostinstvo na cermoniálne uvítanie; vernosť man-
želov na zvyčajné prebývanie; stydlivosť žien a panien na koketstvo; striezlivosť 
a miernosť na ožranstvo... Niekdajšia moc náboženstva v národe klesá, a  vždy 
viac ubýva tých, čo svoju srdečnú nábožnosť doma i  v  chráme radi konávajú, 
ktorí výšej kladú Slovo Božie, nad všetku múdrosť a radu ľudskú... A hľa takto 
hynutím dobrých a pekných národných zvykov a mravov, hynie spolu aj národný 
duch a národnia povaha Slovákov.“57 Tento názor však nemusel reflektovať reál-
ny regres, ale mohol vychádzať z dezilúzie, ktorú prinášala prílišná idealizácia 
Slovákov, resp. ich tradičných dobrých vlastností. Príčina vytrácania nábožnosti 

53	 SOMOLAYOVÁ, Ľ. Mesianistické iskriec slovanského sveta (Samo Bohdan Hroboň: Slovenské 
iskrice). In Slovenská literatúra. 2010, roč. 57, č. 6, s. 586. 

54	 BRTÁŇ, R. (ed. et trans.) Ján Čaplovič: Etnografia Slovákov v Uhorsku. Bratislava : Slovenské 
pedagogické nakladateľstvo, 1997, s. 120. 

55	 SAKTOROVÁ, H. Neznámy príspevok Michala Godru o  Slovákoch. In Biografické štúdie. 
1988, roč. 15, s. 156. 

56	 REUSS, Ľ. Úryvky z bájeslovia drievnych Slovákov. In Slovenské pohľady. 1882, roč. 2, č. 2, s. 
106. 

57	 HEČKO, P. Jako sa vychová človek na národnieho človeka? In Orol. 1870, roč. 1, č. 2, s. 60. 



62

Róbert LETZ

sa často hľadala v zmene mravov, prenikaní modernej spoločnosti, ale aj v ma-
ďarizačnej politike: „My Slováci sme národ nábožný, ale skazenosť sveta vniká 
v novšom čase i do sŕdc slovenských, nábožnosť kresťanská tratí sa z chalúp na-
šich a tým tratí sa i láska a svornosť, chuť k práci a p. Len si pomyslime na našich 
predkov, ako tí ráno, večer, pred jedlom i po jedle, všetci nahlas i s čeliadkou pekne 
sa pomodlili. A dnes? Otec sedí snáď v krčme, syn tiež niekde v podobnom brlohu, 
matka — miesto láskavých slov k dietkam — zlorečí im a nadáva, dcéra lipne za 
krásou šatstva, ale lásky, toho pravého citu nábožného, už niet, ten pomaly vyhá-
ša... Mnohá škola ešte i to pokazí v srdciach slovenských dietok, čo rodičia do nich 
vštepili. Školy zväčša nekonajú v tomto ohľade svoju úlohu, nie sú ani ohniskami 
pravej vzdelanosti. Tie školy konajú úlohu šovinistickú, dieťa nerozumie, čomu sa 
učí, málo sa naučí, a o Bohu, o náboženstve temer ani nepočuje.“58

V  čase uhorského liberalizmu a  maďarizácie Slovákom chýbali vlastné ná-
rodno-štátne, politicko-administratívne a kultúrne štruktúry. Preto u nich práve 
cirkvi plnili náhradnú (zástupnú) a ochrannú funkciu za ne.59 Aj z tohto dôvo-
du bolo národné povedomie úzko späté s nábožnosťou, zbožnosťou a cirkevným 
životom. Kostolný spev, modlitby, náboženské slávnosti, púte, náboženská lite-
ratúra, vytvárali priestor v ktorom sa Slováci mohli aj počas najtuhšej maďari-
zácie národne, aj keď nepriamo, prejaviť. Nedostatok vlastnej laickej slovenskej 
inteligencie nahrádzali kňazi, ktorí predstavovali rozhodujúcu autoritu najmä na 
vidieku.60 Pomalšie prebiehajúci proces modernizácie umožnil zachovanie tra-
dičných väzieb u Slovákov a priaznivo vplýval na zachovanie ich nábožnosti ako 
typickej vlastnosti. V konfrontácii s  liberalizmom a socializmom sa nábožnosť 
ako typická vlastnosť Slovákov stala v druhej polovici 19. storočia jednou z nos-
ných tém slovenskej politiky. Opierali sa o ňu a argumentovali ňou predstavite-
lia konzervatívne orientovanej Slovenskej národnej strany a Slovenskej ľudovej 
strany v záujme zachovania pôvodného rázu a hodnotového sveta Slovákov. Táto 
téma sa v slovenskej politike aktualizovala po vzniku Československej republiky 
v roku 1918. V pomeroch nového štátu sa naplno obnažil kontrast medzi seku-
lárnejšími Čechmi a  náboženskejšími Slovákmi. Slovenská ľudová strana upo-
zorňovala na českú náboženskú ľahostajnosť a antiklerikalizmus a dávala ho do 
protikladu s neporušenosťou a úprimnou nábožnosťou Slovákov. Predseda tejto 
strany A. Hlinka sa viackrát vyjadril v zmysle, napríklad v parlamentnom prejave 
30. januára 1919 povedal: „Slovák je pobožný, citlivý, konzervatívny“.61 Evanje-
lický kňaz a predseda Slovenskej národnej strany Martin Rázus považoval ná-
boženstvo za dôležitú vlastnosť Slovákov, o  ktorej sa presviedčal počas svojho 
pastoračného pôsobenia. Chápal ju ako morálnu a súčasne motivačnú silu, ničím 

58	 PRIMORAVSKÝ. Modlime sa! In Národní hlásnik. 1904, roč. 37, č. 20, s. 307. 
59	 HRABOVEC, E. Die Atmosphäre und die Strömungen im slowakischen Katholizismus der 

Zwischenkriegszeit. In Bendel, R. (Hrsg.) Aufbrüche und Umbrüche. Kirche und Gesellschaft 
Ostmittel- und Südoteuropas zwischn den Weltkriegen (1918-1939). Köln – Weimar – Wien, 
2007, s. 107.

60	 ŠTEFÁNEK, A. Základy sociografie Slovenska. In Slovenská vlastiveda III. Bratislava : Sloven-
ská akadémia vied a umení, 1944, s. 168. 

61	 Společná česko-slovenska digitální parlamentní knihovna. [cit. 2025.10.05.] Dostupne na in-
ternete: http://www.psp.cz/eknih/1918ns/ps/stenprot/024schuz/s024002.htm.



63

Nábožnosť ako typický znak Slovanov a Slovákov

nenahraditeľnú silu, ktorá pomáha Slovákom, osobitne slovenským ženám, pre-
žiť v ťažkých pomeroch. „Videl som jasať oči veriacich duší, kým vzdelanec bol by 
prinajmenej nadával, trápil seba a aj iných, prípadne zúfal a siahol si na život.“62 
Je zaujímavé, že túto charakteristiku, vychádzajúcu z porovnania Čechov a Slo-
vákov, prijímal aj slovenský liberálny politik Vavro Šrobár (1867 – 1950): „Slo-
vensko je silne náboženské. Ľud na Slovensku veľkou väčšinou nie je klerikálnym, 
nemôže byť klerikálnym, lebo je nábožný. Nábožnosť znamená lásku, ušľachti-
losť; kdežto klerikalizmus je náboženskou politikou. Ale Česi, ktorí prichádzajú 
na Slovensko, tento rozdiel stále ešte nechápu. Slovákovi je viera niečím iným, než 
Čechovi; v Čechách je priveľa cirkevného a náboženského farizejstva, než aby tam 
viera sa stala čistou. Mnoho Čechov sem prichádza, ako do okupovaného územia, 
kde si myslia, že môžu koristiť. Tento náhľad musí sa zmeniť.“63 

Rozvoj spoločenských vied v 20. storočí reflektoval minulosť Slovákov. Viace-
ré osobnosti sa zaoberali otázkou slovenskej kultúry, etnogenézy Slovákov, slo-
venských dejín. Vyjadrovali sa aj k otázke nábožnosti Slovákov ako ich typickej 
vlastnosti. Vedecké encyklopedické dielo Ottův slovník naučný sa ešte začiatkom 
20. storočia pokúsil o definíciu vlastností Slovákov, medzi ktorými vyzdvihol ich 
nábožnosť: „Slováci jsou lid tělesně zdravý, pilný a vytrvalý v práci, skromný v po-
žadavcích tělesních... Slovák je nábožný, katolíci bývají často až bigotní. Svůj osud 
snáší trpělivě, neleká se žádné práce sebe těžší a přizpůsobuje se všem okolnostem. 
Jinak jest i  vzdorovitý, umíněný, konservativný, novotám nesnadno přístupný, 
k inteligentům uzavřený a nedůvěřivý, bohužel k židům sdílný. Naproti ,pánůmʻ 
je pokorný, pochlebný, ale i potutelný, poněvadž od nich často bývá klamán a vy-
kořisťován.“64

 Slovenský evanjelický kňaz a vzdelanec Ján Lajčiak (1875 – 1918) podporil tézu 
o nábožnosti ako typickej vlastnosti Slovákov. Podľa neho: „Hovoríme často, že slo-
venský ľud je v eminentnom smysle slova nábožný. Toto je cum grano salis pravda. 
Slovák dáva výraz pri každom hnutí života svojmu náboženskému životu. Jemu je 
náboženstvo podstatnou vecou žitia... Uňho nábožnosť a moralita sú veci, ktoré 
sa kryjú. On náboženským nymbusom obvinie i veci.“65 Slovenský rímskokatolícky 
kňaz a vzdelanec Anton Kompánek (1891 – 1949) zdôrazňoval, že o nábožnosti 
Slovákov je potrebné hovoriť ešte v časoch pred prijatím kresťanstva, teda už pred 
kristianizáciou sa prejavil silný náboženský cit predkov Slovákov. Kresťanstvo 
teda tento typický znak potvrdilo a zavŕšilo.66 Prepojenie predkresťanských čias 
s kresťanstvom Kompánek zdôraznil preto, aby ukázal, že „nábožnosť slovenské-
ho národa je v ňom od prírody a primerane kultúre doby vždy vyvinutejšia, ako 
u iných národov a teda nie je len umele vypestovaná.“67 Pokojné prijatie kresťanstva 
sa dá podľa Kompánka vysvetliť práve týmto prirodzene vyvinutým ontologickým 

62	 RÁZUS, M. Argumenty. Hovory so synom i s tebou. Praha : L. Mazáč, 1934, s. 113 – 114. 
63	 Slovensko je silne náboženské. In Cirkevné listy. 1919, roč. 33, č. 8 – 9, s. 210. 
64	 Ottův slovník naučný. Sv. 23. Sch-St, Slováci. Praha : J. Otto, 1905, s. 407 – 408. 
65	 LAJČIAK, J. Slovensko a kultúra. Myjava : Slov. ev. a. v. Theol. Akademia v Bratislave, 1920, s. 

194. 
66	 KOMPÁNEK, A. Slovák, jeho povaha, vlastnosti a schopnosti. Praha : vl. n., 1921, s. 57. 
67	 KOMPÁNEK, A. Slovák, jeho povaha, vlastnosti a schopnosti, s. 58. 



64

Róbert LETZ

zmyslom pre nábožnosť. Kompánek ďalej poukazuje na skutočnosť, že nábožnosť 
sa prejavuje aj navonok, a  to nielen účasťou na bohoslužbách, ale aj predmetmi, 
ktorými sa doma obklopuje: „Celý život Slováka je tak zariadený, že z každého naj-
nepatrnejšieho mementu vyráža kresťanskosť, nábožnosť, bohabojnosť, ba až bigot-
nosť. Keď vkročíš do bytu Slováka, prvé, čo uzreš, sú sväté obrazy, kríže na stene ko-
lom do kola povešané, tak že niekde ledva vidíš bielej steny. Ba na mnohých domoch 
zvonku je zavesený kríž, obraz, alebo v malej do domu vrytej kaplnke nekajá svätá 
soška.“68 Kompánek napokon dospieva k  jednoznačnému záveru: „Život Slováka 
v  každom čase, v  každej okolnosti, v  každom momente je nábožensky složený. 
Slovom, je neodtajiteľný fakt, že Slovák je nábožný.“69 Slovenský psychológ Anton 
Jurovský (1908 – 1985) označuje nábožnosť ako charakteristický znak slovenskej 
národnej povahy.70 U  Slovákov nachádza citovosť, impulzívnosť, spoločenskosť, 
vitalitu a „vrodenú vlohu pre mystický svet“, ktorá sa spojila s nesmierne ťažkými 
sociálnymi a hospodárskymi pomermi: „Kde už predsa všetky ľudské a pozemské 
prostriedky zlyhali v boji o spravodlivosť, je veľmi priaznivá pôda pre vieru, že musí 
byť spravodlivosť a odplata aspoň na druhom svete. Viera v božské spravovanie sve-
ta sa tým upevňuje a je v takej situácii i jedinou oporou človeka, ktorá mu napomá-
ha nezúfať, ale trpieť a vydržať.“71 Nábožnosť ako charakteristická vlastnosť Slová-
kov teda súvisí podľa Jurovského jednak s jeho vnútornými vlastnosťami a jednak 
s vonkajšími pomermi. 

Pri skúmaní fenoménu nábožnosti Slovákov upozornili viacerí autori na sku-
točnosť, že nábožnosť sa u  nich prevažne realizuje zúžene v  rôznych formách 
zbožnosti, ktoré poskytujú náboženské rituály jednotlivých cirkví. Cirkevný 
obrad je to stále, nemenné, čo vyhovuje povahe, ktorá nemá príliš rada zmeny 
a hľadá stálosť a nemennosť v premenlivom svete. Tu sa však skrýva nebezpečen-
stvo náboženského formalizmu a zúženého cirkevníctva, ktoré bráni dostať sa na 
vyššiu úroveň myslenia, nábožnosti a kultúry. Podľa J. Lajčiaka: „Keď obrátime 
zreteľ na cirkevnonábožný život nášho ľudu s druhého stanoviska vidíme síce hor-
livosť a obetivavosť až príkladnú. Ale s druhej strany, vidím zase i tienne stránky. 
U mnohých nábožný život je život puhého zvyku. Mnohí nejdú do chrámu vzdelať 
sa, ale idu len z obyčaje.“72 K podobnému názoru dospel aj slovenský sociológ 
Antona Štefánka (1877 – 1964: „Slováci sú nábožní a ešte viac cirkevnícki. Visia 
celou dušou na ceremoniáli a nestrpia v tomto smere ani zo strany kňazov laxnosť 
alebo vážnejšie novotárstvo.“73 

Nábožnosť ako typická vlastnosť Slovanov a Slovákov je fenoménom, ktorý 
súvisí s potrebou definovať ich ako spoločenstvo určitými znakmi. Nábožnosť 
ako vlastnosť sa vnímala pozitívne ako súčasť iných pozitívnych vlastností. Pri 
definovaní pozitívnych vlastností Slovanov (nábožnosť, odvaha, veselosť, praco-
vitosť a pod.) nachádzame tie isté vlastnosti aj u Slovákov. Je to v dôsledku toho, 

68	 KOMPÁNEK, A. Slovák, jeho povaha, vlastnosti a schopnosti, s. 60. 
69	 KOMPÁNEK, A. Slovák, jeho povaha, vlastnosti a schopnosti, s. 65. 
70	 JUROVSKÝ, A. Slovenská národná povaha. In Slovenská vlastiveda II. Bratislava : Slovenská 

akadémia vied a umení, s. 369. 
71	 JUROVSKÝ, A. Slovenská národná povaha, s. 369. 
72	 LAJČIAK, J. Slovensko a kultúra, s. 200 – 201. 
73	 ŠTEFÁNEK, A. Základy sociografie Slovenska, s. 169. 



65

Nábožnosť ako typický znak Slovanov a Slovákov

že slovenská identita sa chápala ako súčasť všeobecnejšej slovanskej identity 
a splývala s ňou. Pokusy definovať typické vlastnosti Slovanov zvonka zahranič-
nými autormi boli diferencované. Vnútorný pohľad vychádzal najmä z potreby 
dosiahnuť či obrániť rovnocennosť a  rovnoprávnosť Slovanov a kultivovať ich. 
Jeho motívom bola často historická, jazyková alebo náboženská apológia pred ná-
zormi, ktoré Slovanov a Slovákov podceňovali, popierali ich historicitu, hodnotu 
ich jazyka a kultúry. Nábožnosť ako typická vlastnosť Slovanov bola zakódovaná 
už vo výkladoch o ich biblickom pôvode z Noemových synov Jafeta alebo Sema, 
v názoroch o prijatí kresťanstva apoštolmi. Zásadný impulz pre definovanie ná-
božnosti ako typickej vlastnosti Slovanov prinieslo dielo nemeckého filozofa J. 
G. Herdera. Herderove pozitívne vnímanie vlastností Slovanov a filozofia dejín, 
ktorá predpokladala príchod ich epochy v dejinách ľudstva, inšpirovala rodiace 
sa národné hnutia slovanských národov. Na ich základe Ján Kollár vytvoril päť 
typických vlastností Slovanov, pričom na prvé miesto zaradil nábožnosť. Tento 
názor prevzala generácia vedená Ľudovítom Štúrom a na ňu nadväzujúce gene-
rácie slovenskej inteligencie.



66

A KÁRPÁTALJAI UNGVÁR VÁROSÁNAK SZAKRÁLIS 
ÉPÍTÉSZETI EMLÉKEI

Ivanna LABETSKA - Borisz ZSULKANICS - Zhanna KORCHYNSKA

Sacred architectural monuments of the city of Uzhhorod Transcarpathian region
In different historical periods, Uzhhorod was the center of Transcarpathia, despite belonging 
to various state formations. From the time of its unforgettable rulers—the Italian-born 
Druget counts—it remained a small European town. They shaped it into a European city 
with the ancient Uzhhorod Castle, the residence and cathedral of the Mukachevo Greek 
Catholic Eparchy—the Cathedral of the Holy Cross—the Roman Catholic Church of St. 
George in Uzhhorod, the Reformed and Catholic Church of St. George, the Reformed and 
Lutheran churches, the Orthodox Church of the Intercession, the imposing European 
synagogue, and the Uzhhorod “Calvary,” where those who lived and worked here and left 
behind a good human legacy rest in eternal peace. This scientific study focuses on the study 
of sacred buildings - monuments of the city of Uzhhorod, Transcarpathian region. The main 
religious architectural buildings of different confessions of the city are described in detail: 
Uzhhorod Orthodox Cathedral of the Exaltation of the Holy Cross, Uzhhorod Cathedral, 
and many others.
Keywords: religions, population, religious buildings, sacred architecture of the city of Uzh-
horod, Transcarpathia, Uzhhorod Cathedral of the Exaltation of the Holy Cross, Uzhhorod 
Holy Cross and Exaltation Orthodox Cathedral.

Bevezetés
A különböző történelmi korokban Ungvár a Kárpátalja központja volt, annak 

ellenére, hogy különböző államalakulatokhoz tartozott, felejthetetlen uralkodói 
- az olasz származású Druget grófok - idejétől kezdve európai kisváros maradt, 
akik európai várossá tették az ősi Ungvár várával, a Munkácsi Görögkatolikus 
Egyházmegye püspökeinek rezidenciájával és főtemplomával - a  Szent Kereszt 
székesegyházzal, az Ungvári Római Katolikus Szent György-templommal, a re-
formátus és a katolikus Szent György-templommal. György, a református és az 
evangélikus templom, az ortodox közbenjáró templom, az impozáns európai 
zsinagóga, az Ungvári „Kálvária”, ahol örök álomban nyugszanak azok, akik itt 
éltek és dolgoztak, és jó emberi emléket hagytak maguk után1. Büszkék vagyunk 
az Ungvári Királyi Gimnáziumra, amelynek számos végzőse tudós, a Krisztus 
Egyházának magasan tisztelt tagja, kulturális és tudományos személyiség lett. 
1945-ben a gimnázium helyén megnyílt az Ungvári Állami Egyetem, a nemzet-
gazdaság különböző ágazataiban dolgozó érdemes tudósok és munkások jövendő 
kovácsa, amely dicsőítette Ungvárt és Kárpátalját. A történelem folyamán Ung-
vár egy kisvárosból a szovjet, majd a független ukrán állam egyik tudományos, 
kulturális és ipari központjává fejlődött (Zhulkanych, Philip, & Sakharova, 2022).

1	 ZHULKANYCH, B. – PHILIP, L. – SAKHAROVA, L. Uzhhorod Necropolis of Calvary. Open 
book of memory: RIK-U LLC, 2022. 192 p. [in Ukrainian].

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 2



67

A kárpátaljai Ungvár városának szakrális építészeti emlékei

Ukrajnában a legelterjedtebb vallási épületek - templomok, katedrálisok, me-
csetek, zsinagógák, szentélyek és templomok - különböző vallásokhoz tartoznak. 
A különböző korszakokban és időkben, szigorú kánonok és szabályok, építészeti 
stílusok szerint épültek, tükrözik az ország történelmét az ókortól napjainkig. 
Tiszteletre méltó koruk ellenére homlokzataik és belső terük továbbra is gyö-
nyörködtetik a szemet, meglepetést és csodálatot váltanak ki a világ minden tájá-
ról érkező számos zarándok és turista számára.

Szinte lehetetlen leírni a mai Ungvár összes egyházi épületét: sok van belőlük, 
különböző felekezetek képviselői építették őket, és már liturgiával rendelkeznek, 
mások megváltoztatják hovatartozásukat, és egyik egyházmegyéből a másikba 
kerülnek, az épületek jelentős része már nem tölti be eredeti küldetését, és más 
célokra, főként zsinagógákra használják át. Vannak azonban olyan egyházi épü-
letek a  városban, amelyek történelmi, kulturális és szakrális örökséggé váltak 
nemcsak Ungvár lakói, hanem a város, mint európai város számára is.

Irodalmi áttekintés
Számos tudós szentelte munkáját e téma regionális szintű vizsgálatának, ne-

vezetesen Ludwig Philipp [21], Volodimir Fenics [5, 6], Maria Mayoroshi [15, 16], 
Oksana Ferkov [7, 8], Larisa Kapitan [1, 2], Jurij Danyletsz [3], Vaszil Mischanyn 
[17, 18], Borisz Zsulkanyics [27] és mások.

Anyagok és módszerek
A  tanulmány elkészítéséhez egymást kiegészítő kutatási módszerek komp-

lexumát alkalmaztuk: történeti és statisztikai módszerek, ok-okozati elemzé-
si módszerek, összehasonlító elemzési módszerek, rendszerszintű és közvetlen 
strukturális elemzési módszerek, grafikai, szociológiai módszerek és mások.

A szakrális földrajz legfontosabb kutatási módszere a geomódszer, valamint 
számos, más tudományokban alkalmazott módszer (különösen a  kartográfiai, 
modellezési, statisztikai, szociológiai).2 (Shevchuk, 2007a).

A  rendszerelemzés minden tudomány alapvető (univerzális) kutatási mód-
szere. Lényege, hogy bármely tárgyat rendszerként vizsgál. Ez a módszer különö-
sen fontos a gazdaság területi vonatkozásainak tanulmányozása szempontjából. 
A  területi gazdasági rendszerek általában társadalmi-gazdasági és természeti 
természetű komplex képződmények. A „természet-gazdaság-népesség” hármasa 
a területi (regionális) kutatások fő tárgya. Egy objektum, jelen esetben egy város 
problémáinak rendszerszintű vagy átfogó megközelítése a  tudományos kutatá-
suk fő módszertani követelménye.3 (Leshan, 2005).

Történelmi - az egyik leghíresebb általános tudományos módszer. Előnyei 
a regionális tanulmányokban vannak, mivel a gazdaság, a népesség, a természet 
inerciális rendszerek. Ez a  módszer lehetővé teszi a  szent helyek történetének 
és jelentőségének tanulmányozását a különböző korszakokban, valamint a  tár-
sadalmi és politikai változások hatását a vallási gyakorlatra. Ezek fejlődésében 
radikális változások csak hosszú időn keresztül lehetségesek. A mutatók dinami-

2	 SHEVCHUK, L. Social geography: a textbook. K.: Znannya, 2007. 349 p. [in Ukrainian].
3	 LESHAN, V. Religious Studies. Chernivtsi: Ruta, 2005. 304 p. [in Ukrainian].



68

Ivanna LABETSKA - Borisz ZSULKANICS - Zhanna KORCHYNSKA

kájának tanulmányozása szükséges feltétele a fejlődési tendenciák és az elhelye-
zés meghatározásának.

Az összehasonlító módszer lehetővé teszi a különböző területi és gazdasági 
struktúrák fejlettségi szintjei és jellemzői közötti különbségek meghatározását. 
Ezzel a módszerrel kiszámítható a gazdasági tevékenység különböző objektumai 
működésének relatív hatékonysága. Gyakran a  történeti és az összehasonlító 
módszereket egyesítik egybe - történeti és összehasonlító módszerré.

A grafikai módszerek a kutatás tárgyainak és jelenségeinek vizuális megje-
lenítésére szolgáló univerzális eszközök. A  modern számítástechnika lehetővé 
teszi, hogy kevés idő- és munkaráfordítással gyakorlatilag bármilyen grafikus 
kép (grafikonok, diagramok stb.) álljon rendelkezésre. A  grafikus módszereket 
elsősorban a  tárgyak fejlődési dinamikájának és szerkezetének vizsgálatában 
használják. A  területi tanulmányokban a  legfontosabb közülük a  kartográfiai. 
A gazdaság és a népesség fejlődésének területi vonatkozásainak tanulmányozása 
lehetetlen kartográfiai anyagok (térképek, térképsémák, kartogramok, térképdi-
agramok stb.) nélkül.4 (Shabliy, 1994).

A szociológiai módszereket a regionális gazdaság társadalmi aspektusainak 
tanulmányozására használják, elsősorban a regionális fogyasztói piacok kialakí-
tásának problémáinak elemzésére, a  lakosság foglalkoztatására, a szociális inf-
rastruktúra fejlesztésére. A  szakrális földrajz tanulmányozásában szociológiai 
módszereket alkalmaznak, különösen a  felméréseket és az interjúkat, amelyek 
fontos eszközei az adatgyűjtésnek. E módszerek alkalmazása lehetővé teszi az 
emberek szakrális helyekhez való hozzáállásának és a közösség életében betöltött 
jelentőségének mélyebb megértését.5 (Shevchuk, 2007b).

A földrajzi információs rendszerek módszere a legújabb átfogó módszer a tár-
sadalmi-gazdasági és egyéb regionális problémák elemzésére. A  számítógépes 
technológiák lehetővé teszik, hogy jelentősen megkönnyítsék és javítsák a  tár-
sadalmi-gazdasági regionális rendszerek fejlődésének fontos mutatóinak össze-
gyűjtését, feldolgozását, értékelését és előrejelzését, valamint azok feltérképezé-
sét. Ezt a módszert a szakrális földrajzban a szent helyek feltérképezésére, térbeli 
elhelyezkedésük és a köztük lévő kapcsolatok tanulmányozására használják.

A szakrális földrajznak, mint a tér, az idő és az emberi lét vallási vagy spiritu-
ális aspektusai közötti kapcsolatot vizsgáló tudományágnak új paradigmára van 
szüksége a további fejlődéshez. A szakrális terek elemzésének alapjává az embe-
ri interakciókra, a kulturális kontextusokra és a  társadalmi struktúrákra össz-
pontosító társadalmi megközelítést kell tenni. Ahhoz azonban, hogy a szakrális 
földrajz képes legyen hatékonyan megjósolni az emberiség jövőjét meghatározott 
tér-időbeli koordinátákban, új módszerekkel és technikákkal kell gazdagítania 
módszertanát. Ez nemcsak saját elméletének kidolgozását jelenti, hanem más tu-
dományok - a szociológia, az antropológia, a kultúratudomány és az ökológia - 
értékes ismereteinek aktív tanulmányozását és integrálását is.

4	 SHABLII, O. Geography of Religion. In Socio-Economic Geography of Ukraine. O. Shablii (ed.). 
Lviv: Svit, 1994, p. 457 – 474. [in Ukrainian].

5	 SHEVCHUK, L. Social geography: a textbook. K.: Znannya, 2007. 349 p. [in Ukrainian].



69

A kárpátaljai Ungvár városának szakrális építészeti emlékei

Ezért a szakrális földrajz céljainak elérése érdekében fontos olyan interdisz-
ciplináris kapcsolatok létrehozása, amelyek lehetővé teszik az emberi életet kü-
lönböző kontextusokban alakító összetett társadalmi és spirituális dinamikák 
jobb megértését. Ez nemcsak a  szakrális terek mélyebb megértéséhez fog hoz-
zájárulni, hanem a társadalom fejlődési útjainak hatékonyabb előrejelzéséhez is 
a globális változásokkal szemben.6 (Shevchuk, 1999).

Eredmények és megbeszélés
Ungvár városának leghíresebb szakrális építészeti emlékei,  

Kárpátalja:
Ungvári Szent Kereszt Felmagasztalásának székesegyháza.

Bármelyik irányból is közelítjük meg Ungvárat, már messziről láthatjuk Kár-
pátalja két impozáns történelmi és építészeti emlékét - Ungvár várát és nem 
messze tőle az Ungvári Székesegyházat a Munkácsi Görögkatolikus Egyházme-
gye püspökeinek rezidenciájával. Az előbbi műemlék a Druget grófok által épített 
és Bercsenyi Miklós gróf által felújított erődítmény. 1780-tól 1944-ig az Ungvári 
Teológiai Szemináriumnak adott otthont, 1947 óta pedig itt működik a Kárpát-
aljai Honismereti Múzeum. A  második műemlék, az Ungvári Görögkatolikus 
Szent Kereszt Székesegyház története a XVI. század közepéig nyúlik vissza.

A  mai székesegyház helyén 1646-ban épült egy jezsuita római katolikus 
templom, amelyet Ivan (János) Druget gróf felesége, Anna Jakuszych segítségével 
építettek. Ez a jezsuita templom 1773-ig látta el az egyházi és vallási feladatokat, 
majd Andrij Bácsinszkij püspök idején, az őt és a Munkácsi Egyházmegyét favo-
rizáló Mária Terézia osztrák császárnő uralkodása alatt, az Apostoli Szentszék 
tudta nélkül engedélyezte, hogy a munkácsi püspökök székhelyét Ungvárra he-
lyezzék át (1773 - 1809).7 (Philip, 2021a).

A  székesegyház az osztrák-magyar korszakban, amikor már Ivan Pasztelij 
püspök volt, radikális változásokon ment keresztül, és ő lett a kezdeményezőjük. 
A 20. század elején. a kárpátaljai építészet művészi csúcspontja modern külsőt 
kapott. A  legújabb rekonstrukciók egészen szervesen ötvöződtek a  legrégebbi 
formákkal, mert a neobarokk jegyeit viselik, mert még a klasszicista portikusz 
a maga pompájával sem rombolja az általános barokk kifejezőerőt8 (Klyuchevsky, 
2012).

A székesegyház Ivan Pastel püspök (1875-1891) alatt nyerte el modern arcu-
latát. 1877-ben a  templom bal oldali tornyába helyezték el régiónk legnagyobb 
harangját, a mintegy öt tonnás Iván-harangot. Mindkét tornyot 2 méter átmérőjű 
órák díszítették.9 10 (Philip, 2021b).

6	 SHEVCHUK L. Sacred geography: a textbook. Lviv: Publishing center of Ivan Franko National 
University of Lviv, 1999. 160 p. [in Ukrainian].

7	 PHILIP, L. Ungvar-Uzhorod-Uzhhorod. My hometown. Uzhhorod: RIK-U LLC, 2021. 404 p. [in 
Ukrainian].

8	 KLYUCHEVSKY, I. Uzhgorod Cathedral. Uzhgorod: Patent, 2012. 24 p. [in Ukrainian].
9	 PHILIP, L. Ungvar-Uzhorod-Uzhhorod. My hometown. Uzhhorod: RIK-U LLC, 2021. 404 p. [in 

Ukrainian].
10	 History of Uzhhorod Cathedral. Mukachevo Greek Catholic Diocese. Retrieved from https://

mgce.uz.ua/blog/history/istoriya-uzhgorodskogo-kafedralnogo-soboru/ [in Ukrainian].



70

Ivanna LABETSKA - Borisz ZSULKANICS - Zhanna KORCHYNSKA

1. ábra. A székesegyház és a rezidencia a huszadik század  
20-as és 30-as éveiben.
(L. Philip fotója, 2021).

1944. október 27-én a szovjet csapatok bevonultak Ungvárra, és ezzel kezdetét 
vette a Munkácsi Görögkatolikus Egyházmegye és fő templomának, az Ungvári 
Szent Kereszt Székesegyháznak tragikus története. A Munkácsi Görögkatolikus 
Egyházmegye felszámolásának részletes tervét Moszkvában már a szovjet csapa-
tok Kárpátaljára és Ungvárra érkezése előtt kidolgozták, amelyet a térségben lét-
rehozott új totalitárius szovjet kormány - a népbizottságok és a Kárpátaljai Uk-
rajna Népi Tanácsa - intézkedései is megerősítettek, különösen miután az MGB 
előkészítette és 1944. november 26-án Munkácson megtartotta a népbizottságok 
első kongresszusát. A J. Sztálin diktátor vezette szovjet kormány 1927 óta ellen-
ségesen viszonyult a katolikus egyházhoz, beleértve a görög katolikus egyházat 
is, mivel szovjetellenesnek, antikommunistának és a nemzetközi imperializmus 
kiszolgálóinak tartotta őket. Már 1945 márciusában elkészült egy jelentés, amely 
ajánlásokat tartalmazott a Munkácsi Görögkatolikus Egyházmegye felszámolá-
sára és az ortodox egyházhoz való csatlakozására, valamint az egyházmegye pap-
jainak és híveinek az ortodoxiára való áttérésére.11 (Philip, 2021c).

1945 áprilisában a  Kárpátaljai Ukrajna Néptanácsa rendeleteket adott ki 
a szabad hitváltás engedélyezéséről, az egyházi (vallási) közösségek vagyonának 
szabályozásáról és a közöttük Kárpátalja területén fennálló vagyoni viták rende-
zéséről (1945. április 20-i 54. és 57. sz. rendeletek). Megkezdődött a görög katoli-
kus papok üldözése és elnyomása, és a Munkácsi Görög Katolikus Egyházmegyét 
megfosztották vagyonától, beleértve a templomokat stb. is.12 (Fenych, 2006, Phi-
lip, 2021d).

11	 PHILIP, L. Ungvar-Uzhorod-Uzhhorod. My hometown. Uzhhorod: RIK-U LLC, 2021. 404 p. [in 
Ukrainian].

12	 FENYCH, V. Greek Catholics, Orthodox and the authorities in Transcarpathia (autumn 1944 



71

A kárpátaljai Ungvár városának szakrális építészeti emlékei

1947. július 25-én a Szovjetunió Minisztertanácsa mellett működő ortodox 
egyházi ügyekkel foglalkozó tanács kárpátaljai megbízottjának az Ungvári Váro-
si Tanács Végrehajtó Bizottságához benyújtott jelentése alapján a Kárpátaljai Te-
rületi Végrehajtó Bizottság határozatot fogadott el „Az Ungvári Görögkatolikus 
Székesegyház épületének és az Ungvári Görögkatolikus Püspök rezidenciájának 
az ortodox közösség részére történő átadásáról”13. (Capitan, 2013, Philip, 2021e).

J. Sztálin, N. Hruscsov és végrehajtóik bűnös terve megvalósult - a Munkácsi 
Görögkatolikus Egyházmegyét 1949 elején törvénytelenül felszámolták. A szé-
kesegyházat bezárták, és később átadták az Ungvári Ortodox Egyházközségnek.14 
(Philip, 2021f).

Az Ungvári Ortodox Egyházközség 1990-ig használta a  székesegyházat. 
1989-ben, a Szovjetunióban és Ukrajnában a demokratikus reformok kezdeté-
vel a  Munkácsi Görögkatolikus Egyházmegye előbújt a  rejtekéből, és elkezdte 
felvetni a fő templomának, az Ungvári Székesegyháznak és a térség más vallási 
épületeinek a visszaadását a regionális és városi hatóságoknak.15 „ Maria Mayo-
roshi, (2021) javasolt”. 1990 elején éles vallásközi összecsapás kezdődött Ungvár 
és a régió ortodox és görög katolikus közösségei között. Mindkét felekezet hívei 
gyűléseket és tüntetéseket tartottak az Ungvári Városi és a Kárpátaljai Megyei 
Tanács előtt.16 (Fenych, 2019, Philip, 2021g).

2. ábra. Ungvári Kereszt felmagasztalása székesegyház (L. Philip fotója, 2021).

- winter 1946) [Text]. In Carpatica – Carpathia. Eds. M.M. Vegesh, S.V. Vidniansky, D.D. 
Danyliuk and others; ed. by V.I. Fenych, T.S. Serhienko – Uzhhorod: Hoverla, 2006. No. 35: 
European values and confessional and national identity of the population of the Ukrainian 
Carpathians. S. 232 - 246 [in Ukrainian].

13	 CAPITAN, L. Ethnocultural Development of Transcarpathia in the context of Sovietisation of 
the Region, 1944 - 1964. K.: Publisher “Varta”, 2013. 583 p. [in Ukrainian].

14	 PHILIP, L. Ungvar-Uzhorod-Uzhhorod. My hometown. Uzhhorod: RIK-U LLC, 2021. 404 p. [in 
Ukrainian].

15	 MAYOROSHI, M. Soviet church policy, the Lviv ‘council’ and the persecution of the Greek 
Catholic Church in Transcarpathia. In Scientific Bulletin of UzhNU. Series Law. 2021. Issue 62. 
s. 45 – 51. [in Ukrainian].

16	 FENYCH, V. Greek Catholics of the Uzhhorod Uniate Tradition: Myths, Stereotypes, Realities 
/V. Fenych; SHEI Uzhhorod National University, Research Centre for Historical and Religious 
Studies ‘Logos.’ Uzhhorod: V. Padyak Publishing House, 2019. 248 p. [in Ukrainian].



72

Ivanna LABETSKA - Borisz ZSULKANICS - Zhanna KORCHYNSKA

Az Ungvári Szent Kereszt Székesegyház 1991. szeptember 19-én a  Kárpát-
aljai Területi Végrehajtó Bizottság 159. számú „Az Ungváron található egyházi 
épületekről” című határozatával került a város görög katolikus közösségének tu-
lajdonába. A területi végrehajtó bizottság 1991. október 4-i 178. sz. határozata 
értelmében Ungvár Városi Tanácsa szintén úgy döntött, hogy a  Szent Kereszt 
székesegyházat Ungvár görög katolikus közösségének adja át.17 (Philip, 2021h, 
Mayoroshi, 2021).

A  Munkácsi Görögkatolikus Egyházmegye keretében működik az Ungvári 
Görögkatolikus Teológiai Akadémia, amely Boldog Theodor Romzsa nevét viseli.

3. ábra. Az Ungvári Görögkatolikus Teológiai Akadémia, amelyet Boldog 
Theodore Romzsa nevéről neveztek el (L. Philip fotója, 2021).

Ezt a szellemi intézményt 1744-ben alapították Munkácson, teológiai iskola-
ként. Az iskola 1778 óta működik tovább az Ungvári kastély falai között, amelyet 
Mária Terézia császárné Andrij Bácsinszkij muhacsevói püspöknek adományo-
zott, és amelyet a püspök a Három Szentről elnevezett négyéves szeminárium-
má alakított át. A szeminárium 1941-ben akadémiai státuszt kapott. 1949-ben, 
a Munkácsi Görögkatolikus Egyházmegye felszámolása során az akadémiát be-
zárták. 1956 és 1991 között 53 papot képeztek ki és szenteltek fel a földalattiban. 
A vallásszabadság 1989-ben állt helyre, ami lehetővé tette a teológiai akadémia 
tevékenységének folytatását. Munkácson a rektor, Iosyp Holovach püspök veze-
tésével kezdte meg működését. 1992-ben, miután az Ungvár melletti Mynai falu 
bejáratánál kapott egy építési telket, az akadémia alapkövét még abban az évben, 
június 28-án felavatták.18 (Kossey, 2015).

Since the reopening of the Mukachevo Greek Catholic Diocese, more than 
150 students of the Academy have received diplomas in philosophy and theology. 

17	 MAYOROSHI, M. Dissertation Mukachevo Diocese and Galician Metropolis: Institutional 
and Personal Relations between Greek Catholic Provinces and Their Clergy (1919 - 1991). (Can-
didate’s  thesis) Retrieved from https://lnu.edu.ua/thesis/mayoroshi-mariia-andriivna// [in 
Ukrainian].

18	 KOSSEY, Yu. Creators of the Mukachevo Diocese. Mukachevo: Karpatska Vezha, 2015. 628 p. [in 
Ukrainian].



73

A kárpátaljai Ungvár városának szakrális építészeti emlékei

A Munkácsi Görögkatolikus Egyházmegye újranyitása óta az Akadémia több 
mint 150 hallgatója szerzett diplomát filozófiából és teológiából. (Philip, 2021i).

Ungvári Transzfigurációs (Ceholnyánszky) templom.
Az 1691 óta ismert régi Ceholnyánszka utcán egy ősi görög katolikus templom 

áll az öreg hársfák alatt. A köznyelvben Ceholnyánszky-templomként ismert. Az 
Ungváron található keleti rítusú templomot először 1575-ben említik a történel-
mi források. A templomot 1678-ban újjáépítették, de a 18. században úgy dön-
töttek, hogy a növekvő számú hívők számára új templomot építenek Ungváron.19 
(Danylyuk, 2013).

A görög katolikus templomot sem kerülte el a tragikus sors, amely a Munkácsi 
Görög Katolikus Egyházmegye 1949 februárjában történt felszámolásával együtt 
Ungvár ortodox közösségéhez került. Az Ungvári Transzfigurációs templom 
1959-ig működött, amikor bezárták és átadták az Ungvári Állami Egyetemnek, 
a  templomot jelentősen megrongálták - a  tornyot a harangokkal együtt lebon-
tották, az épületet pedig az Ungvári Állami Egyetem számítógépes központjává 
alakították át. 20 (Philip, 2021j).

3. ábra. Az Ungvári Transzfigurációs (Ceholnyánszky) templom  
modern megjelenése 

(L. Philip fotója, 2021).

19	 DANYLYUK, D. History of Transcarpathia: a  textbook. Publishing house “Padyaka”. Uzh-
horod 2013. 304 p. [in Ukrainian].

20	 PHILIP, L. Ungvar-Uzhorod-Uzhhorod. My hometown. Uzhhorod: RIK-U LLC, 2021. 404 p. [in 
Ukrainian].



74

Ivanna LABETSKA - Borisz ZSULKANICS - Zhanna KORCHYNSKA

The Horyany Rotunda Church
A  Horyany Rotunda-templom (latinul: rotundus) a  Munkácsi Görögkatoli-

kus Egyházmegyéhez tartozik. Ez Ungvár legrégebbi kőemléke és Ukrajna egyik 
legrégebbi temploma (a második a kijevi Szent Szofia után), a X-XIV. századból 
származik (az építés időpontja nem megerősített). Meg kell említeni, hogy Ma-
gyarországon két másik ilyen típusú rotunda található.21 (Markovych, 2021).

A templomot a Boldogságos Szűz Mária közbenjárásának nevezik, és a forrá-
sok említik Szent Anna szentté avatását is. 2012 óta. A Horyany Rotunda kisba-
zilika státuszú, amely a Santa Maria Maggiore pápai bazilikával áll kapcsolatban.

A templom egy eldugott helyen, egy dombon található. A templom melletti 
falmaradványokról két fő verzió létezik: a tudósok feltételezik, hogy itt kolostor 
állt (az épület annak idején várkápolnaként szolgált), míg más tudósok szerint 
Ungvár régi vára állt ezen a helyen.22 (Philip, 2021k).

4. ábra. Horyany Rotunda (Marković fotója, 2021).

Ungvár vár római katolikus temploma.
A nyugati rítusú kereszténység, a  római katolikus hit elterjedése Ungváron 

és Kárpátalján a  XI. századra nyúlik vissza. A  nyugati rítusú kereszténységet 
az Olaszországból, Németországból és Csehországból meghívott misszionárius 
szerzetesek terjesztették el a magyar államban. A XIII. és XIV. században vált 
széles körben elterjedté. Ezt igazolják a kárpátaljai magyarok lakta városokban 
és falvakban található emlékek - nyugati rítusú kápolnák és templomok, amelyek 
többsége a XVI. században reformátussá vált. Ungvár katolikusainak patrónusai 
a Drugeti grófok voltak. A XVI. század közepén Magyarország és Kárpátalja val-
lási élete jelentős változásokon ment keresztül az 1517-ben Luther Márton által 
21	 MARKOVYCH, M. The mystery of the 800-year-old rotunda from Uzhgorod Local history. 

2021. Retrieved from https://localhistory.org.ua/rubrics/building/zagadka-800-litnoyi-roton-
di-z-uzhgoroda/ [in Ukrainian].

22	 PHILIP, L. Ungvar-Uzhorod-Uzhhorod. My hometown. Uzhhorod: RIK-U LLC, 2021. 404 p. [in 
Ukrainian].



75

A kárpátaljai Ungvár városának szakrális építészeti emlékei

meghirdetett reformáció elterjedése miatt. A magyar lakosság aktívan kezdett 
áttérni a református hitre. Számos római katolikus templomot átvettek a refor-
mátusok. Ugyanez a sors jutott az Ungvári Szent György vártemplomra is, ami-
kor 1566-ban református templom lett.

Az Ungvári várba és a Kárpátaljai Honismereti Múzeumba minden nap lá-
togatók érkeznek, hogy megtekintsék a templom részben megmaradt maradvá-
nyait, amely Ungvár és a régió egyedülálló középkori műemléke. Hiszünk abban, 
hogy egy napon lesz pénz az ősi római katolikus templom teljes helyreállítására 
Ungváron.23 (Capitan, 2013).

Ungvári Református Egyházközség.
Ez a templom az egyik legrégebbi vallási műemlék - története a 16. századig 

nyúlik vissza, és a város történelmi központjában található. A jelenlegi épületet 
1793-ban fektették le, és az új református templom díszítette Ungvárat. A domb 
legmagasabb részén, a Zsupanatska 4. szám alatt található, a Komitat-ház mel-
lett. Az Ungvári Református Templom jelenlegi épületét 1906-ban újították fel. 
Egy téglalap alakú, két oldalnyúlvánnyal és két kis oldaltoronnyal ellátott ab-
szesszív rész került hozzá, amelyet a nagy központi toronyhoz hasonlóan a betle-
hemi csillag koronáz.24 (Philip, 2021l).

5. ábra. Ungvári református templom (L. Philip fotója, 2021).

23	 CAPITAN, L. Internal transformations of the Roman Catholic Church in post-war 
Transcarpathia. In Science. Religion. Society. 2013. No. 3. S. 8 – 13. [in Ukrainian].

24	 PHILIP, L. Ungvar-Uzhorod-Uzhhorod. My hometown. Uzhhorod: RIK-U LLC, 2021. 404 p. [in 
Ukrainian].



76

Ivanna LABETSKA - Borisz ZSULKANICS - Zhanna KORCHYNSKA

A Kárpátaljai Református Egyház 1939-ben önálló püspökségként a Magyar-
országi Református Egyház része lett. 

Az 1939-1945 közötti második világháború a Kárpátaljai Református Egyház 
számára is nehéz volt, bár ekkor 140 ezer hívővel, 90 templommal és 6 imaházzal 
rendelkezett. A  református férfi lakosságot besorozták a  hadseregbe, és sokan 
közülük nem tértek haza. 25 26 (Ferkov, 2017, Ofitsynsky, 2017).

The Uzhhorod community has 700 believers, and services are held in Hunga-
rian and Ukrainian

Az 1944-ben Kárpátalján megalakult szovjet kormány nem bánt kedvezően 
a régió református egyházával, és korlátozta tevékenységét. Több mint 20 refor-
mátus papot törvénytelenül ítéltek el a „trojkák”, és a Gulag táboraiban töltötték 
büntetésüket.

Az Ungvári közösségnek 700 tagja van, az istentiszteleteket magyar és ukrán 
nyelven tartják.27 28 (Ferkov et al., 2018, Mischanin, 2021).

Ungvári evangélikusok temploma.
Az egykori Drugety téren (Vaszil Grendzsi-Donszkij tér), a „Prosvita” Népház-

zal szemben áll az egyházi építészet egyik műemléke, az evangélikus templom, 
amelyet az Ungváron élő régiek lutheránus templomnak neveztek. Hívei a  re-
formátus hit egyik ágához tartoztak, amelyet Luther Márton alapított 1517-ben. 
Ezt az új református hitet 1530-ban Luther követője, Philip Mellington alapította 
a  németországi Bajorországban, Augsburg közelében fekvő Agosta városában. 
Kialakult egy másik református egyház, az Agosta Keresztény Evangélikus Egy-
ház (Confessio Augustana), amelyet gyakran lutheránus-evangélikus egyházként 
emlegetnek. Az akkor Kárpátalját is magában foglaló Magyarországon a 16. szá-
zad 80-as éveiben terjedt el az új felekezet. Ungváron e felekezet követőit 1793-
ban említik a történelmi források, bár nem tudni, hányan voltak akkor Ungvá-
ron. Nem rendelkeztek saját imaházzal vagy templommal, ezért az imaórákat 
magánházakban tartották. Az evangélikus közösség számára 1914-ben kezdték 
el építeni az új templomot, de ugyanebben az évben kitört az első világháború, 
és az építkezést hamarosan felfüggesztették. 1914 októberétől 1924 augusztusáig 
csak három méter magas falakat emeltek a telken, és csak 1925 novemberében 
készült el az új templom.29 (Philip, 2021m).

25	 FERKOV, O. Protestant Uzhhorod. In Excursions in Uzhhorod: a textbook on historical excur-
sion studies. Ed. R. Ofitsynskyi. Uzhhorod, 2017. s. 286 – 292. [in Ukrainian].

26	 OFITSYNSKY, R. Excursions in Uzhhorod: a textbook on historical excursion studies / edited 
by Roman Ofitsynsky. – Uzhhorod: LLC “RIK-U”, 2017. 338 p. [in Ukrainian].

27	 FERKOV, O. – SHTERR, D. – FERKOV, K-Sh. Sovietization of Transcarpathia in the historical 
memory of the modern population of the region. Uzhhorod, 2018. 40 p. [in Ukrainian].

28	 MISCHANYN, V. Sovietization of Transcarpathia 1944-1950: Monograph. Uzhhorod: 
RIK-U, 2018. 644 p.: Retrieved from https://dspace.uzhnu.edu.ua/jspui/handle/lib/36981 [in 
Ukrainian].

29	 PHILIP, L. Ungvar-Uzhorod-Uzhhorod. My hometown. Uzhhorod: RIK-U LLC, 2021. 404 p. [in 
Ukrainian].



77

A kárpátaljai Ungvár városának szakrális építészeti emlékei

6. ábra. Az Ungvári Evangélisták temploma modern kori látképe  
(L. Philip fotója, 2021).

A  szovjet uralom Kárpátalján való megalakulásával az ágostai evangéliku-
sok Ungváron élő közössége nehéz helyzetbe került. Híveinek sorai jelentősen 
ritkultak, és a  totalitárius ateista kormány 1946-ban bezáratta a  gyülekezetet. 
Úgy döntöttek, hogy egyszerűen felszámolják ezt a  vallási közösséget, és elve-
szik a templomát. Ami az ágostai evangélisták Ungvári templomát illeti, először 



78

Ivanna LABETSKA - Borisz ZSULKANICS - Zhanna KORCHYNSKA

könyvtári részleggé, majd az Ungvári Egyetem tornatermévé, végül pedig rak-
tárrá alakították át. Az 1990-es években a városi hatóságok átadták az épületet 
a Hetednapi Adventisták Ungvári Közösségének. Ők felújították az elhagyatott 
templomot, és istentiszteleteket tartanak benne.30 31 (Danilets, 2013, Mischanyn, 
2018).

Ungvári Szent Kereszt és Felmagasztalás Ortodox Katedrális
Ez az egyik legnagyobb vallási épület Ungváron az építési méret, a szemlélő-

dés fenségessége és a  látogathatóság szempontjából. A Kereszt felmagasztalása 
székesegyház egy ortodox székesegyház Ungváron, amely az orosz ortodox egy-
házhoz tartozik, és a moszkvai Megváltó Krisztus székesegyház mintájára épült. 
A székesegyház a Cirill és Metód téren található, és körülbelül 5000 fő befoga-
dására alkalmas.32

7. ábra. Ungvári Szent Kereszt és Felmagasztalás Ortodox Katedrális 
(L. Philip fotója, 2021).

30	 MISCHANYN, V. Coverage of religious and church issues in the communist press of Tran-
scarpathia 1944 - early 1950s. Materials of the international conference. Scientific notes of the 
BINDC No. 5, 2018. - p. 177 - 184 [in Ukrainian].

31	 DANILETS, Yu. - MISCHANIN, V.The Orthodox Church in Transcarpathia during the 
«Stalin regime» (1946 - 1953). Scientific Bulletin of Uzhhorod University. Series: History. Eds. 
M.M. Vegesh, S.V. Vidnyanskyi, V.E. Zadorozhnyi, I.M. Lichtei. Uzhhorod: Publishing House 
of UzhNU «Hoverla», 2013. Issue 1(30). S. 46 - 56 [in Ukrainian].

32	 Religious Organisations in Uzhhorod. Retrieved from https://top20.ua/uzh/dim-i-pobut/religi-
yni-organizatsiyi/ [in Ukrainian].



79

A kárpátaljai Ungvár városának szakrális építészeti emlékei

A templom építése az 1990-es években kezdődött, amikor a régi székesegyhá-
zat átadták a görög katolikus közösségnek, és 2000-ben fejeződött be. A templom 
rektora jelenleg Dmytro Sydor oroszbarát pap, a szeparatizmusért elítélt „Kár-
pátaljai Ruszinok Szojmja” vezetője. A templom magassága 60 méter.

A templomban 2000. szeptember 27-én tartották az első istentiszteletet.
2012. szeptember 3-án tűz ütött ki a templomban, amelyet az elektromos be-

rendezések telepítésére és üzemeltetésére vonatkozó szabályok megsértése oko-
zott. (Danilets, 2013).

Ma a város egyik leglátogatottabb temploma, bár a moszkvai patriarchátus-
hoz tartozik. Végül is az Ukrán Ortodox Egyház-Moszkvai Patriarchátusnak van 
a legtöbb hívője Ungváron és az egész Zakarpatszkaja régióban. (Philip, 2021n).

Ungvár zsinagógái.
A  zsidó közösség képviselői jelentősen hozzájárultak Ungvár történetéhez. 

Az Ungváron élő zsidók három vallási csoporthoz tartoztak: a  haszidok, akik 
1908-ban zsinagógát építettek a mai Nezalezsnyik rakparton, az Ungvári 1. szá-
mú nyelvészeti gimnázium közelében. Az egykori haszid zsinagóga az első beto-
népület Ungváron. 33 (Philip, 2021o).

8. ábra. Az egykori haszid zsinagóga a Nezalezsnyik-parton  
(L. Philip fotója, 2021).

Mellette az eredetileg rotunda alakban épült ház méltán nevezhető Ungvár 
építészettörténeti emlékének: még 1908-ban a  helyi haszid hitközség mikvét, 
azaz rituális zsidó fürdőt épített az akkori Roshkovicsi-parton (ma a nyelvi gim-
názium étkezője). (Philip, 2021p).

33	 PHILIP, L. Ungvar-Uzhorod-Uzhhorod. My hometown. Uzhhorod: RIK-U LLC, 2021. 404 p. [in 
Ukrainian].



80

Ivanna LABETSKA - Borisz ZSULKANICS - Zhanna KORCHYNSKA

9. ábra. A 20. század eleji zsidó mikvék kútja (L. Philip fotója, 2021).

Maga a zsinagóga később találkozóhely lett, majd az Ukrtelecom rendes épü-
lete, később az Ungvári Városi Végrehajtó Bizottság igazgatási központját rendez-
ték be benne, jelenleg pedig az épületet részben kereskedelmi célokra használják.

1870-ben a második zsidó hitközség modern zsinagógát épített a Zhatkovics 
téren, szemben az Ung Zupanattal (1809). A Fedyniec utcában a Żupanatska tér 
felé egy hatalmas sárga épület áll. Ez a neológok zsinagógája (Zsupanatska tér 
17.), amely jóval korábban épült, mint a Teatralna téren álló ismert zsinagóga. 
Ez a háromszintes, magas boltozatú épület egyike azon kevés felhőkarcolónak, 
amelyet a 19. század végén emeltek a városban. (Philip, 2021q).

 

10. ábra. A neológok 20. század eleji zsinagógája és a neológok  
épületének mai nézete
(L. Philip fotója, 2021).

1904-ben a konzervatív ortodox zsidók (askenázi zsidók) harmadik zsidó kö-
zössége Ungváron felépítette Magyarország egyik legszebb mór stílusú zsinagó-
gáját (ma Kárpátaljai Területi Filharmónia), mivel az 1767-ben épült első zsina-
góga a 20. század elején tűzvészben megsemmisült, és új épületre volt szükség, 
mivel Ungvár zsidó lakossága a 19. század folyamán egyre nőtt, és a 20. század 
elejére elérte az 5200 főt. A városi tanács egy telket adományozott az új zsinagóga 
számára a városközpontban, az Uzs folyó partján, és mivel az új tér beépítetlen 



81

A kárpátaljai Ungvár városának szakrális építészeti emlékei

volt, nem volt szükség arra, hogy a tervezés során valamilyen különleges építé-
szeti stílushoz ragaszkodjanak. Az új zsinagóga az akkoriban Európában népsze-
rű neomór stílusban épült. Magát az építkezést gazdag zsidó mecénások és az 
egész közösség finanszírozta. A projekt szerint a zsinagóga 900 fő befogadására 
lesz alkalmas. 34 (Philip, 2021r).

Bár az épület túlélte a zsidó imahelyek második világháború alatti pusztulá-
sát, a német és magyar csapatok a háború utolsó éveiben a zsinagógát a város zsi-
dóitól elkobzott javak tárolására használták. Idővel az épület siralmas állapotba 
került: az épületben nagy repedések keletkeztek, a talajvíz elmosta az alapot, és 
a falak omladoztak.

A kárpátaljai zsidóság 1944-es elpusztításával a zsinagóga sorsa is megvál-
tozott, mivel Ungvár zsidó közössége gyakorlatilag megszűnt. 1947-ben a szov-
jet kormány úgy döntött, hogy az épületet az Ukrán SZSZK Kulturális Mi-
nisztériumának adja: tervet dolgoztak ki az épület átépítésére, hogy „a modern 
igényekhez igazítsák” - a zsinagógát filharmóniává alakították át. A koncent-
rációs táborokból Ungvárra való visszatérésük után a városban maradt zsidók 
nem akarták feladni a zsinagógát, és kijöttek az épülethez, hogy megakadályoz-
zák a munkásokat az újjáépítés megkezdésében; az épületet azonban újjáépítet-
ték, és a zsidó szimbólumokat eltávolították. A második világháború vége óta 
a  zsinagógában működik az Ungvári Filharmónia (ma Kárpátaljai Regionális 
Filharmónia) és a Kárpátaljai Népdalkör.

11. ábra. Az ortodox konzervatív zsinagóga Ungváron, 1904.  
(L. Philip fotója, 2021).

34	 PHILIP, L. Ungvar-Uzhorod-Uzhhorod. My hometown. Uzhhorod: RIK-U LLC, 2021. 404 p. [in 
Ukrainian].



82

Ivanna LABETSKA - Borisz ZSULKANICS - Zhanna KORCHYNSKA

Érdemes megemlíteni az Eichal-Aaron zsinagógát, vagyis a Falberman zsina-
gógát, amely egyedülálló és egyetlen ma is működő zsinagóga, és mintegy száz 
éve működik. A Ruska utcában található, Ron Falberman rabbi házának udvarán, 
és 1934-ben épült. A második világháború után, a szovjet uralom beköszönté-
vel az Ungvári Ortodox Zsinagógát bezárták, és ez a kis zsinagóga lett a zsidó 
diaszpóra egyetlen szellemi központja.35 36 37 38 (Philip, 2021s, Ofitsynsky, 2017, 
Ofitsynsky, 2020, Slavik, 2024).

12. ábra. Eichal-Aaron zsinagóga vagy Falberman zsinagóga  
(L. Philip fotója, 2021).

Nem sokan tudják Ungváron, hogy a Radvanka negyedben (Ukrainska utca 
16. szám) egy másik zsidó szentély, a zsinagóga állt. A zsinagóga 1947-ig létezett, 
majd egy vasárugyár vette át a helyét. Ennek következtében nem maradtak fenn 
részletesebb emlékek róla. 39 (Philip, 2021).
35	 PHILIP, L. Ungvar-Uzhorod-Uzhhorod. My hometown. Uzhhorod: RIK-U LLC, 2021. 404 p. [in 

Ukrainian].
36	 OFITSYNSKYI, R. Excursions in Uzhhorod: a textbook on historical excursion studies. Ed.Ro-

man Ofitsynsky. Uzhhorod: LLC “RIK-U”, 2017. 338 p. [in Ukrainian].
37	 OFITSYNSKYI, R. (2020). Jews of Carpathian Ukraine (1938–1939): socio-economic and 

national-cultural situation. In EUROPA ORIENTALIS Studia z dziejów Europy Wschodniej 
i pańsht bałtyckich, 11 (2020), S. 29 – 42. [in Ukrainian].

38	 SLAVIK, Yu. (2024). Jews of Transcarpathia on Both Sides of the Border (1938 - 1939). Identi-
ties in the conditions of the border region: Materials of the 2nd international scientific con-
ference (Uzhgorod, February 9-10, 2023) / In general. ed. Pavla Lenno. Ans. for the English 
translation - Pavlo Hudish. Uzhgorod: RIK-U LLC, 2024. 256 p. [in Ukrainian].

39	 PHILIP, L. Ungvar-Uzhorod-Uzhhorod. My hometown. Uzhhorod: RIK-U LLC, 2021. 404 p. [in 



83

A kárpátaljai Ungvár városának szakrális építészeti emlékei

13. ábra. A radvánkai zsinagóga egykori épülete (L. Philip fotója, 2021).

Ungvár város szakrális örökségének megőrzésével kapcsolatos problémák 
fontosak. Ezek sokfélék lehetnek, és társadalmi és gazdasági, valamint kulturá-
lis szempontokat is magukban foglalhatnak. Ez a kérdés kutatást igényel, amely 
teljes mértékben segít a szakrális megőrzését célzó intézkedések algoritmusának 
kidolgozásában.

Ungvár érdekes szakrális tárgya a Kálvária nekropolisz, amely ősi és értékes 
történelemmel rendelkezik. Ma a világ számos országa hasonló gyakorlatot foly-
tat az ilyen objektumok fejlesztésével kapcsolatban a turisztikai potenciál szem-
pontjából. Az ilyen túrák népszerűsége az európai országokban a  történelmi 
nekropoliszok jelenlétével magyarázható, amelyekben híres személyiségek (a tu-
domány, a kultúra, a politika alakjai) sírjai és magas művészi értékű emlékművek 
és építészeti emlékek találhatók. Ezek közé tartoznak a családi kripták, a Szent 
Menetelés útjai, a különböző stílusú és vallású öntött keresztek alkotásai, a sír-
kövek, a sírok és temetők áttört kerítései, a temetők közelében és a temetőkben 
található templomok és kistemplomok.40 (Gabchak et al., 2023).

A  fő probléma továbbra is a  finanszírozás hiánya, mivel a  jelenlegi városi 
közüzemi vállalat, amely a nekropolisz fenntartásáért és a rituális szolgáltatások 
biztosításáért felelős, nem kap elegendő forrást ahhoz, hogy megfelelően karban-
tartja ezt az egyedülálló objektumot. Részben megőrzött keresztúti kápolnák, 
családi kripták, sírkeresztek és sírpiramisok műalkotások. Különleges értéket 
képvisel a  kiemelkedő közéleti, politikai és egyházi személyiségek, tudósok és 
művészek nagyszámú temetkezése.

Ukrainian].
40	 GABCHAK, N. – ZHULKANYCH, B. – KORYCHNSKA, Zh. Uzhhorod Necropolis Calvary f 

historical and geographical object of sacred study. In Economy and society, 2023, (55). https://
doi.org/10.32782/2524-0072/2023-55-29 [in Ukrainian].



84

Ivanna LABETSKA - Borisz ZSULKANICS - Zhanna KORCHYNSKA

A Telenda család családi kriptája mellett található Jézus Krisztus szenvedésé-
nek kápolnái a Kálvária-nekropolisz legnagyobb értékét jelentik a történelmi és 
építészeti örökség szempontjából. A keresztúti stációk Ungvár, valamint általá-
ban Ukrajna vallási és kulturális örökségének egyedülálló emlékei, amelyek után 
a  19. század építészeti és vallási örökségének egyik kevés fennmaradt példája. 
Valamennyi kápolna felújításra és a kulturális örökségi objektumok listájára való 
hivatalos felvételre szorul.41(Zhulkanych et al., 2022).

Ezért fontos, hogy megvédjék Ungvár városának szakrális tárgyait, és a Kál-
vária-nekropolisz alapján történelmi-emlékhelyi komplexumot hozzanak létre. 
Ez egy lépés lesz a régió kulturális és történelmi örökségének megőrzésében.

Következtetések
Ez a kutatási kiadvány a Zakarpatszkaja területen található Ungvár városá-

nak szakrális örökségét tárja fel és írja le részletesen, azzal a céllal, hogy nép-
szerűsítse és megőrizze azt. Ezek a  lépések a kulturális identitás, a  történelmi 
emlékezet és a régió turisztikai fejlődésének támogatását szolgálják. Ungvár vá-
rosának gazdag vallási múltja van, amely a különböző vallások építészeti emléke-
iben tükröződik. Ez lehetővé teszi, hogy felhívjuk a figyelmet a város egyedülálló 
vallási műemlékeire, megőrizzük azokat a jövő települései számára, és Ungvárat 
a turisták számára kulturális központtá tegyük.

References
[1].	 Capitan, L. (2013). Ethnocultural Development of Transcarpathia in the context of Sovietisa-

tion of the Region, 1944 - 1964. K.: Publisher „Varta”, 2013. 583 p. [in Ukrainian].
[2]. 	 Capitan, L. (2013). Internal transformations of the Roman Catholic Church in post-war 

Transcarpathia. Science. Religion. Society. 2013. № 3. S. 8 - 13. [in Ukrainian].
[3]. 	 Danilets, Yu., & V. Mischanin (2013) IN. The Orthodox Church in Transcarpathia during 

the „Stalin regime” (1946 - 1953). Scientific Bulletin of Uzhhorod University. Series: History / 
M.M. Vegesh, S.V. Vidnyanskyi, V.E. Zadorozhnyi, I.M. Lichtei. Uzhhorod: Publishing House 
of UzhNU „Hoverla”, 2013. S. 46 - 56. [in Ukrainian].

[4].	 Danylyuk, D. (2013). History of Transcarpathia: a textbook. Publishing house „Padyaka”. Uzh-
horod. 304 p. [in Ukrainian].

[5].	 Fenych, V. (2019). Greek Catholics of the Uzhhorod Uniate Tradition: Myths, Stereotypes, 
Realities. SHEI Uzhhorod National University, Research Centre for Historical and Religious 
Studies ‘Logos.’ Uzhhorod: V. Padyak Publishing House, 2019. 248 p. [in Ukrainian].

[6]. 	 Fenych, V. (2006). Greek Catholics, Orthodox and the authorities in Transcarpathia (autumn 
1944 - winter 1946) [Text] Carpatica - Carpathia / ed. by M.M. Vegesh, S.V. Vidniansky, D.D. 
Danyliuk and others; ed. by V.I. Fenych, T.S. Serhienko. Uzhhorod: Hoverla, 2006. № 35: 
European values and confessional and national identity of the population of the Ukrainian 
Carpathians. s. 232 - 246. [in Ukrainian].

[7].	 Ferkov, O. (2017) Protestant Uzhhorod. Excursions in Uzhhorod: a textbook on historical ex-
cursion studies / edited by R. Ofitsynskyi. Uzhhorod, 2017. S. 286 - 292. [in Ukrainian].

[8].	 Ferkov, O., Shterr, D., & Ferkov, K-Sh. (2018) Sovietization of Transcarpathia in the historical 
memory of the modern population of the region. Uzhhorod, 2018. 40 p. [in Ukrainian].

[9]. 	 Gabchak, N., Zhulkanych, B., & Korchynska, Zh. (2023). Uzhhorod Necropolis Calvary f his-
torical and geographical object of sacred study. Economy and society, (55). [in Ukrainian]. 
Retrieved from https://doi.org/10.32782/2524-0072/2023-55-29

41	 ZHULKANYCH, B. – PHILIP, L. – SAKHAROVA, L. Uzhhorod Necropolis of Calvary. Open 
book of memory: RIK-U LLC, 2022. 192 p. [in Ukrainian].



85

A kárpátaljai Ungvár városának szakrális építészeti emlékei

[10]. History of Uzhhorod Cathedral. Mukachevo Greek Catholic Diocese. Retrieved from https://
mgce.uz.ua/blog/history/istoriya-uzhgorodskogo-kafedralnogo-soboru/ [in Ukrainian].

[11].	 Kossey, Yu., (2015). Creators of the Mukachevo Diocese. Mukachevo: Karpatska Vezha, 2015. 
628 p. [in Ukrainian].

[12].	 Klyuchevsky, I. (2012). Uzhgorod Cathedral. Uzhgorod: Patent, 2012. 24 p. [in Ukrainian].
[13].	 Leshan, V., (2005). Religious Studies. Chernivtsi: Ruta, 2005. 304 p. [in Ukrainian].
[14].	 Markovych, M. (2021). The mystery of the 800-year-old rotunda from Uzhgorod Local his-

tory. Retrieved from https://localhistory.org.ua/rubrics/building/zagadka-800-litnoyi-roton-
di-z-uzhgoroda/ [in Ukrainian].

[15].	 Mayoroshi, M. (2021). Dissertation Mukachevo Diocese and Galician Metropolis: Institutio-
nal and Personal Relations between Greek Catholic Provinces and Their Clergy (1919-1991). 
(Candidate’s thesis) Retrieved from https://lnu.edu.ua/thesis/mayoroshi-mariia-andriivna// 
[in Ukrainian].

[16].	 Mayoroshi, M. (2021). Soviet church policy, the Lviv ‘council’ and the persecution of the Greek 
Catholic Church in Transcarpathia. Scientific Bulletin of UzhNU. Series Law. 2021. Issue 62. 
S. 45 - 51. [in Ukrainian].

[17].	 Mischanyn, V. (2018). Coverage of religious and church issues in the communist press of 
Transcarpathia 1944 - early 1950s / V. Mischanyn // Materials of the international conference. 
Scientific notes of the BINDC No. 5, 2018. S. 177 - 184 [in Ukrainian].

[18]. Mishchanyn, V. (2021). Sovietization of Transcarpathia 1944-1950: Monograph. – Uzhhorod: 
RIK-U, 2018. 644 p. [in Ukrainian].

[19].	 Ofitsynsky, R. (2017). Excursions in Uzhhorod: a textbook on historical excursion studies / 
edited by Roman Ofitsynsky. Uzhhorod: LLC “RIK-U”, 2017. 338 p. [in Ukrainian].

[20].	 Ofitsynskyi, R. (2020). Jews of Carpathian Ukraine (1938–1939): socio-economic and natio-
nal-cultural situation // EUROPA ORIENTALIS Studia z dziejów Europy Wschodniej i pańsht 
bałtyckich, 11 (2020), S. 29 - 42. [in Ukrainian].

[21]. 	 Philip, L. (2021). Ungvar-Uzhorod-Uzhhorod. My hometown. Uzhhorod: RIK-U LLC, 2021. 
404 pp. [in Ukrainian].

[22].	 Religious Organisations in Uzhhorod. Retrieved from https://top20.ua/uzh/dim-i-pobut/reli-
giyni-organizatsiyi [in Ukrainian].

[23].	 Shablii, O. (1994). Geography of Religion // Socio-Economic Geography of Ukraine / edited by 
O. Shablii. Lviv: Svit, 1994. S. 457 - 474 [in Ukrainian].

[24].	 Shevchuk, L. (2007). Social geography: a textbook. K.: Znannya, 2007. 349 p. [in Ukrainian].
[25].	 Shevchuk, L. (1999). Sacred geography: a  textbook. Lviv: Publishing center of Ivan Franko 

National University of Lviv, 1999. 160 p. [in Ukrainian].
[26].	 Slavik, Yu. (2024). Jews of Transcarpathia on Both Sides of the Border (1938 - 1939). Identities 

in the conditions of the border region: Materials of the 2nd international scientific conference 
(Uzhgorod, February 9-10, 2023) / In general. ed. Pavla Lenno. Ans. for the English translation 
- Pavlo Hudish. Uzhgorod: RIK-U LLC, 2024. 256 p. [in Ukrainian]. 

[27]. 	 Zhulkanych, B., Philip, L., & Sakharova, L. (2022). Uzhhorod Necropolis of Calvary. Open 
book of memory: RIK-U LLC, 2022. 192 p. [in Ukrainian].



86

Ivanna LABETSKA - Borisz ZSULKANICS - Zhanna KORCHYNSKA

Sakrálne architektonické pamiatky mesta Užhorod v Zakarpatskej oblasti

V rôznych historických obdobiach bol Užhorod centrom Zakarpatska, a to na-
priek tomu, že patril k rôznym štátnym útvarom. Od čias svojich vládcov – grófov 
Drugethovcov talianskeho pôvodu – zostal európskym malomestom. Práve oni ho 
formovali ako európske mesto so starobylým Užhorodským hradom, rezidenciou 
a  katedrálou Mukačevskej gréckokatolíckej eparchie – Katedrálou Svätého krí-
ža, rímskokatolíckym Kostolom sv. Juraja v Užhorode, reformovaným a katolíc-
kym Kostolom sv. Juraja, reformovaným a evanjelickým kostolom, pravoslávnym 
chrámom, impozantnou európskou synagógou a užhorodskou „Kalváriou“, kde vo 
večnom pokoji odpočívajú tí, ktorí tu žili a pracovali a zanechali po sebe dobrú 
ľudskú pamiatku. Táto štúdia sa zameriava na výskum sakrálnych stavieb – pa-
miatok mesta Užhorod v Zakarpatskej oblasti. Podrobne opisuje hlavné nábožen-
ské architektonické stavby rôznych konfesií v meste, ako sú Užhorodský pravosláv-
ny chrám Povýšenia Svätého kríža, Užhorodská katedrála a mnohé ďalšie.



87

WYDZIAŁ TEOLOGICZNY UNIWERSYTETU 
LWOWSKIEGO (1849-1918): OBSZARY DYDAKTYCZNE 

I BADAWCZE, KADRA DYDAKTYCZNA

Krzysztof REJMAN – Volodymyr KACHMAR – Oleksiy SUKHYY –  
Yuriy PACHKOVSKYY

Faculty of Theology of Lviv University (1848–1918): Educational and Research Areas, 
Teaching Staff
In the organizational structure of Lviv University during the Austrian period, the Faculty 
of Theology (1761–1939) played a leading role in training specialists for Galicia and the en-
tire Austro-Hungarian Empire. In the period under study, the faculty underwent significant 
changes in the content of the courses offered and in the composition of its teaching staff. In 
connection with the establishment of new faculties (especially at the turn of the 19th and 
20th centuries), reforms in higher education, and the need to account for social changes in 
Galicia, the Faculty of Theology focused its efforts on the development of the following educa-
tional and scientific areas: dogmatics, fundamental theology, Christian philosophy (within 
which a new discipline emerged at the university – the history of religions); biblical studies; 
Church history; moral theology, pastoral theology, catechetics and methodology; canon law 
and ecclesiastical law. Some of these areas had a relatively broad thematic scope and there-
fore involved a significant number of instructors. In addition, courses were offered in both 
Ukrainian and Polish within separate departments, which practically doubled the number 
of teaching staff (a feature that particularly distinguished the Faculty of Theology from other 
university faculties). Priests, as well as representatives of various humanities disciplines, 
actively participated in the faculty’s educational activities.
Keywords: Lviv University, Faculty of Theology, Austrian period, educational and research 
areas, teaching staff, education. 

Wstęp
Historia Uniwersytetu Lwowskiego ma kilka okresów, wśród których jednym 

z najdłuższych jest okres austriacki – 1784-1918. Pomimo tego, że właśnie w tym 
okresie chronologicznym główna uczelnia Lwowa stała się klasycznym uniwer-
sytetem europejskim, warto zauważyć, że pewne aspekty tego okresu nie zosta-
ły wystarczająco zbadane w perspektywie historycznej. Głównym dziełem tego 
okresu jest „Historya uniwersytetu Lwowskiego” autorstwa polskich profesorów 
Ludwika Finkla i Stanisława Starzyńskiego (1894)1. Dalsze analizy poszczegól-

1	 FINKEL, L. – STASZYNSKI, S. Historya uniwersytetu Lwowskiego. Cz. I. Lwów, 1894; FINKEL, 
L. – STASZYNSKI, S. Historya uniwersytetu Lwowskiego. Cz. II. Lwów, 1894.

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 2



88

Krzysztof REJMAN – Volodymyr KACHMAR – Oleksiy SUKHYY –  
Yuriy PACHKOVSKYY

nych aspektów okresu austriackiego można znaleźć w licznych publikacjach mo-
nograficznych i encyklopedycznych XX2 i początku XXI wieku3.

Warto zauważyć, że w latach 1784-1918 Uniwersytet Lwowski przeszedł trzy 
istotne przekształcenia organizacyjne: cesarsko-królewski Uniwersytet Lwow-
ski (Uniwersytet Józefiński), 1784-1805; Liceum Lwowskie, 1805-1817; cesar-
sko-królewski Uniwersytet Lwowski Franciszka I (Uniwersytet Franciszkański), 
1817-1918, a zmiany w tych modelach uczelni były determinowane przez władze 
Monarchii Habsburskiej i miały podłoże polityczne: celowość lub nie (zwłasz-
cza z  punktu widzenia finansowego) istnienia w stolicy prowincji Królestwo 
Galicji i Lodomerii. W badanym okresie historii Uczelni nastąpiły istotne prze-
kształcenia zarówno w strukturze administracyjnej, jak i w organizacji procesu 
kształcenia. Jednym z wiodących kierunków studiów w tym okresie pozostawał 
kierunek teologiczny. Uniwersytet Lwowski w badanym okresie był wzorowany 
na klasycznych uniwersytetach austriackich. Posiadał on cztery wydziały, oprócz 
teologii – prawa, medycyny i filozofii. Wydział Teologiczny powstał w 1761 roku 
na bazie studiów, które funkcjonowały na uniwersytecie od 1661 roku; został on 
zlikwidowany po wprowadzeniu po 29 września 1939 roku władzy radzieckiej 
na Ukrainie Zachodniej4. W okresie przedaustriackim znajomość łaciny i greki 
była warunkiem wstępnym do opanowania wszystkich kursów teologicznych na 
Wydziale Teologicznym. Od 1784 r. na wydziale istniały następujące katedry: 
Katedra Historii Kościoła, Katedra Biblistyki Starego Testamentu, Katedra Bi-
blistyki Nowego Testamentu, Katedra Dogmatyki, Katedra Teologii Moralnej, 
Katedra Teologii Pastoralnej, Katedra Patrystyki, która została zniesiona w 1788 
r. Istotne zmiany strukturalne na Wydziale Teologicznym nastąpiły w drugiej 
połowie XIX wieku. Katedra Teologii Pastoralnej w 1849 roku została podzielona 
2	 WOLF, G. Geschichte der Lemberger Universität von ihrer Begründung 1784 bis 1848, Kleine 

historische Schriften. Wien, 1892; TWARDOWSKI, K. Die Universität Lemberg.Material-
ien zur Beurteilung der Universitätsfrage. Wien, 1907; LEWICKI, K. Uniwersytet Lwows-
ki w 1809 roku. Lwów, 1936; Львівський державний університет імені Ів. Франка, ред. 
ВОЛКОВ, Р. Львів, 1947; ЛАЗАРЕНКО, Є. 300 років Львівського університету, Львів, 
1961; Львівський університет, 1661‒1986, ред. колегія ЧУГАЙОВ, В.  – МАКАРЧУК, С. 
– ГРИГОРАШ, Д. Львів, 1986; Львівський державний університет імені Івана Франка. 
1661–1999 (Матеріали щодо надання статусу «Національного», Львів, 1999; Сухий, О., 
Львівський університет на рубежі ХІХ-ХХ ст.; організація, школи, громадське життя. 
Вісник Львівського університету. Серія історична. Ювілейне видання з нагоди 350-річчя 
Львівського університету. За редакцією Олексія Сухого. Спеціальний випуск 49. Львів: 
ЛНУ ім. Івана Франка, 2013, с. 52 – 77; W. Macierzyński, Y. Gladio, L. Tarasenko, Stanislav 
Dnistryanskyi, Lviv University: the prosopographic research, Східноєвропейський історич-
ний вісник. Вип.17 (2020), с. 79 – 89.

3	 LUNDGREEN, P. Die Universität Lemberg und ihre Historiker (1784‒1914), Jahrbuch für Uni-
versitätsgeschichte. Band 8 (Berlin, 2005), 157 ‒ 185; Universitati Leopoliensi. Trecentesimum 
quiquagesimum anniversarium suae fundations celebranti. In memoriam. red. LOHMAN, W. 
Kraków, 2011; Encyklopedia. Львівский національний університет імені Івана Франка: 
в 2-х т. Т.  І: А–К (Львів 2011), Т.  ІІ: Л–Я (Львів 2014), Львів ЛНУ імені Івана Франка, 
2014.; Uniwersytet Jana Kazimierza we Lwowie, red., wstęp i zakończenie REDZIK, A., Kraków, 
2015; DITHEN, H. Geschichte der Universität Lemberg zwischen Absolutismus, Totalitaris-
mus und Nationalfragen. Berlin, 2018; КАЧМАР, В. Львівський університет у 1784-1918 
роках: організаційні, освітно-наукові трансфорації: монографія. Львів: ЛНУ імені Івана 
Франка, 2021.

4	 ДУХ, О.,- КМЕТЬ, В. Теологічний факультет. Encyklopedia… Львів: ЛНУ імені Івана 
Франка, 2014. c.506 – 508.



89

Wydział Teologiczny Uniwersytetu Lwowskiego (1849–1918): obszary dydaktyczne i 
badawcze, kadra dydaktyczna

na dwie, z językiem wykładowym ukraińskim i polskim. Po podpisaniu w Rzymie 
konkordatu między Stolicą Apostolską a Monarchią Austriacką, Katedra Prawa 
Kanonicznego została w 1857 r. przeniesiona z Wydziału Prawa na Wydział Teo-
logiczny. Katedra Teologii Fundamentalnej i Filozofii Chrześcijańskiej powstała 
w 1894 roku. Później, w 1919 r. pojawiły się: Katedra Sztuki Kościelnej, Katedra 
Katechetyki i Pedagogiki, Katedra Homiletyki; w 1920 r. – Katedra Szczegółowej 
Teologii Moralnej; w 1922 r. – Katedra Nauk Pomocniczych z Zakresu Biblistyki, 
a następnie Katedra Socjologii Chrześcijańskiej5.

W latach 1849-1918 struktura Wydziału Teologicznego, w tym zainteresowa-
nia badawcze pracowników dydaktycznych, zorientowane były na rozwój takich 
obszarów badawczych jak:

1.	 dogmatyka, teologia fundamentalna i filozofia chrześcijańska (w tych ra-
mach rozwijano również historię religii, nową dla Uniwersytetu naukę);

2.	 biblistyka i studia wschodnie;
3.	 historia Kościoła;
4.	 teologia moralna, teologia pastoralna, katecheza i metodyka;
5.	 prawo kanoniczne i kościelne (nowa faza tego nurtu rozpoczęła się dopie-

ro w latach 60. XIX wieku);
6.	 pedagogika i sztuka kościelna.

Dogmatyka, teologia fundamentalna, filozofia chrześcijańska
W semestrze letnim roku akademickiego 1849/1850 wśród kursów obo-

wiązkowych, na które mieli uczęszczać studenci teologii, była „Dogmatyka” w 
języku łacińskim (wykładana przez Sebastiana Tyczyńskiego) i w języku ukra-
ińskim (prowadzona przez Jakuba Gierowskiego)6. Zauważmy, że Sebastian Mi-
chał Tyczyński był c.k. publicznym profesorem zwyczajnym biblistyki i dialek-
tów wschodnich7 (na rok akademicki 1850/1851 zadeklarował kurs „Dogmatyki 
Chrześcijańskiej”)8. W tym samym czasie J. Gierowski był c.k. publicznym profe-
sorem zwyczajnym biblistyki Nowego Testamentu9.

Od początku lat pięćdziesiątych XIX w. funkcję wykładowcy dogmatyki w ję-
zyku łacińskim (z powodu długiej choroby prof. S. Tyczyńskiego) pełnił dr Fran-
ciszek Pelc, kapłan rzymskokatolickiej archidiecezji lwowskiej i profesor biblisty-
ki na lwowskich kursach studiów domowych dla duchownych stałych10, a potem 

5	 DŁUGOSZ, T. Rzut oka na dzieje lwowskiego Wydziału Teologicznego. Wydział Teologiczny 
Uniwersytetu Jana Kazimierza we Lwowie 1918–1933. Lwów, 1934, s.7 – 67.

6	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1849/1850, I-II.
7	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1849/1850, I-II - 1851/1852, I-II.
8	 Ordnung der Verlesungen, 1850/1851; PAOL (Państwowe Archiwum Obwodu Lwowskiego), 

f. 26, sygn. 12, akt. 11; sygn. 8, akt. 8 (Programy wykładów Wydziału oraz korespondencja 
z Senatem Uniwersytetu i Konsystorzem Metropolitalnym w sprawie porządku egzaminów, 
1850 – 1852).

9	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1849/1850, I-II
10	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1851/1852, I-II - 1856/1857, I-II; 

1865/1866, I-II -1868/1869, I-II.



90

Krzysztof REJMAN – Volodymyr KACHMAR – Oleksiy SUKHYY –  
Yuriy PACHKOVSKYY

też proboszcz rzymskokatolicki w Winnikach. Wśród kursów, które prowadził 
F. Pelc, była też dyscyplina „Teologia Dogmatyczna”11.

Zastępcą wykładowcy z dogmatyki z ukraińskim językiem wykładowym do 
ostatniej tercji lat pięćdziesiątych XIX wieku był Jakub Cipanowski, doktorant 
teologii, kapłan greckokatolickiej diecezji przemyskiej, prefekt akademicki Grec-
kokatolickiego Seminarium we Lwowie12. Jego przedmiot miał pełny tytuł „In-
strukcja dogmatyczna dla studentów greckokatolickiego seminarium duchow-
nego”13.

Do grona profesorów Wydziału Teologicznego (jako publiczny profesor zwy-
czajny dogmatyki w języku łacińskim) od ostatniej tercji lat pięćdziesiątych XIX 
w. dołączył dr  Józef Czerlunczakiewicz, kapłan greckokatolickiej diecezji prze-
myskiej14. Wśród kursów prowadzonych przez absolwenta Ateneum Urbania w 
Rzymie15 , znalazły się następujące dyscypliny: „Teologia dogmatyczna”, „Teolo-
gia dogmatyczna (fundamentalna i częściowo specjalna)”, „Dogmatyka ogólna”, 
„Dogmatyka specjalna”, „Teologia dogmatyczna specjalna”, „Teologia Fundamen-
talna”16. W przeciwieństwie więc do listy przedmiotów na scharakteryzowanym 
kierunku dydaktyczno-badawczym, które były wykładane do pierwszej połowy 
lat 50. XIX wieku, zakres dyscyplin oferowanych do studiowania poszerzył się, 
wskazując na rozwój kierunku. W szczególności pojawił się osobny kurs teologii 
fundamentalnej.

W związku z  tym, od połowy lat 60. XIX wieku, kapłan greckokatolickiej 
archidiecezji przemyskiej, prefekt dydaktyczny greckokatolickiego seminarium 
generalnego, doktor teologii Sylwester Sembratowicz, został zastępcą profesora 
dogmatyki17. Od końca dekady wykładał już jako c.k.  publiczny profesor zwy-
czajny dogmatyki specjalnej i  jednocześnie adiunkt teologii fundamentalnej18. 
Wśród kursów S.  Sembratowicza mieściły się „Dogmatyka Specjalna” i  „Dog-
matyka Ogólna”19. Pod koniec lat 60. XIX w. druga część charakteryzowanego 
nurtu, czyli teologia fundamentalna, została zinstytucjonalizowana na Wydziale 
Teologicznym w postaci adiunktury.

Jeśli chodzi o rozwój dogmatyki w kolejnych dekadach, to obszar tematyczny 
stopni profesorskich stanowił już jej odrębne części. Na przykład na początku lat 

11	 Ordnung der Verlesungen, 1851/1852, I-II - 1868/1869, I-II.
12	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1849/1850, I-II - 1857/1858, I-II.
13	 Ordnung der Verlesungen, 1850/1851, I-II - 1857/1858, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 12, akt. 11; akt. 

144 (Korespondencja z Ministerstwem Wyznań i Oświaty oraz wydziałami w sprawie opraco-
wania programu wykładów na rok akademicki 1857/1858, z dodaniem programów wykładów 
dla Uniwersytetu Lwowskiego na lata akademickie 1851/1852 i  1853/1854); akt. 161 (Kore-
spondencja z Ministerstwem Wyznań i Oświaty oraz wydziałami w sprawie przygotowania 
i rozpowszechnienia programu wykładów na rok akademicki 1857/1858); sygn. 8, akt. 8; akt. 
54 (Programy wykładów oraz korespondencja z rektoratem i instytucjami kościelnymi w spra-
wach oświatowych, 1855-1856).

14	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1857/1858, I-II - 1864/1865, I-II.
15	 ГЛИСТЮК, Я. Черлюнчакевич Юзеф, Encyclopedia... Т. ІІ, с. 647.
16	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1857/1858, I-II - 1864/1865, I-II.
17	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1866/1867, I-II - 1870/1871, I-II.
18	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1869/1870, I-II - 1870/1871, I-II.
19	 Ordnung der Verlesungen, 1866/1867, I-II - 1870/1871, I-II.



91

Wydział Teologiczny Uniwersytetu Lwowskiego (1849–1918): obszary dydaktyczne i 
badawcze, kadra dydaktyczna

80. XIX wieku zastępcą adiunkta dogmatyki ogólnej był Teofil Sembratowicz, 
doktor teologii20, a zastępcą profesora dogmatyki specjalnej – Emilian Lamboj, 
doktorant teologii21. Stąd, c.k. publicznym profesorem zwyczajnym dogmatyki 
specjalnej i jednocześnie adiunktem teologii fundamentalnej, a od roku akade-
mickiego 1885/1886. – c.k. publicznym profesorem zwyczajnym dogmatyki spe-
cjalnej i  teologii fundamentalnej został dr Jan Mazurkiewicz (który prowadził 
wykłady do końca lat 80. XIX w.)22.

Po J. Mazurkiewiczu, profesorem nadzwyczajnym dogmatyki specjalnej, a od 
roku akademickiego 1892/1893 profesorem zwyczajnym dogmatyki specjalnej 
został doktor teologii Józef Bilczewski (prowadził wykłady do końca lat 90. XIX 
wieku)23. Później profesorem nadzwyczajnym dogmatyki specjalnej, a  od roku 
akademickiego 1906/1907 profesorem zwyczajnym dogmatyki specjalnej został 
Maciej Sieniatycki, który najpierw pracował jako adiunkt Wydziału Teologiczne-
go, a od początku XX w. – jako habilitowany prywatny docent dogmatyki spe-
cjalnej24. M. Sieniatycki prowadził wykłady do końca lat 1900.

W następnej dekadzie jednym z głównych przedstawicieli tego nurtu był dr 
Franciszek Lisowski, najpierw habilitowany prywatny docent dogmatyki specjal-
nej i  spekulatywnej, od roku akademickiego 1914/1915 profesor nadzwyczajny 
dogmatyki specjalnej, od roku akademickiego 1916/1917 profesor zwyczajny 
dogmatyki specjalnej, a  od roku akademickiego 1917/1918 profesor zwyczajny 
dogmatyki specjalnej i  zastępca profesora dogmatyki spekulatywnej25. Należy 
dodać, że w okresie od początku do połowy lat 10. XX wieku zastępcą profesora 
dogmatyki spekulatywnej był dr Michał Kuryś26.

Ze wzmianek o zakresie tematycznym stopni naukowych Wydziału Teolo-
gicznego wynika, że dogmatyka mogła być łączona z  teologią fundamentalną. 
Jednak od lat 90. XIX wieku najczęściej łączono ją z filozofią chrześcijańską. Jed-
nym z  pierwszych wykładowców, którzy rozwinął ten kierunek w nowej fazie 
Wydziału Teologicznego, był dr teologii Józef Laskowski, który prowadził wykła-
dy w pierwszej tercji lat 90. XIX w. jako habilitowany prywatny docent filozofii 
chrześcijańskiej27. W roku akademickim 1892/1893 habilitowanym prywatnym 
docentem dogmatyki fundamentalnej został Leon Wałęga, doktor teologii, któ-
ry rozpoczął pracę dydaktyczną na Uniwersytecie jako wykładowca katechetyki 

20	 Skład Uniwersytetu, 1880/1881, I-II.
21	 Ibidem.
22	 Skład Uniwersytetu, 1881/1882, I-II - 1889/1890, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 12, akt. 820 (Programy 

wykładów wydziałów na semestr zimowy 1888/1889); sygn. 8, akt. 168 (Programy wykładów, 
zarządzenia Ministerstwa Wyznań i Oświaty, korespondencja z ministerstwem, rektoratem 
i instytucjami kościelnymi w sprawach oświatowych, 1884-1886).

23	 Skład Uniwersytetu, 1890/1891, I-II - 1899/1900, I-II.
24	 Skład Uniwersytetu, 1899/1900, I-II - 1908/1909, I-II.
25	 Skład Uniwersytetu, 1913/1914, I-II - 1917/1918, I-II.
26	 Skład Uniwersytetu, 1911/1912, I-II - 1915/1916, I-II.
27	 Skład Uniwersytetu, 1890/1891, I-II - 1892/1893, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 12, akt. 886 (Korespon-

dencja z Ministerstwem Wyznań i Oświaty oraz dziekanatami wydziałów w sprawie sporzą-
dzenia i zatwierdzenia programu wykładów, rozpoczęcia i zakończenia roku akademickiego 
oraz immatrykulacji studentów, 1892-1893).



92

Krzysztof REJMAN – Volodymyr KACHMAR – Oleksiy SUKHYY –  
Yuriy PACHKOVSKYY

i  metodyki (w języku polskim). Od roku akademickiego 1894/1895 uczony był 
profesorem nadzwyczajnym dogmatyki fundamentalnej i  filozofii chrześcijań-
skiej (prowadził wykłady tam do ostatniej tercji lat 90. XIX wieku)28. W roku 
akademickim 1897/1898 zastępcą profesora teologii fundamentalnej i  filozofii 
chrześcijańskiej był dr Błażej Jaszowski29, a w roku 1898/1899 zastępcą profeso-
ra teologii fundamentalnej i filozofii chrześcijańskiej był adiunkt Stefan Juryk30. 
W roku akademickim 1899/1900 profesorem nadzwyczajnym, a  od 1904/1905 
profesorem zwyczajnym dogmatyki fundamentalnej i  filozofii chrześcijańskiej 
został Jan Żukowski, który wcześniej był adiunktem na Wydziale Teologicznym. 
To on w kolejnych latach stał się jednym z profesorów, którzy ukształtowali li-
nię rozwoju tej części kierunku dydaktyczno-badawczego. W roku akademickim 
1909/1910 profesorem zwyczajnym dogmatyki fundamentalnej i filozofii chrze-
ścijańskiej, a od 1916/1917 profesorem zwyczajnym filozofii chrześcijańskiej zo-
stał doktor teologii Kazimierz Weiss31. Należy dodać, że w 1912 roku do grona 
profesorskiego Wydziału Teologicznego dołączył Szczepan Szydelski, profesor 
teologii fundamentalnej i historii religii, doktor teologii32, absolwent Wydziału 
Teologicznego Uniwersytetu Lwowskiego (1896).33

Biblistyka i języki wschodnie
Powyższy kierunek składał się z dwóch części – Biblistyki Starego Testamen-

tu i Dialektów Wschodnich oraz Biblistyki Nowego Testamentu.
Na przełomie lat 40. i  50. XIX w. w gronie profesorskim Wydziału Teolo-

gicznego przebywał wspomniany już S. M. Tyczyński, kapłan rzymskokatolickiej 
archidiecezji przemyskiej (pierwszy składnik przedmiotu jego tytułu nie precy-
zował, jakie nauki biblijne miał prawo wykładać – ze Starego czy Nowego Testa-
mentu),34 a w swojej działalności dydaktycznej, jak już wskazano, kładł nacisk na 
dogmatykę chrześcijańską35. Co ciekawe, sfera przedmiotowa tytułu prof. S. Ty-
czyńskiego była niemal identyczna ze sferą przedmiotową prof. Jana Ewangelisty 
Kucharskiego, który do końca drugiej tercji lat 50. XIX w. należał do grona pro-
fesorskiego Wydziału Teologicznego. Ten kapłan rzymskokatolickiej archidiece-
zji lwowskiej, doktor teologii, który w 1848 r. pełnił funkcję dziekana Wydziału 
Teologicznego, był c.k. publicznym profesorem zwyczajnym biblistyki Starego 
Testamentu i dialektów wschodnich.36

Należy zaznaczyć, że w semestrze letnim roku akademickiego 1849/1850 
przedmiot J. Kucharskiego „Język hebrajski i pokrewne dialekty biblijne (arabski, 

28	 Skład Uniwersytetu, 1888/1889, I-II - 1896/1897, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 12, akt. 820.
29	 Skład Uniwersytetu, 1897/1898,, I-II.
30	 Skład Uniwersytetu, 1895/1896, I-II - 1898/1899, I-II.
31	 Skład Uniwersytetu, 1909/1910, I-II - 1917/1918, I-II.
32	 Skład Uniwersytetu, 1912/1913, I-II - 1917/1918, I-II.
33	 БОДНАР, Г. Щепан Шидельський, Encyclopedia… Т. ІІ, с. 677.
34	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1849/1850, I-II - 1851/1852, I-II.
35	 Ordnung der Verlesungen, 1850/1851; PAOL, f. 26, sygn. 8, akt. 8.
36	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1849/1850, I-II - 1856/1857, I-II.



93

Wydział Teologiczny Uniwersytetu Lwowskiego (1849–1918): obszary dydaktyczne i 
badawcze, kadra dydaktyczna

syryjski, chaldejski)” należał do wykładów fakultatywnych.37 W sumie jednak li-
sta kursów J. Kucharskiego była dość obszerna i obejmowała zarówno dyscypli-
ny historyczne, jak i filologiczne, w szczególności: „Wprowadzenie do świętych 
ksiąg Starego Testamentu”, „Ogólne i specjalne wprowadzenie do świętych ksiąg 
Starego Testamentu”, „Archeologia biblijna”, „Archeologia biblijna, w szczegól-
ności badanie Starego Testamentu”, „Język hebrajski”, „Język hebrajski i egzegeza 
świętych ksiąg Starego Testamentu”, „Egzegeza Księgi Zachariasza i niektórych 
Psalmów”, „Dialekty biblijne (chaldejski, syryjski i  arabski)”, „Języki syryjski, 
chaldejski i  arabski z  ćwiczeniami praktycznymi”, „Języki syryjski i  chaldejski 
z ćwiczeniami praktycznymi”, „Język arabski z ćwiczeniami praktycznymi”38.

Po zakończeniu działalności pedagogicznej przez J. Kucharskiego, stanowi-
sko profesora biblistyki Starego Testamentu i dialektów wschodnich objęli Łu-
kasz rycerz von Solecki i Ignacy Chrzanowski.

Doktor teologii Ł.  Solecki był kapłanem rzymskokatolickiej archidiecezji 
lwowskiej39. Wśród jego kursów warto zaznaczyć „Wprowadzenie do świętych 
ksiąg Starego Testamentu”, „Archeologia biblijna”, „Historia sakralna”, „Egzege-
za Wulgaty”, „Interpretacja Księgi Proroka Jeremiasza według Wulgaty”, „Języki 
wschodnie”, „Gramatyka języka hebrajskiego”, „Język hebrajski i egzegeza świę-
tych ksiąg Starego Testamentu”, „Język hebrajski i egzegeza oryginalnego tekstu 
Starego Testamentu”, „Język arabski z ćwiczeniami praktycznymi”, „Języki syryj-
ski i chaldejski (gramatyka) z ćwiczeniami praktycznymi”40.

Doktor teologii, adiunkt Studium Teologicznego I. Chrzanowski , w swoim 
głównym miejscu pracy był kapłanem w rzymskokatolickiej archidiecezji lwow-
skiej, prefektem nauczania, później wicerektorem Łacińskiego Seminarium Du-
chownego. Do grona profesorskiego Wydziału Teologicznego należał od ostatniej 
tercji lat 50. XIX wieku do połowy następnej dekady41. I. Chrzanowski, podobnie 
jak jego poprzednicy, prowadził kursy „Archeologia biblijna”, „Gramatyka he-
brajska”, „Języki syryjski i chaldejski z ćwiczeniami praktycznymi”, „Interpreta-
cja wybranych fragmentów Mądrości Proroków według Wulgaty”42.

Od pierwszej tercji lat sześćdziesiątych XIX wieku rozwój części kierunku wy-
znaczał bazyliański ksiądz Klemens Sarnicki. Początkowo figurował jako drugi 
adiunkt, doktorant teologii (doktor teologii od roku akademickiego 1866/1867), 
a od roku 1865/1866 jako zastępca profesora biblistyki Starego Testamentu i dia-
lektów wschodnich43. К.  Sarnicki wykładał następujące przedmioty: „Historia 
sakralna”, „Interpretacja ksiąg Starego Testamentu wg. Wulgaty”, „Interpre-
tacja ksiąg Starego Testamentu wg. Wulgaty (Księga Ezechiela)”, „Interpreta-

37	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1849/1850, I-II.
38	 Ordnung der Verlesungen, 1850/1851, I-II - 1857/1858, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 12, akt. 144; 

sygn. 161; sygn. 8, akt. 8; akt. 54.
39	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1857/1858, I-II - 1864/1865, I-II.
40	 Ordnung der Verlesungen, 1857/1858, I-II - 1864/1865, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 12, akt. 144; akt. 161.
41	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1857/1858, I-II - 1864/1865, I-II.
42	 Ordnung der Verlesungen, 1860/1861, I-II.
43	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1863/1864, I-II - 1870/1871, I-II; 

PAOL, f. 26, sygn. 5, akt. 1688 (Akta osobowe Sarnickiego Klemensa).



94

Krzysztof REJMAN – Volodymyr KACHMAR – Oleksiy SUKHYY –  
Yuriy PACHKOVSKYY

cja wybranych rozdziałów Starego Testamentu wg. Wulgaty (Prorok Izajasz)”, 
„Interpretacja wybranych rozdziałów z  Proroka Jeremiasza (Wulgata)”, „Inter-
pretacja wybranych psalmów Starego Testamentu wg. Wulgaty”, „Gramatyka 
języka hebrajskiego”, „Gramatyka dialektów wschodnich (syryjskiego i chaldej-
skiego) z praktycznymi ćwiczeniami”, „Języki syryjski i chaldejski z praktyczny-
mi ćwiczeniami”, „Gramatyka języka arabskiego z praktycznymi ćwiczeniami”44. 
К. Sarnicki do początku XX wieku był publicznym profesorem zwyczajnym bi-
blistyki Starego Testamentu i  dialektów semickich45 (jak widzimy, nazwa kie-
runku została nieco zmodyfikowana: zamiast słowa „wschodni” zaczęto używać 
słowa „semicki”).

W roku akademickim 1903/1904 doktor teologii Tytus Myszkowski (wcze-
śniej profesor nadzwyczajny na Wydziale Teologicznym, a od końca XIX wieku 
prywatny docent biblistyki Nowego Testamentu został profesorem nadzwyczaj-
nym biblistyki Starego Testamentu i dialektów semickich (w języku ukraińskim). 
Od ostatniej tercji lat 1900, T. Myszkowski był profesorem zwyczajnym biblistyki 
Starego Testamentu i dialektów semickich, a od roku akademickiego 1916/1917 
jednocześnie profesorem zwyczajnym biblistyki Starego Testamentu i dialektów 
semickich oraz prywatnym docentem biblistyki Nowego Testamentu46 W roku 
akademickim 1915/1916 zastępcą profesora biblistyki Starego Testamentu był dr 
Jakub Demitrowski, który pod koniec okresu austriackiego pełnił funkcję ad-
iunkta Wydziału Teologicznego47.

W semestrze letnim roku akademickiego 1849/1850 kurs „Interpretacja Bi-
blii: Wprowadzenie do ksiąg Nowego Testamentu” należał do przedmiotów obo-
wiązkowych, z którymi musieli zapoznać się studenci teologii. Studenci pierw-
szego roku byli zapoznawani z kursem przez J. Kucharskiego, a studenci drugiego 
roku uczestniczyli w wykładach J. Gierowskiego. Do wykładów fakultatywnych 
w semestrze letnim charakteryzowanego roku akademickiego należały „Lektury 
interpretacyjne Nowego Testamentu” (wykładowca J. Gierowski)48. Doktor teolo-
gii J. Gierowski był c.k. publicznym profesorem zwyczajnym biblistyki Nowego 
Testamentu, kanonikiem honorowym greckokatolickiej kapituły metropolitalnej 
w Przemyślu, doradcą i referentem lwowskiego greckokatolickiego konsystorzu 
metropolitalnego49.

Od początku lat 50. XIX w. wykładowcą biblistyki Nowego Testamentu, wyż-
szych zasad biblijnych i języka greckiego (później wymieniony jako wykładowca 
biblistyki Nowego Testamentu) był kapłan greckokatolickiej diecezji przemyskiej 
i prefekt akademicki lwowskiego seminarium greckokatolickiego, doktor teologii 

44	 Ordnung der Verlesungen, 1865/1866, I-II - 1870/1871, I-II.
45	 Skład Uniwersytetu, 1880/1881, I-II - 1901/1902, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 13, akt. 3 (Komuni-

kat do Ministerstwa Wyznań i Oświaty oraz wydziałów w sprawie zatwierdzenia programu 
wykładów, ich terminów rozpoczęcia i zakończenia, 1900-1901); akt. 37 (Rozkłady programo-
we wykładów, sylabusy i inne materiały dotyczące tych zagadnień na pierwsze półrocze roku 
1901/1902); sygn. 8, akt. 168.

46	 Skład Uniwersytetu, 1890/1891, I-II - 1917/1918, I-II.
47	 Skład Uniwersytetu, 1915/1916, I-II - 1917/1918, I-II.
48	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1849/1850, I-II.
49	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1849/1850, I-II.



95

Wydział Teologiczny Uniwersytetu Lwowskiego (1849–1918): obszary dydaktyczne i 
badawcze, kadra dydaktyczna

Józef Sembratowicz. W latach 1859-1865 figurował on już jako c.k. publiczny pro-
fesor zwyczajny biblistyki Nowego Testamentu i greki50. Zwróćmy uwagę, że w 
roku akademickim 1865/1866, mimo statusu profesora, J. Sembratowicz pojawia 
się tylko w radzie pedagogicznej Wydziału Teologicznego, a nie w radzie profe-
sorskiej (mogło to wynikać z faktu, że w tym roku akademickim był pomocni-
kiem profesora dogmatyki)51.

Zakres przedmiotów, za które odpowiadał J. Sembratowicz w czasie swojego 
wykładania na Wydziale Teologicznym, był znaczny. Były to: „Ogólne i specjalne 
wprowadzenie do ksiąg świętych Nowego Testamentu”, „Hermeneutyka biblijna”, 
„Wykłady egzegetyczne z Ewangelii św. Marka”, „Wykłady egzegetyczne z Listu 
św. Pawła do Koryntian”, „Wykłady egzegetyczne z Listu św. Pawła do Rzymian”, 
„Interpretacja Dziejów św. Apostołów”, „Interpretacja Ewangelii św. Jana według 
Wulgaty”, „Interpretacja Ewangelii św. Jana według tekstu oryginalnego”, „Inter-
pretacja Ewangelii św. Łukasza według Wulgaty z uwzględnieniem pozostałych 
części Ewangelii”, „Interpretacja Ewangelii św. Łukasza z uwzględnieniem pozo-
stałych części Ewangelii według tekstu oryginalnego”, „Interpretacja Ewangelii 
św. Mateusza według oryginalnego tekstu greckiego”, „Wyższe interpretacje Li-
stu św. Pawła do Żydów”, „Wyższe interpretacje Listu św. Pawła do Koryntian”, 
„Język grecki i hermeneutyka biblijna Nowego Testamentu”, „Język grecki i egze-
geza Ewangelii św. Marka”52.

Kierunek „Biblistyka i języki wschodnie” reprezentował również Antoni Czaj-
kowski. Najpierw był on pierwszym adiunktem, zastępca wykładowcy katechety-
ki i metodyki (w języku ukraińskim), a od roku akademickiego 1852/1853 figuruje 
już jako były adiunkt Wydziału Teologicznego, zastępca wykładowcy biblistyki 
Nowego Testamentu, katechetyki i metodyki (w języku ukraińskim), czyli zakres 
tematyczny tego wykładowcy stał się znacznie szerszy. W swoim głównym miej-
scu pracy A. Czajkowski był kapłanem greckokatolickiej archidiecezji lwowskiej 
i prefektem edukacyjnym greckokatolickiego seminarium we Lwowie. Przez całe 
lata 50. XIX wieku był członkiem rady dydaktycznej53. Lista kursów z zakresu bi-
blistyki, które A. Czajkowski prowadził po łacinie, jest dość pokaźna. Wśród kur-
sów, na których prowadził wykłady A. Czajkowski, były: „Hermeneutyka biblij-
na”, „Egzegeza wyższa”, „Wprowadzenie do świętych ksiąg Nowego Testamentu”, 
„Język grecki i  egzegeza oryginalnego tekstu Nowego Testamentu”, „Egzegeza 
Wulgaty”, „Język grecki i egzegeza Ewangelii św. Jana”, „Język grecki i egzegeza 
Ewangelii św. Mateusza”, „Interpretacja Ewangelii św. Marka według Wulgaty”, 
„Język grecki i egzegeza Ewangelii św. Marka oraz Pierwszego Listu św. Pawła do 
Koryntian”, „Wykłady egzegetyczne z Pierwszego Listu św. Pawła do Koryntian”, 
„Wykłady egzegetyczne z  Listu św.  Pawła do Rzymian”, „Wyższe interpretacje 
Listu św. Pawła do Rzymian. Pawła do Rzymian”, „Wykłady egzegetyczne z Listu 

50	 ГЛИСТЮК, Я. Сембратович Йосиф. Encyclopedia… Т. ІІ, с. 409.
51	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1850/1851, I-II - 1851/1852, I-II; 

1858/1859, I-II - 1865/1866, I-II.
52	 Ordnung der Verlesungen, 1850/1851, I-II - 1851/1852, I-II; 1860/1861, I-II - 1864/1865, I-II; 

PAOL, f. 26, sygn. 8, akt. 8.
53	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1851/1852, I-II - 1859/1860, I-II.



96

Krzysztof REJMAN – Volodymyr KACHMAR – Oleksiy SUKHYY –  
Yuriy PACHKOVSKYY

św.  Pawła do Galacjan”, „Wykłady egzegetyczne z  Listu św.  Pawła do Efezjan”, 
„Interpretacja Listu św. Pawła do Żydów według tekstu greckiego”54.

Od połowy lat 60. XIX wieku zastępcą profesora biblistyki Nowego Testa-
mentu został Franciszek Peltc. Był on członkiem rady dydaktycznej od począt-
ku lat 50. XIX wieku do końca następnej dekady (z przerwami)55. F. Pelc, kon-
tynuując naukową tradycję swoich kolegów, wprowadził studentów do kursów 
„Hermeneutyka biblijna”, „Interpretacja ksiąg Nowego Testamentu według ory-
ginalnego tekstu greckiego”, „Interpretacja ksiąg Nowego Testamentu według 
oryginalnego tekstu greckiego: „List do Galacjan”, „Interpretacja ksiąg Nowego 
Testamentu według oryginalnego tekstu greckiego: Pierwszy List św. Pawła do 
Koryntian”, „Interpretacja ksiąg Nowego Testamentu według oryginalnego tek-
stu greckiego: Drugi List św.  Pawła do Koryntian”, „Interpretacja według tek-
stu Wulgaty: Ewangelia św.  Łukasza”, „Interpretacja według tekstu Wulgaty: 
Ewangelia św. Mateusza”, „Wyższe interpretacje św. Jana”, „Wyższe interpretacje 
św. Piotra”, „Wyższe interpretacje Listu św. Jakuba”56.

Pod koniec lat 60. XIX w. członkiem rady profesorskiej Wydziału Teologicz-
nego (jako c.k.  publiczny profesor zwyczajny biblistyki Nowego Testamentu) 
został od razu Józef Watzka, doktor teologii, kapłan rzymskokatolickiej diece-
zji tarnowskiej57. W późniejszym okresie obszar tematyczny profesury J. Watzki 
uległ dopracowaniu – do początku lat 90. XIX w. stał się publicznym profesorem 
zwyczajnym biblistyki i wyższej egzegezy Nowego Testamentu58. Wśród kursów 
profesora znalazły się „Hermeneutyka biblijna”, „Wprowadzenie do świętych 
ksiąg Nowego Testamentu”, „Interpretacja według oryginalnego tekstu greckie-
go Listu św. Pawła do Rzymian”, „Wyższe interpretacje Listu do Żydów”, „Wyższe 
interpretacje Listu św. Pawła do Tymoteusza”, „Interpretacja ksiąg Nowego Te-
stamentu według tekstu greckiego: Pierwszy List św. Pawła do Koryntian”, „In-
terpretacja według tekstu Wulgaty: Ewangelia św. Mateusza”59.

W roku akademickim 1890/1891 profesorem nadzwyczajnym biblistyki No-
wego Testamentu i  niemal natychmiast (1892/1893) profesorem zwyczajnym 
biblistyki Nowego Testamentu został doktor teologii Józef Komarnicki, który 
wcześniej pracował jako adiunkt na Wydziale Teologicznym i prowadził zajęcia 
z katechetyki i metodologii w języku ukraińskim60. Należy dodać, że w połowie 
lat 10. XX wieku zastępcą profesora języków wschodnich i wyższej egzegezy Sta-
54	 Ordnung der Verlesungen, 1851/1852, I-II - 1859/1860, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 12, akt. 179 

(Korespondencja z Ministerstwem Wyznań i Oświaty w sprawie opracowania programu wy-
kładów na rok akademicki 1859/1860); akt. 196 (Korespondencja z  Ministerstwem Wyznań 
i Oświaty, Namiestnictwem we Lwowie i wyższymi uczelniami w sprawie przygotowania i roz-
powszechnienia programu wykładów, 1859-1860); sygn. 8, akt. 8; akt. 54.

55	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1851/1852, I-II - 1856/1857, I-II; 
1865/1866, I-II -1868/1869, I-II.

56	 Ordnung der Verlesungen, 1851/1852, I-II - 1868/1869, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 8, akt. 8; akt. 54.
57	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1869/1870, I-II - 1870/1871, I-II.
58	 Skład Uniwersytetu, 1880/1881, I-II - 1889/1890, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 12, akt. 820; sygn. 8, 

akt. 168.
59	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1869/1870, I-II - 1870/1871, I-II.
60	 Skład Uniwersytetu, 1885/1886, I-II - 1917/1918, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 5, akt. 907 (Akta oso-

bowe Józefa Komarnickiego).



97

Wydział Teologiczny Uniwersytetu Lwowskiego (1849–1918): obszary dydaktyczne i 
badawcze, kadra dydaktyczna

rego i Nowego Testamentu był Teodozjusz Tytus Gałuszczyński, doktor teologii 
(pracujący później jako adiunkt Wydziału Teologicznego)61.

Historia Kościoła
W semestrze letnim roku akademickiego 1849/1850 jednym z  obowiązko-

wych wykładów na Wydziale Teologicznym była „Historia Kościoła chrześci-
jańskiego”, którą wykładał Onufry rycerz von Krynicki62. Przeczytał on również 
kursy „Historia Kościoła chrześcijańskiego, przeplatana historią literatury teo-
logicznej od założenia Kościoła Chrystusowego do pontyfikatu Grzegorza VII” 
oraz „Historia Kościoła chrześcijańskiego, przeplatana historią literatury teolo-
gicznej od pontyfikatu Grzegorza VII do czasów współczesnych”63. Do końca lat 
50. XIX wieku O. von Krynicki, jako jeden z miarodajnych profesorów Wydziału 
Teologicznego, był członkiem rady profesorskiej64.

W latach 60. XIX wieku zastępcą wykładowcy historii Kościoła był Józef Del-
kiewicz, kapłan greckokatolickiej diecezji przemyskiej, prefekt akademicki lwow-
skiego seminarium greckokatolickiego, doktor teologii. Od połowy lat 60. XIX 
wieku J. Delkiewicz jest wymieniany w dokumentach jako publiczny profesor 
zwyczajny historii kościoła, a od roku akademickiego 1887/1888 do końca lat 80. 
XIX wieku był profesorem zwyczajnym historii kościoła i pedagogiki (wykładał 
pedagogikę w języku ukraińskim)65. Głównym przedmiotem wykładanym przez 
wiele lat przez uczonego była „Historia kościelna”66.

Po J. Delkiewiczu profesorem zwyczajnym historii kościoła był dr Eustachy 
Skrochowski (prowadził wykłady do połowy lat 90. XIX w.)67. W późniejszym 
okresie głównym przedstawicielem tego kierunku był doktor teologii Jan Fijałek 
(późniejszy doktor teologii i prawa kanonicznego) jako profesor nadzwyczajny 
historii Kościoła, a od roku akademickiego 1899/1900 jako profesor zwyczajny hi-
storii Kościoła (prowadził wykłady do końca pierwszej tercji lat 1910)68. W latach 
wojny zastępcą profesora historii Kościoła, a od roku akademickiego 1916/1917 
profesorem nadzwyczajnym historii Kościoła został doktor teologii Mieczysław 
Tarnawski (rozpoczął wykłady na Wydziale Teologicznym w roku akademickim 
1914/1915 jako adiunkt habilitowany historii kościelnej)69.

61	 Skład Uniwersytetu, 1915/1916, I-II - 1917/1918, I-II.
62	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1849/1850, I-II.
63	 Ordnung der Verlesungen, 1850/1851, I-II - 1857/1858, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 12, akt. 11; sygn. 

161; sygn. 8, akt. 8; akt. 54.
64	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1849/1850, I-II - 1859/1860, I-II
65	 Akademische Behörden an der k . k . Universität zu Lemberg, 1860/1861, I-II - 1870/1871, I-II; 

Skład Uniwersytetu, 1880/1881, I-II - 1889/1890, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 5, akt. 555 Akta osobo-
we Józefa Delkiewicza); sygn. 8, akt. 168.

66	 Ordnung der Verlesungen, 1860/1861, I-II - 1870/1871, I-II.
67	 Skład Uniwersytetu, 1890/1891, I-II - 1894/1895, I-II.
68	 Skład Uniwersytetu, 1896/1897, I-II - 1912/1913, I-II. Patrz: L. MICHALSKA-BRACHA, L. – 

BRACHA, K. „Jan Fijałek (1864-1936)”,.Złota księga historiografii lwowskiej XIX i XX wieku . 
T. II, pod red. nauk. J. Maternickiego, P. Sierżęgi, L. Rzeszów: Zaszkilniaka, 2014), 179 – 190.

69	 Skład Uniwersytetu, 1914/1915, I-II - 1917/1918, I-II.



98

Krzysztof REJMAN – Volodymyr KACHMAR – Oleksiy SUKHYY –  
Yuriy PACHKOVSKYY

Teologia moralna, teologia pastoralna, katecheza i metodologia
Już w semestrze letnim roku akademickiego 1849/1850 r. przedmiot „Teolo-

gia moralna” (w języku łacińskim) należał do wykładów obowiązkowych70, które 
prowadził na trzecim roku Benedykt Lewicki, doktor teologii, c.k. publiczny pro-
fesor zwyczajny teologii moralnej, c.k. radca, kanonik honorowy i radca konsy-
storza greckokatolickiej kapituły metropolitalnej we Lwowie71. Zadeklarował ten 
przedmiot również na kolejny rok akademicki72.

Od początku lat 50. XIX wieku nauczanie teologii moralnej na Uniwersytecie 
Lwowskim związane było z postacią Ludwika Malinowskiego. Kapłan rzymsko-
katolickiej archidiecezji lwowskiej (później także prefekt akademicki lwowskiego 
rzymskokatolickiego seminarium duchownego, profesor pedagogiki Lwowskich 
Domowych Kursów Teologiczno-Filozoficznych dla kleryków zwyczajnych), peł-
nił na Wydziale Teologicznym Uniwersytetu najpierw funkcję adiunkta, a także 
był doktorantem teologii. Od roku akademickiego 1851/1852 był wykładowcą 
teologii moralnej i pedagogiki. W roku akademickim 1857/1858 L. Malinowski 
występował już jako doktor teologii i  c.k. publiczny profesor zwyczajny teolo-
gii moralnej i pedagogiki na placówce szkolnictwa teologicznego dla kleryków 
zwyczajnych, oraz adiunkt tych przedmiotów na Uniwersytecie Lwowskim, ase-
sor sądu małżeńskiego archidiecezji rzymskokatolickiej we Lwowie, ale niemal 
natychmiast został c.k. publicznym profesorem zwyczajnym teologii moralnej 
i pedagogiki na Wydziale Teologicznym Uniwersytetu Lwowskiego73. Przedmio-
ty wykładane przez L. Malinowskiego miały tytuł: „Teologia moralna”, „Pedago-
gika”, „Pedagogika ogólna”74.

Od połowy lat 60. zastępcą profesora teologii moralnej na Wydziale Teolo-
gicznym był wicerektor lwowskiego seminarium rzymskokatolickiego, doktor 
teologii Albert Filarski, od końca dekady – c.k. publiczny profesor zwyczajny teo-
logii moralnej75. Jego główny kurs dla studentów teologii miał taką samą nazwę 
jak jego dziedzina profesorska – „Teologia moralna”76. A. Filarski był publicznym 
profesorem zwyczajnym teologii moralnej do ostatniej tercji lat 90. XIX wieku77. 
Po nim, w roku akademickim 1897/1898 zastępcą profesora teologii moralnej był 
prywatny docent teologii moralnej, doktor teologii Stanisław Narajewski (to wła-
śnie on został nowym profesorem nadzwyczajnym teologii moralnej, a od roku 
akademickiego1903/1904 profesorem zwyczajnym teologii moralnej)78.

Kursy „Teologia pastoralna dla katolików” (w języku polskim) i „Teologia pa-
storalna dla grekokatolików” (w języku ukraińskim), były prowadzone we wspo-

70	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1849/1850, I-II.
71	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1849/1850, I-II - 1850/1851, I-II.
72	 Ordnung der Verlesungen, 1850/1851, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 8, akt. 8.
73	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1849/1850, I-II - 1865/1866, I-II .
74	 Ordnung der Verlesungen, 1851/1852, I-II - 1865/1866, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 8, akt. 8; akt. 54.
75	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1865/1866, I-II - 1869/1870, I-II.
76	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1866/1867, I-II - 1870/1871, I-II.
77	 Skład Uniwersytetu, 1880/1881, I-II - 1897/1898, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 8, akt. 168.
78	 Skład Uniwersytetu, 1892/1893, I-II - 1917/1918, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 12, akt. 886.



99

Wydział Teologiczny Uniwersytetu Lwowskiego (1849–1918): obszary dydaktyczne i 
badawcze, kadra dydaktyczna

mnianym już semestrze letnim roku 1849/1850 odpowiednio przez Juliana Za-
górskiego i Antoniego Juzyczyńskiego)79.

Kapłan rzymskokatolickiej archidiecezji lwowskiej, doktor teologii, c.k. pu-
bliczny profesor zwyczajny teologii pastoralnej w języku polskim, J. Zagórski był 
członkiem rady profesorskiej Wydziału Teologicznego do roku akademickiego 
1866/1867. Zagórski został określony w swoim życiorysie jako: „emerytowany 
profesor biblistyki na domowych kursach teologicznych dla duchownych zwy-
czajnych”80. Przedmiot, który J.  Zagórski przez wiele lat wykładał studentom 
teologii Uniwersytetu, miał nazwę „Teologia pastoralna” (wykładana w języku 
polskim)81.

A. Juzyczyński, kapłan greckokatolickiej diecezji przemyskiej i prefekt dydak-
tyczny greckokatolickiego seminarium we Lwowie, doktorant teologii należał 
do rady dydaktycznej Wydziału Teologicznego w pierwszej połowie lat 50. XIX 
wieku jako prowizoryczny docent prywatny teologii pastoralnej82. Kurs, który 
A. Juzyczyński czytał w języku ukraińskim, miał nazwę „Teologia pastoralna”83.

W roku akademickim 1852/1853, z powodu przedłużającej się choroby prof. 
J. Zagórskiego, zastępcą wykładowcy teologii pastoralnej z polskim językiem wy-
kładowym został Antoni Waśniewski (kapłan rzymskokatolickiej archidiecezji 
lwowskiej i kierownik seminarium dla chłopców)84. Prowadził w języku polskim 
kurs „Teologii pastoralnej”85. W roku akademickim 1867/1868 zastępcą wykła-
dowcy teologii pastoralnej (w języku polskim), od następnego roku akademic-
kiego – doktorem teologii, a od 1869/1870 – profesorem nadzwyczajnym został 
Marceli Paliwoda, kapłan rzymskokatolickiej archidiecezji lwowskiej i  prefekt 
akademicki seminarium rzymskokatolickiego86. W języku polskim prowadził on 
kurs „Teologii pastoralnej”87. Zauważmy, że od ostatniej tercji lat sześćdziesią-
tych XIX wieku adiunktem teologii pastoralnej (w języku polskim) był kapłan 
rzymskokatolickiej archidiecezji lwowskiej, dr Rudolf Lewicki88, który prezento-
wał studentom swoje wykłady z teologii pastoralnej89.

Odpowiednie kursy w języku ukraińskim – „Teologia pastoralna”, „Teologia 
pastoralna dla studentów seminarium greckokatolickiego”, a także kurs „Peda-
gogika” (w języku niemieckim), prowadził od połowy lat 50. XIX wieku Fran-

79	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1849/1850, I-II.
80	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1849/1850, I-II - 1866/1867, I-II.
81	 Ordnung der Verlesungen, 1850/1851, I-II - 1866/1867, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 8, akt. 8; akt. 54.
82	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1849/1850, I-II - 1854/1855, I-II.
83	 Ordnung der Verlesungen, 1850/1851, I-II - 1854/1855, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 8, akt. 8.
84	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1852/1853, I-II.
85	 Ordnung der Verlesungen, 1852/1853, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 12, akt. 66 (Korespondencja z Mi-

nisterstwem Wyznań i Oświaty i wydziałami w sprawie zatwierdzenia programu wykładów na 
rok 1852/1853).

86	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1867/1868, I-II - 1870/1871, I-II.
87	 Ordnung der Verlesungen, 1867/1868, I-II.
88	 Akademische Behörden an der k . k . Universität zu Lemberg, 1868/1869, I-II - 1870/1871, I-II; 

PAOL, f. 26, sygn. 8, akt. 107 (Sprawa nadania Rudolfowi Lewickiemu tytułu doktora teologii 
i stanowiska adiunkta, 1867-1875).

89	 Ordnung der Verlesungen, 1868/1869, I-II - 1870/1871, I-II.



100

Krzysztof REJMAN – Volodymyr KACHMAR – Oleksiy SUKHYY –  
Yuriy PACHKOVSKYY

ciszek Serafin Kostek90. Ten wykładowa był kapłanem greckokatolickiej diecezji 
przemyskiej, prefektem nauczania w greckokatolickim seminarium we Lwowie. 
Początkowo był zastępcą wykładowcy teologii pastoralnej (w języku ukraińskim) 
na Wydziale Teologicznym Uniwersytetu. W roku akademickim 1863/1864 był 
egzaminatorem pro-synodalnym, doktorem teologii, pomocniczym referentem 
w greckokatolickim konsystorzu metropolitalnym oraz dyrektorem Ruskiego 
Seminarium Szkoleniowo-Przygotowawczego91. Po uzyskaniu stopnia doktora 
teologii i nominowania c.k. publicznym profesorem zwyczajnym teologii pasto-
ralnej (w języku ukraińskim) był głównym przedstawicielem kierunku do końca 
pierwszej tercji lat 80. XIX wieku92. Jego następcą został doktor teologii, adiunkt 
teologii pastoralnej (w języku ukraińskim) Iwan Bartoszewski, od roku akade-
mickiego 1883/1884 – zastępca profesora teologii pastoralnej (w języku ukra-
ińskim), od roku 1885/1886. – c.k. publiczny profesor zwyczajny teologii pasto-
ralnej (w języku ukraińskim), a później zwyczajny profesor teologii pastoralnej 
i pedagogiki (w języku ukraińskim)93.

Tymczasem c.k. publicznym profesorem nadzwyczajnym teologii pastoralnej 
(w języku polskim) był dr Ludwik Kloss, od roku akademickiego 1883/1884 – pu-
bliczny profesor zwyczajny teologii pastoralnej (w języku polskim). Prowadził on 
wykłady do początku XX wieku94. Później teologia pastoralna w języku polskim 
była wykładana przez następujących profesorów – doktora teologii Alojzego Ju-
gana (początkowo jako habilitowanego prywatnego docenta teologii pastoralnej, 
od 1903/1904 roku akademickiego – profesora nadzwyczajnego teologii pasto-
ralnej)95 i doktora teologii Adama Gerstmana w (początkowo jako habilitowane-
go prywatnego docenta teologii pastoralnej, od roku akademickiego 1908/1909 
– profesora nadzwyczajnego teologii pastoralnej, od roku 1911/1912 – profesora 
zwyczajnego teologii pastoralnej)96. Od początku XX wieku habilitowanym pry-
watnym docentem teologii pastoralnej był doktor teologii Jan Ślusarz, który w 
drugiej połowie lat 80. XIX wieku pełnił funkcję adiunkta Wydziału Teologicz-
nego97.

Druga część tego kierunku to katechetyka i metodyka. Na początku lat 50. 
XIX wieku wykładowcą katechetyki i  metodyki (w polskim języku nauczania) 
był Jan Żukiewicz – kapłan łacińskiej archidiecezji lwowskiej, katecheta w św. 
Głównej Szkole Wzorcowej98. Wykładał przedmiot „Katechizm” (w języku pol-
skim)99. Następnie stanowisko wykładowcy katechetyki i  metodyki (w języku 

90	 Ordnung der Verlesungen, 1855/1856, I-II - 1870/1871, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 8, akt. 54.
91	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1855/1856, I-II - 1870/1871, I-II.
92	 Skład Uniwersytetu, 1880/1881, I-II - 1882/1883, I-II.
93	 Skład Uniwersytetu, 1880/1881, I-II - 1917/1918, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 5, akt. 71 (Akta osobo-

we Iwana Bartoszewskiego).
94	 Skład Uniwersytetu, 1880/1881, I-II - 1900/1901, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 8, akt. 168.
95	 Skład Uniwersytetu, 1902/1903, I-II - 1905/1906, I-II.
96	 Skład Uniwersytetu, 1900/1901, I-II - 1917/1918, I-II.
97	 Skład Uniwersytetu, 1886/1887, I-II - 1916/1917, I-II.
98	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1851/1852, I-II.
99	 Ordnung der Verlesungen, 1851/1852, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 8, akt. 8.



101

Wydział Teologiczny Uniwersytetu Lwowskiego (1849–1918): obszary dydaktyczne i 
badawcze, kadra dydaktyczna

polskim) objął kapłan rzymskokatolickiej archidiecezji lwowskiej, katecheta 
Głównej Szkoły Wzorcowej we Lwowie Jan Wawrzyniec Ostrowski (członek rady 
dydaktycznej Wydziału Teologicznego w latach 1852/1853-1853/1854)100. Wykła-
dał kurs „Metodyka” (w języku polskim)101. Na przełomie lat 60. i 70. XIX wieku 
katechetyki i metodyki w języku polskim uczył Jan Hausmann, kapłan rzymsko-
katolickiej archidiecezji lwowskiej102.

Jako zastępca wykładowcy katechetyki i metodyki (w języku ukraińskim) był 
już wymieniony adiunkt Wydziału Teologicznego A. Czajkowski, (członek rady 
dydaktycznej Wydziału Teologicznego przez całe lata 50. XIX w.)103. W tym kie-
runku czytał on kurs „Instrukcje Katechetyczno-Pedagogiczne”104.

Od połowy lat 60. XX w. zastępcą wykładowcy katechetyki i metodyki (w ję-
zyku ukraińskim) był doktor teologii Gawryło Kryżanowski – adiunkt, kapłan 
greckokatolickiej archidiecezji lwowskiej, prefekt nauczania w greckokatolickim 
seminarium duchownym, referent w greckokatolickim konsystorzu, egzamina-
tor pro-synodalny105.

W kolejnych dekadach wykładowcami katechetyki i metodyki w języku ukra-
ińskim byli Iwan Wieliczko (do połowy lat 80. XIX w.)106, Józef Komarnicki (ko-
niec lat 80. XIX w.)107, Seweryn Toroński (początek lat 90. XIX wieku)108, Iwan 
Redkiewicz (od początku lat 90. XIX wieku do połowy lat 1900.)109 , Eugeniusz 
Huzar (od połowy lat 1900.)110 , Karol Jermij (jako zastępca wykładowcy kate-
chetyki i metodyki w roku akademickim 1916/1917)111; w języku polskim – Lu-
dwik Ollender (do końca lat 80. XIX wieku)112, Leon Wałęga (koniec lat 80. XIX 
wieku – początek lat 90. XIX wieku)113, Stanisław Narajewski (lata 90. XIX wie-
ku)114. Należy dodać, że Józef Boczar, który był wykładowcą katechetyki i  me-
todyki z końca lat 1900, uczył tego przedmiotu najpierw w języku ukraińskim, 
a później w języku polskim115.

100	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1852/1853, I-II - 1854/1855, I-II.
101	 Ordnung der Verlesungen, 1852/1853, I-II - 1854/1855, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 12, akt. 66.
102	 Ordnung der Verlesungen, 1869/1870, I-II - 1870/1871, I-II.
103	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1851/1852, I-II - 1859/1860, I-II.
104	 Ordnung der Verlesungen, 1851/1852, I-II - 1859/1860, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 12, akt. 179; 

sygn. 8, akt. 8.
105	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1866/1867, I-II - 1868/1869, I-II; 

Ordnung der Verlesungen, 1869/1870, I-II - 1870/1871, I-II.
106	 Skład Uniwersytetu, 1880/1881, I-II - 1885/1886, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 8, akt. 168.
107	 Skład Uniwersytetu, 1888/1889, I-II - 1889/1890, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 12, akt. 820.
108	 Skład Uniwersytetu, 1890/1891, I-II - 1891/1892, I-II.
109	 Skład Uniwersytetu, 1892/1893, I-II - 1904/1905, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 12, akt. 886.
110	 Skład Uniwersytetu, 1905/1906, I-II - 1917/1918, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 13, akt. 126 (Programy 

wykładów na semestr zimowy 1906/1907).
111	 Skład Uniwersytetu, 1916/1917, I-II.
112	 Skład Uniwersytetu, 1880/1881, I-II - 1887/1888, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 12, akt. 798 (Programy 

wykładów i decyzje Ministerstwa Wyznań i Oświaty o ich zatwierdzeniu, 1887-1888).
113	 Skład Uniwersytetu, 1888/1889, I-II - 1891/1892, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 12, akt. 820.
114	 Skład Uniwersytetu, 1892/1893, I-II - 1896/1897, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 12, akt. 886.
115	 Skład Uniwersytetu, 1909/1910, I-II - 1917/1918, I-II.



102

Krzysztof REJMAN – Volodymyr KACHMAR – Oleksiy SUKHYY –  
Yuriy PACHKOVSKYY

Prawo kanoniczne i kościelne
Nowy etap w rozwoju prawa kanonicznego (kościelnego) na Wydziale Teo-

logicznym rozpoczął się w latach 60. XIX wieku. Wtedy to doktor prawa kano-
niczego Szczęsny Zabłocki, kapłan rzymskokatolickiej archidiecezji lwowskiej, 
prefekt akademicki lwowskiego seminarium rzymskokatolickiego, a od połowy 
dekady kanclerz lwowskiego rzymskokatolickiego konsystorza metropolitalnego, 
był zastępcą wykładowcy dla studentów teologii116. Wśród kursów prowadzo-
nych przez S. Zabłockiego głównym przedmiotem były „Instytucje prawa kano-
nicznego”117.

Do połowy lat 90. XIX w. omawiany kierunek dydaktyczno-badawczy, na Wy-
dziale Teologicznym reprezentował doktor teologii Marceli Paliwoda, początko-
wo jako c.k. publiczny profesor nadzwyczajny prawa kanonicznego dla studentów 
teologii, od roku akademickiego 1884/1885 – c.k. publiczny profesor zwyczajny 
prawa kanonicznego dla studentów teologii, a od roku 1885/1886 – c.k. publiczny 
profesor zwyczajny prawa kanonicznego i pedagogiki dla studentów teologii118. 
Po M. Paliwodzie profesorem nadzwyczajnym prawa kościelnego i pedagogiki, 
a od roku akademickiego 1899/1900 profesorem zwyczajnym prawa kościelnego 
i pedagogiki był Błażej Jaszowski, doktor teologii, który rozpoczął pracę na Wy-
dziale Teologicznym na stanowisku adiunkta119.

Oprócz profesorów ten kierunek na Wydziale Teologicznym reprezentowali 
także prywatni docenci, w szczególności doktor teologii, adiunkt Stanisław Wy-
socki – habilitowany prywatny docent prawa kościelnego (prowadził wykłady 
przez dekadę – do ostatniej tercji lat 1910)120; doktor teologii i prawa kanoniczne-
go, adiunkt Ignacy Grabowski – habilitowany prywatny docent prawa kanonicz-
nego (prowadził wykłady od połowy lat 1910)121; doktor teologii Wasyl Maściuch 
–habilitowany prywatny docent prawa kościelnego (prowadził wykłady od końca 
pierwszej tercji lat 1910)122.

Pedagogika i sztuka kościelna
Pedagogika jako kierunek kształcenia rozwijała się w ścisłym związku z in-

nymi przedmiotami. Proces nauczania w tym kierunku prowadził Ludwik Mali-
nowski, który w roku akademickim 1851/1852 był zastępcą wykładowcy teologii 
moralnej i pedagogiki, a od roku 1857/1858 był już c.k. publicznym profesorem 
zwyczajnym teologii moralnej i pedagogiki (czytał kursy „Pedagogika” i „Peda-

116	 Akademische Behörden an der k . k . Universität zu Lemberg, 1860/1861, I-II - 1870/1871, I-II; 
PAOL, f. 26, sygn. 12, akt. 193 (Sprawozdania statystyczne z pracy Uniwersytetu za lata aka-
demickie 1858/1859 i 1860/1861, listy profesorów i pracowników oraz korespondencja z Mini-
sterstwem Wyznań i Oświaty oraz Namiestnictwem w sprawie ich składu, 1859-1865).

117	 Ordnung der Verlesungen, 1860/1861, I-II - 1870/1871, I-II.
118	 Skład Uniwersytetu, 1880/1881, I-II - 1894/1895, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 8, akt. 168.
119	 Skład Uniwersytetu, 1890/1891, I-II - 1917/1918, I-II.
120	 Skład Uniwersytetu, 1901/1902, I-II - 1916/1917, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 13, akt. 37.
121	 Skład Uniwersytetu, 1910/1911, I-II - 1917/1918, I-II.
122	 Skład Uniwersytetu, 1913/1914, I-II - 1917/1918, I-II.



103

Wydział Teologiczny Uniwersytetu Lwowskiego (1849–1918): obszary dydaktyczne i 
badawcze, kadra dydaktyczna

gogika ogólna”)123. Od roku akademickiego 1887/1888 profesorem zwyczajnym hi-
storii Kościoła i pedagogiki był Józef Delkiewicz124; od roku 1908/1909 profesorem 
zwyczajnym teologii pastoralnej i pedagogiki był Iwan Bartoszewski125. Ponadto 
c.k. publicznym profesorem zwyczajnym prawa kanonicznego i pedagogiki dla 
studentów teologii był M. Paliwoda126, a później B. Jaszowski127.

Sztuka kościelna jako kierunek zaczęła się rozwijać od początku XX wieku 
za sprawą doktora teologii Władysława Żyły, który był adiunktem na Wydziale 
Teologicznym128.

Warto dodać, że adiunktami Wydziału Teologicznego, oprócz szeregu osób 
już wymienionych, byli Julian Baranowski129, Łuka Pipan130, Józef Mielnicki131, 
doktor filozofii Tadeusz Gromnicki132, doktor filozofii Jan Grobelski133, doktorant 
teologii Alojzy Władysław Jugan134 (oni pracowali tez jako wykładowcy), Michał 
Demczuk135, Józef Żuk136, Leontyn Kunicki137, doktor teologii Dionizy Dorożyń-
ski138, doktor teologii Konstanty Bogaczewski139, Iwan Perepielica140. Wszyscy 
oni, zgodnie ze swoimi zainteresowaniami naukowymi, reprezentowali charak-
teryzowane kierunki dydaktyczne i badawcze, które rozwijały się na Wydziale 
Teologicznym w ostatniej tercji XIX i na początku XX wieku.

Wnioski
Szybki rozwój kierunków dydaktyczno-badawczych na wszystkich wydzia-

łach Uniwersytetu, a zwłaszcza na początku XX wieku, uczynił główną lwow-
ską uczelnię jednym z wiodących ośrodków edukacyjnych w Austro-Węgrzech 
w różnych dziedzinach nauk teologicznych, prawnych, medycznych, przyrodni-
czych, ścisłych i humanistycznych.

123	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1849/1850, I-II - 1865/1866, I-II; 
Ordnung der Verlesungen, 1851/1852, I-II - 1865/1866, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 8, akt. 7 (Sprawa 
organizacji kursu wykładów z pedagogiki, 1850-1884).

124	 Skład Uniwersytetu, 1887/1888, I-II - 1889/1890, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 12, akt. 798.
125	 Skład Uniwersytetu, 1908/1909, I-II - 1917/1918, I-II.
126	 Skład Uniwersytetu, 1885/1886, I-II - 1894/1895, I-II.
127	 Skład Uniwersytetu, 1895/1896, I-II - 1917/1918, I-II.
128	 Skład Uniwersytetu, 1914/1915, I-II - 1916/1917, I-II.
129	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1849/1850, I-II.
130	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1853/1854, I-II - 1858/1859, I-II.
131	 Akademische Behörden an der k. k. Universität zu Lemberg, 1869/1870, I-II - 1870/1871, I-II.
132	 Skład Uniwersytetu, 1880/1881, I-II - 1883/1884, I-II.
133	 Skład Uniwersytetu, 1883/1884, I-II - 1884/1885, I-II.
134	 Skład Uniwersytetu, 1884/1885, I-II - 1885/1886, I-II.
135	 Skład Uniwersytetu, 1897/1898, I-II.
136	 Skład Uniwersytetu, 1902/1903, I-II - 1903/1904, I-II.
137	 Skład Uniwersytetu, 1904/1905, I-II.
138	 Skład Uniwersytetu, 1905/1906, I-II - 1911/1912, I-II; PAOL, f. 26, sygn. 13, akt. 126; akt. 326 

(Programy wykładów na semestr letni i zimowy, 1910/1911, oraz korespondencja z Minister-
stwem Wyznań i Oświaty w sprawie ich zatwierdzenia, 1910-1911).

139	 Skład Uniwersytetu, 1912/1913, I-II - 1916/1917, I-II.
140	 Skład Uniwersytetu, 191 3 /191 4, I-II.



104

Krzysztof REJMAN – Volodymyr KACHMAR – Oleksiy SUKHYY –  
Yuriy PACHKOVSKYY

Struktura Wydziału Teologicznego, mimo zmian, pozostawała w okresie 
lat 1849-1918 stosunkowo stabilna, co znalazło odzwierciedlenie w konfigura-
cji istniejących obszarów dydaktycznych i badawczych. Natomiast, były zauwa-
żalne przemiany w zakresie powstawania adiunktur, które albo wzmacniały 
już istniejące obszary, albo instytucjonalizowały pewne dziedziny teologiczne, 
przyczyniając się tym samym do poszerzenia granic już istniejących obszarów 
dydaktycznych i badawczych lub powstania nowych. Wśród kierunków dydak-
tyczno-badawczych okresu austriackiego szczególny rozwój nastąpił w takich 
dziedzinach, jak dogmatyka, teologia fundamentalna, filozofia chrześcijań-
ska i historia religii – która była nową nauką dla Uniwersytetu; studia biblijne 
i wschodnie; historia Kościoła; teologia moralna, teologia pastoralna, katechety-
ka i  metodyka oraz prawo kanoniczne i  kościelne (ten nowy kierunek zaczął 
się pojawiać dopiero w latach 60. XIX w.). Mniej rozwinięta była pedagogika, 
a zwłaszcza sztuki kościelne.

Niektóre z  wymienionych obszarów dydaktycznych i  badawczych były dość 
szerokie pod względem spektrum tematycznego, dlatego obejmowały znaczną 
liczbę wykładowców. Ponadto niektóre przedmioty były prowadzone w językach 
ukraińskim i polskim, co podwajało liczbę wykładowców (to szczególnie wyróż-
niało Wydział Teologiczny spośród innych wydziałów Uniwersytetu). Do działal-
ności dydaktycznej na Wydziale Teologicznym aktywnie zaangażowali się księża, 
a także przedstawiciele różnych dyscyplin humanistycznych. Jednocześnie osobo-
wa kadra dydaktyczna na innych przedmiotach była niewielka, z jednej strony ze 
względu na bardzo niedawne wprowadzenie przedmiotu (np. Sztuka kościelna), 
a z drugiej strony ze względu na fakt, że jeden wykładowca był odpowiedzialny 
za prowadzenie przedmiotu przez stosunkowo długi okres. Od połowy XIX w. na 
Uniwersytecie Lwowskim wprowadzono instytucję prywatnych docentów, któ-
rych liczba do lat 70. XIX w. była nieznaczna, a która potem zaczęła szybko rosnąć. 
Wzrost zawodowy prywatnych docentów, pojawienie się prywatnych docentów 
habilitowanych (wprowadzono procedurę uzyskania prawa do prowadzenia wy-
kładów i tytułu docenta w drodze habilitacji) doprowadziło do rozwoju instytucji 
profesorów tytularnych. Powszechne było również zaangażowanie w proces dy-
daktyczny profesorów honorowych i emerytowanych, co znacznie wzmocniło me-
rytorycznie proces dydaktyczny i zintensyfikowało wymianę doświadczeń między 
studentami i profesorami.

Teologická fakulta Ľvovskej univerzity (1848 – 1918): vzdelávacie 
a výskumné oblasti, vyučujúci personál

V organizačnej štruktúre Ľvovskej univerzity v období rakúskej nadvlády zo-
hrávala vedúcu úlohu vo vzdelávaní odborníkov pre Halič a celé Rakúsko-Uhor-
sko Teologická fakulta (1761–1939). V skúmanom období došlo na fakulte k vý-
znamným zmenám v  obsahu vyučovaných predmetov a  v  zložení vyučujúceho 
personálu. V súvislosti so vznikom nových fakúlt (najmä na prelome 19. a 20. sto-
ročia), reformami vo vysokom školstve a potrebou zohľadniť spoločenské zmeny 
v Haliči, Teologická fakulta sústredila svoje úsilie na rozvoj nasledujúcich vzdelá-



105

Wydział Teologiczny Uniwersytetu Lwowskiego (1849–1918): obszary dydaktyczne i 
badawcze, kadra dydaktyczna

vacích a vedeckých oblastí: dogmatika, fundamentálna teológia, kresťanská filo-
zofia (v jej rámci sa na univerzite rozvinula aj nová disciplína – dejiny nábožen-
stiev); biblistika; dejiny Cirkvi; morálna teológia, pastorálna teológia, katechetika 
a metodika; kánonické a cirkevné právo. Niektoré z týchto oblastí mali pomerne 
široký tematický rozsah, a preto zahŕňali značný počet vyučujúcich. Okrem toho 
sa v rámci samostatných odborov vyučovalo v ukrajinskom a poľskom jazyku, čo 
prakticky zdvojnásobilo počet pedagógov (čo osobitne odlišovalo Teologickú fa-
kultu od ostatných fakúlt univerzity). Do vzdelávacej činnosti fakulty sa aktívne 
zapájali kňazi, ako aj predstavitelia rôznych humanitných vied.



106

VZNIK STAVOVSKÉHO HNUTIA KATOLÍCKYCH KŇAZOV 
NA SLOVENSKU V ROKU 1918

Peter OLEXÁK

The emergence of the movement of Catholic priests in Slovakia in 1918
The article examines the priestly movement that contributed to the democratization of the 
church in Czechoslovakia. The movement itself was a remarkable expression of democracy 
in practice. Its most vocal manifestations can be attributed to Zahradník-Brodský, a mem-
ber of a radical, seceded group. His investigation aimed to determine the opinions of priests 
on church reforms. One of the leading figures of the radical wing in Slovakia was Florián 
Tománek, an elected member of parliament. He transformed the priests‘ demands and pos-
tulates into a political matter. After an unsuccessful clergy meeting in Žilina, he summa-
rized these demands into a political memorandum, which he submitted to the Ministry for 
the Administration of Slovakia. This initiative should be seen as a  spontaneous reaction 
to the prevailing situation, especially when analyzed within the broader context of social 
upheavals. It is important to note that the Slovak radicals remained a small faction within 
increasingly fragmented movements.
Keywords: Unity of the Catholic clergy, Priests‘ Council, First Czechoslovak Republic.

1	 Predpoklady a inšpirácie
Ak hľadáme korene reformného hnutia katolíckeho duchovenstva v  ČSR, 

ktoré sa objavilo koncom roka 1918, nemôžeme sa uspokojiť so zjednodušenou 
a  skratkovitou interpretáciou, že išlo o  pokračovanie modernizmu utlmeného 
encyklikou Pascendi Dominici (1907).1 Domnievame sa, že príčiny reformného 
hnutia sú komplexnejšie a nachádzame v ňom viaceré názorové hladiny (nábo-
ženské, politické, liberálne, konzervatívne, sociálne a ďalšie). Ich predstavitelia si 
v roku 1918 uvedomovali, že prežívajú mimoriadnu revolučnú dobu spojenú s no-
vým štátoprávnym usporiadaním, ktorá ich postavila do výnimočnej situácie. 

Fakticky už niekoľko desaťročí pred rozpadom monarchie dochádzalo medzi 
duchovnými z prostredia literatúry a politiky k  inventarizácii minulosti a hľa-
daniu toho, ako by cirkev mala, resp. mohla účinkovať v meniacej sa spoločnos-
ti. Začiatok reformnej vlny súvisel s oslabením cirkevných inštitúcií, ale hlavne 
s  počiatkami politického katolicizmu po Viedenskom kongrese (1814 – 1815).2 
Zvláštnu pozornosť si v tejto súvislosti zasluhoval traktát O piatich ranách Kato-
líckej cirkvi (Delle cinque piaghe della santa Chiesa) Antonia Rosminiho (1797 
– 1855), ktorý bol adresovaný katolíckym duchovným. Rosmini kritizoval rozpor 
medzi klerikmi a laikmi, nedostatočnú úroveň vzdelania kňazov, nejednotu me-
1	 MAREK, P. České schizma, Příspěvek k dějinám reformního hnutí katolického duchovenstva 

v letech 1917 –1924. Olomouc-Rosice : Gloria, 2000, s. 7.
2	 LÖNNE, K. E. Politischer Katholizismus im 19. und 20. Jahrhundert. Frankfurt am Main : Su-

hrkamp Verlag, 1986, s. 57; OLEXÁK, P. Zmeny religiózneho správania v devätnástom storočí. 
In Kultúrne dejiny, 2010, roč. 1, č. 2, s. 220–243.

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 2



107

Vznik stavovského hnutia katolíckych kňazov na Slovensku v roku 1918

dzi biskupmi a ich politické aktivity, menovanie biskupov svetskou mocou, ako aj 
rozdielne materiálne zabezpečenie kléru.

Reformné hnutie v roku 1918 nadobudlo nové podmienky na oživenie a roz-
šírenie sa, keď sa začalo vynárať z ústrania či dovtedajšej poloilegality, do kto-
rej ho dostali opatrenia pápeža Pia X. Kľúčovým faktorom bol nepochybne roz-
pad habsburskej monarchie, vznik samostatného štátu Čechov a Slovákov, ako 
aj sprievodné udalosti záveru 1. svetovej vojny, ktoré vyvolali silnú spoločenskú 
túžbu po zmenách. O tom, že v určitých kruhoch kléru panovala výrazná nespo-
kojnosť, svedčí dobová tlač i súkromná korešpondencia. Skutočnosť, že po roku 
1918 sa ku kňazským organizáciám (Jednote katolíckeho duchovenstva v  Če-
chách a Kňazskej rade na Slovensku) prihlásilo viac než tri štvrtiny kléru, jasne 
poukazuje na potrebu zmien a túžbu po ich uskutočnení.3 

2	 Obnovenie Jednoty katolíckeho duchovenstva v Čechách
Prvé výraznejšie vystúpenie nižšieho kléru krátko pred vznikom prvej ČSR 

sa spája so schôdzou duchovenstva, ktorá sa konala 3. septembra 1918 v Prahe.4 
Účastníci schôdze sa prihlásili k cieľom národného hnutia a vytvorili delegáciu, 
ktorá mala rokovať s pražským arcibiskupom o požiadavke založenia stavovskej 
organizácie. Boli presvedčení, že dozrel čas, aby kňazi disponovali vlastným 
združením občianskeho a verejného charakteru. Nechceli však, aby nová štruk-
túra vznikla v rozpore „s cirkevnými predpismi, tradíciami a vzťahmi vo vnútri 
cirkvi, ktoré sa mali zakladať na dôvere, láske, porozumení a vodcovskom posta-
vení episkopátu“.5

Po viac než troch týždňoch6 sa uskutočnila druhá schôdza, ktorej búrlivý 
priebeh ovplyvnila nielen napätá atmosférou v uliciach Prahy, ale predovšetkým 
skutočnosť, že arcibiskup odmietol udeliť súhlas na obnovenie Jednoty katolíc-
keho duchovenstva, ktorá bola zrušená v roku 1907 zásahom Pia X.7 Došlo k re-
volučnému kroku kňazstva v podobe založenia kňazskej organizácie bez ohľa-
du na postoj arcibiskupa. Nevýrazná opozícia bola umlčaná a prípravný výbor 
bezprostredne po skončení schôdze začal s organizovaním ustanovujúcej valnej 
hromady, ktorá sa konala 7. októbra 1918 v Prahe. 

3	 MAREK Pavel, České schizma, s. 11–16.
4	 Viac k  problematike Jednoty katolíckeho duchovenstva: Obnova církve katolické 

v Československé republice. Návrh Jednoty československého duchovenstva v Praze, Praha : b. 
v., 1919, 65 s.; BAAR, J. Š.– TEPLÝ, F. Na obranu reformního programu Jednoty katolického 
duchovenstva československého, Praha : b. v., 1921, 21 s.; FRÝDL, D. Reformní náboženské hnutí 
v počátcích Československé republiky, Snaha o reformu katolicizmu v Čechách a na Moravě. 
Brno : L. Marek, 2001, 219 s.; MAREK, P. České schizma, 333 s.; MAREK, P. Církevní krize na 
počátku první Československé republiky (1918-1924), Olomouc : L. Marek, 2005, 335 s.

5	 Zhromaždeniu predsedal prepošt Václav Kotrch, hlavný referát preniesol Jozef Pospíšil. Zhro-
maždenie 120 kňazov zvolilo 32 člennú komisiu, ktorá mala biskupom všetkých diecéz pred-
niesť žiadosť o povolenia Jednoty katolíckeho duchovenstva. Žiadosti však zostávali bez od-
povedí. Jednota požiadala o povolenie pápeža prostredníctvom viedenského nuncia. Odpoveď 
je datovaná štátnym sekretárom Gasparrim 11. 10. 1918 a obsahuje súhlas s konštituovaním 
diecéznych jednôt. Por. Věstník katolíckeho duchovenstva, 19 (1918), č. 4, s. 41.

6	 Schôdza sa konala 28. 9. 1918.
7	 MAREK, P. Český katolicizmus 1890-1914. Olomouc-Rosice : Gloria, 2003, s. 424–425.



108

Peter OLEXÁK

Istý zhon možno vnímať ako pochopiteľný, keďže Katolícka cirkev sa nachá-
dzala v  situácii akútneho ohrozenia, oscilujúceho medzi predstavami úplného 
potlačenia jej existencie a  odlukou od štátu.8 Ohrozovanie pozícii Katolíckej 
cirkvi po vzniku republiky nepredstavovalo len otvorenú hrozbu. Prejavovalo sa 
to v konkrétnej rovine rozpútavaním davových vášni (strhnutie Mariánske stĺpu 
na Staromestskom námestí) a predovšetkým prvými formuláciami radikálnych 
zákonov (reforma manželského zákona, kazateľnicový zákon, pozemková refor-
ma, školský zákon, odluka cirkvi od štátu). Stabilitu zároveň narúšala skutoč-
nosť, že vysoká cirkevná hierarchia bola zdiskreditovaná servilným postojom 
voči Habsburgovcom. Ani po vzniku ČSR nedošlo v jej radoch k zásadnému ná-
zorovému obratu, pasívne vyčkávala a len neochotne a pomaly sa prispôsobovala 
novým štátoprávnym pomerom. Vodcovské elity pripravujúce založenie Jednoty 
katolíckeho duchovenstva vnímali vzniknutú situáciu so znepokojením a uvedo-
movali si potrebu aktívne čeliť týmto tendenciám. Navyše Pražská arcidiecéza, 
ako centrum cirkevného a národného života, prišla o svoje vedenie. Arcibiskup 
gróf Pavol Huyn (1868 – 1946) dostal v  septembri 1918 na birmovke v  Chebe 
ťažký zápal pľúc. Vzhľadom na aktuálne udalosti vyslala viedenská nunciatúra 
signál, aby sa v záujme zachovania pokoja nevracal do Prahy.9 Dočasným admi-
nistrátorom sa v  relatívne pokročilom veku stal královohradecký biskup Jozef 
Doubrava (1852 – 1921), ktorý začiatkom roka 1919 vážne ochorel.10 Skutočnosť, 
že sa Jednota katolíckeho duchovenstva etablovala ako hovorkyňa katolíckeho 
tábora, sa začala vysvetľovať ako dôsledok inštitucionálneho oslabenia vo vedení 
cirkvi a ako nevyhnutný krok, ktorý mal zabrániť úplnej marginalizácii katoliciz-
mu v novovzniknutej ČSR. 

V Jednote katolíckeho duchovenstva od počiatku prevládalo presvedčenie, že 
kľúčovým faktorom pri riešení vzťahov medzi cirkvou a štátom bude postoj To-
máša G. Masaryka (1850 – 1937). Predpokladalo sa, že jeho vzťah ku katolíkom 
sa po vojne nezmenil. Pri jeho návrate z exilu sa zástupcovia Jednoty zúčastnili 
privítania, kde ho ubezpečili o svojej lojalite a odovzdali mu memorandum týka-
júce sa cirkevno-politických otázok. Masaryka vyjadril podporu dobrým vzťa-
hom medzi štátom a cirkvou, ho naznačil, že treba očakávať odluku. Stretnutie 
však malo skôr zdvorilostný než pracovný charakter a nevyústilo do konkrétnych 
záväzkov či dohôd.11 

Pražská Jednota katolíckeho duchovenstva prejavovala ambíciu integrovať 
a zastrešiť podobné iniciatívy pôsobiace na Morave, v Sliezsku a na Slovensku. 
Nemožno však tvrdiť, že duchovenstvo v týchto regiónoch nepochopilo význam 
jednotného postupu – uvedomovalo si ho, no zároveň sa stavalo rezervovane 

8	 TRAPL, M. „Hnutí Pryč od Říma (Los von Rom)“. In Politický katolicismus v nástupnických 
státech Rakousko-Uherské monarchie v  letech 1918-1938. Olomouc : Univerzita Palackého 
v Olomouci, 2001, s. 13–28; OLEXÁK, P. Marmaggiho aféra v súradniciach vzťahov ČSR s Va-
tikánom. In Historia Ecclesiastica, 2018, roč. 9, č. 2, s. 169–182.

9	 Najprv emigroval do Švajčiarska a napokon do Talianska, kde dožil ako titulárny alexandrijský 
patriarcha. 

10	 TRAPL. M. a kol. „Církevní poměry v českých zemích 1848-1938“. In Pražské arcibiskupství 
1344-1994: sborník statí o jeho působení s významu v české zemi, Praha 1994, s. 268.

11	 MAREK, P. Český katolicizmus, s. 429.



109

Vznik stavovského hnutia katolíckych kňazov na Slovensku v roku 1918

k vytváraniu pevne centralizovanej štruktúry riadenej z Prahy. Odpor voči ta-
kejto centralizácii pramenil z obáv o regionálnu autonómiu, ako aj z rozdielnych 
historických a politických skúseností jednotlivých oblastí. Napätie navyše prehl-
boval fakt, že hoci sa Jednota prezentovala ako nepolitická a nadstranícka orga-
nizácia, v jej vedení sa popri nestraníkoch nachádzali aj kňazi aktívne pôsobiaci 
v politických stranách, kde zastávali vplyvné pozície. Táto skutočnosť, napriek 
pôvodnému zámeru, aby straníci prenášali postoje Jednoty do straníckych cen-
tier, v praxi nefungovala. Naopak, stala sa destabilizačným prvkom, ktorý narú-
šal vnútornú súdržnosť organizácie a oslaboval jej dôveryhodnosť v očiach širšie-
ho duchovenstva.

Pri mapovaní atmosféry sprevádzajúcej vznik organizácie možno konštatovať, 
že medzi katolíckym duchovenstvom vo všeobecnosti panovala výrazná eufória, 
sprevádzaná silnou túžbou po zmene a snahou vyrovnať sa s bezprostrednými 
ťažkosťami, ktoré na kňazstvo doliehali v  dôsledku vojnových udalostí. Vznik 
Československej republiky priniesol nové výzvy, ale zároveň aj nádej na obnovu 
cirkevného života v  demokratickejšom prostredí. Pražská Jednota katolíckeho 
duchovenstva, ktorá sa profilovala ako nositeľka týchto snáh, zaznamenala do 
konca roka 1918 výrazný nárast členskej základne. Evidovala približne 3000 čle-
nov, čo svedčí o širokej podpore a mobilizačnom potenciáli organizácie.12 

Jednota začala systematicky zhromažďovať a spracovávať podnety prichádza-
júce z rôznych regiónov a prostredí, ktoré mali slúžiť ako východisko pre prípra-
vu programového rámca organizácie. Na stránkach spolkového časopisu Jednota 
sa postupne objavovali články reflektujúce aktuálne otázky cirkevného života. 
Venovali sa napríklad používaniu národného jazyka v liturgii, problematike celi-
bátu, či širšiemu zapojeniu laikov do života cirkvi. Napriek tejto tematickej roz-
manitosti sa s predložením uceleného programového dokumentu neponáhľalo. 
Je pochopiteľné, že v  počiatočnej fáze činnosti organizácie dostávali prednosť 
praktické a organizačné otázky, ktoré bolo potrebné urýchlene riešiť. Pri tvorbe 
programu sa počítalo s určitým časovým priestorom, počas ktorého by sa jednot-
livé návrhy mohli vykryštalizovať, prejsť vnútornou selekciou a následne prijať 
v rámci širšej diskusie medzi členmi Jednoty. Tento proces mal zabezpečiť, aby 
výsledný program nebol len dielom úzkej skupiny, ale odrážal čo najširší konsen-
zus vnútri duchovenského spoločenstva.13 

3	 Dotazníková akcia Bohumila Zahradníka-Brodského
Bohumil Zahradník-Brodský (1862 – 1939)14 sa podujal na samostatnú ini-

ciatívu a zorganizoval písomnú anketu medzi katolíckymi kňazmi. Hoci jej vý-
12	 Archív ministerstva zahraničných vecí Praha (ďalej A MZV Praha), fond meziválečných sekcí 

II (ďalej f. MSII), Zahraničný odbor ministerského presídia, č. j. 2714, A MZV Praha, f. MSII, 
Zahraničný odbor ministerského presídia, č. j. 2714, Leták Důstojní pánové!, b. d., f. 4.

13	 O  vnímaní demokracie katolíckym duchovenstvom OLEXÁK, P. „Sme za demokraciu.“ 
Kanonik Andrej Cvinček a jeho percepcia a realizácia demokracie. In Kultúrne dejiny, 2022, 
roč. 13, č. 2, s. 273 – 290. DOI: https://doi.org/10.54937/kd.2022.13.2.273-290

14	 ČVANČARA, K. Bohumil Zahradník-Brodský, jeho význam dílo a  život, Praha : b. v., 1923, 
88s. Obšírnu bibliografiu k Bohumilovi Zahradníkovi-Brodskému obsahuje práca MAREK, P. 
České schizma, s. 193, pozn. č. 103. Narodil sa 21. 8. 1862 v obci Hostačov u Žlebů v rodine 
zámockého záhradníka. Na kňaza bol vysvätený roku 1886. Pôsobil v  Zruči nad Sázavou 



110

Peter OLEXÁK

sledky prezentoval až na kňazskej schôdzi 23. januára 1919 v Prahe, už v nie-
koľkotýždňovom predstihu zaslal Ministerstvu zahraničných vecí tri exempláre 
svojho rozsiahleho referátu.15 V sprievodnom liste požiadal ministerstvo, aby je-
den výtlačok doručilo veľvyslanectvu Československej republiky v Paríži a druhý 
pápežskému nunciovi16 vo Viedni prostredníctvom splnomocnenca Vlastimila 
Tusara (1880 – 1924), aby bol „informovaný o cieľoch a ťažobách duchovenstva“.17 

Referát obsahoval viacero skutočností: snahy istého kruhu katolíckeho du-
chovenstva o demokratizáciu cirkvi, celospoločenskú búrlivú atmosféru a záro-
veň napätú protikatolícku situáciu. Nezaujatý pozorovateľ by si však mohol polo-
žiť otázku, či predstava duchovenstva ako spoločenskej skupiny, ktorá „vždy stála 
na strane národa v jeho ťažkých dobách“ a teraz „túži po demokratickom prebu-
dení a oslobodení spod tyranie, aby mohlo prikročiť k riešeniu náboženských úloh 
v zmysle pravej demokracie“18, nepredstavovala skôr priehľadnú taktiku v čase, 
keď dochádzalo k vážnemu ohrozeniu cirkevných pozícií. Napriek tomu referát 
obsahoval aj iné, omnoho osobnejšie, ľudskejšie motivácie a ciele, ktoré vychá-
dzali najmä z prostredia nižšieho duchovenstva. V porovnaní s nimi sa vyššie 
uvedené strategické formulácie mohli javiť ako druhoradé.

Kľúčovým východiskom pre pochopenie Brodského referátu bola rozsiahla 
anketa, ktorú inicioval s ambíciou získať názory až 8 000 respondentov, prevaž-
ne z radov českého katolíckeho duchovenstva.19 Oslovení kňazi boli vyzvaní, aby 
„slobodne a bez bázne“ vyjadrili svoj postoj k navrhovaným reformám – či už for-
mou vlastného názoru, alebo vyjadrením súhlasu či nesúhlasu so siedmimi te-
matickými okruhmi. Tie sa týkali otázok cirkevného života a organizácie: 1. Zru-
šenie patronátneho práva a zavedenie spravodlivého a súmerného obsadzovania 
jednotlivých miest, 2. Voľba biskupov duchovenstvom a  veriacimi, 3. Hmotné 

a  tridsať rokov bol farárom v obci Ouběnice. V  roku 1908 sa na pražskom magistráte tajne 
oženil s prekladateľkou a spisovateľkou Annou Plešingerovou. Sám sa venoval literárnej tvor-
be. Roku 1920 vystúpil z Katolíckej cirkvi a stal sa spoluzakladateľom Československej cirkvi, 
napokon vystúpil aj z nej a vstúpil do Pravoslávnej cirkvi. V rokoch 1919 – 1924 pracoval ako 
úradník na Ministerstve školstva a národnej osvety v Prahe. Po odchode do dôchodku sa ďalej 
venoval literatúre. Napísal 170 konvenčných románov a poviedok, niektoré sa stali námetom 
pre nemé filmy hrané v 20. rokoch 20. storočia. Zomrel 26. 11. 1939 v Prahe, kde je pochovaný.

15	 A MZV Praha, f. MSII, Zahraničný odbor ministerského presídia, č. j. 2714, Referát Bohdana 
Zahradníka-Brodského z 13. 1. 1919, 26f.

16	 Bol to Clemente Micara (1879 – 1965), ale v tom čase však nunciom nebol, ale delegátom Svätej 
Stolice pre cirkevné záležitosti v Čechách a na Slovensku. Dovtedy sa zdržiaval vo Viedni, kde 
pôsobil aj Vlastimil Tusar. Nunciom v Československu bol v rokoch 1920 – 1923.

17	 A MZV Praha, f. MSII, Zahraničný odbor ministerského presídia, č. j. 2714, List B. Zahradní-
ka-Brodského, b. d., f. 2.

18	 A MZV Praha, f. MSII, Zahraničný odbor ministerského presídia, č. j. 2714, List B. Zahradní-
ka-Brodského, b. d., f. 2.

19	 Podľa štedrého odhadu B. Zahradníka-Brodského, ako uvádza v referáte, sa hlasovania aj na-
priek ťažkostiam zo strany predstavených a neprajníkov zúčastnili dve tretiny českého ducho-
venstva prevažne z českého vidieka a Moravy. Por.: A MZV Praha, f. MSII, Zahraničný odbor 
ministerského presídia, č. j. 2714, Referát B. Zahradníka-Brodského prednesený v Prahe na val-
nej schôdzi československého duchovenstva, 19. 1. 1919, s. 4; SCHULZE WESSEL Martin, „Tuž-
by katolického duchovenstva a založení Československé církve. Dotazníková akce Bohumila 
Zahradníka-Brodského“. In HOJDA, Z. – PRAHL, R. (ed.). Bůh a bohové, Církve, náboženství 
a spiritualita v českém 19. století. Praha : KPL, 2003, s. 245–254.



111

Vznik stavovského hnutia katolíckych kňazov na Slovensku v roku 1918

a stavu dôstojné zaopatrenie v službe i vo výslužbe, 4. Zavedenie, pokiaľ možno 
v čo najväčšej miere, materského jazyka do bohoslužieb a obradov, 5. Odstrániť 
bezženstvo biskupov a kňazov, 6. Zdemokratizovať rady a vikariáty, 7. Odstrániť 
holenie fúzov a nosenie kolárov. 

Tieto návrhy predstavovali odvážny pokus o reformu cirkevného prostredia, 
ktorý reflektoval dobové spoločenské nálady, ako aj túžbu časti duchovenstva po 
väčšej otvorenosti, rovnosti a demokratickom usporiadaní cirkevného života. 

Dôvodom spustenia akcie bolo podľa Brodského množstvo korešpondencie, 
v ktorej ho kňazi naliehavo žiadali, aby prispel k realizovaniu reformy, po kto-
rej túži nižší klérus. „Nemal som v úmysle venovať sa týmto záležitostiam, ale 
niektoré z listov boli tak dojemné, vážne a vrelé, že som si konečne povedal, že je 
nutné energicky pristúpiť k riešeniu pálčivých otázok.“20 Ťažko si predstaviť, čo 
pre tohto českého literáta znamenalo množstvo korešpondencie, ale rozhodne 
išlo o významný demokratický počin. Súkromná dotazníková akcia však urobila 
službu aj jemu. Už v minulosti prejavil snahu dostať sa do radov vysokej cirkev-
nej hierarchie. Teraz sa mu naskytla vhodná príležitosť etablovať sa ako hovorca 
duchovných a  postaviť sa do čela reformného hnutia. Pri tejto akcii profitoval 
z bratovho pôsobenia vo vláde Karla Kramářa (1860 – 1937), ktorý bolo minis-
trom železníc.21 V istých kruhoch sa dokonca hovorilo o všemocnosti a diktatúre 
oboch bratov, s ktorou treba skoncovať.22 

Zo širšieho pohľadu sa však jeho anketa nelíšila od programových téz, ktoré 
sa objavili v časopise Jednota z pera predsedu Jednoty katolíckeho duchovenstva 
Jindřicha Šimona Baara (1869 – 1925). Presadzoval reformu „hláv a  sŕdc“, aby 
z jednania a zmýšľania každého jednotlivca vyžarovalo jeho katolíctvo. Jeho vízia 
kňaza bola ľudová, národná, demokratická, zbožná a pokorná. V oblasti konkrét-
nych zmien navrhoval demokratizáciu cirkevného života, slobodnú voľbu fará-
rov a biskupov, ako aj aktívnu účasť duchovenstva a  laikov na riadení diecézy. 
Zavedenie češtiny ako bohoslužobného jazyka či otázka celibátu sa mu javili ako 
druhoradé, teda skôr ako agitačné heslá, ktoré mali zabezpečiť širšiu podporu 
a masový charakter hnutia.23 

Na rozdiel od Baara sa Brodský od samého začiatku prejavoval ako muž činu. 
Hovoril o jedinečnej historickej príležitosti, ktorú, ako poznamenal: „nám budú 
nasledujúce generácie závidieť, a preto ju nesmieme zanedbať“.24 Jeho požiadavky 
sa sústreďovali na tri oblasti: majetkovú, personálnu, disciplinárnu. V majetko-
vej rovine reagoval najmä na pripravovaný zákon o pozemkovej reforme, ktorý 
20	 A MZV Praha, f. MSII, Zahraničný odbor ministerského presídia, č. j. 2714, List B. Zahradní-

ka-Brodského, b. d., f. 2.
21	 Isidor Bohdan Zahradník (1864 – 1926), premonštrát, bol členom revolučného odboja a orga-

nizátorom prevratu z 28. 10. 1918, následne sa stal poslancom Revolučného národného zhro-
maždenia za Agrárnu stranu, politicky aktívny bol už za Rakúsko-Uhorska, bol poslancom Ríš-
kej rady až do zániku monarchie, v roku 1919 vystúpil z Katolíckej cirkvi a pomáhal vytvárať 
Cirkev československú.

22	 MAREK, P. České schizma, s. 32.
23	 Tamže, s. 31.
24	 A MZV Praha, f. MSII, Zahraničný odbor ministerského presídia, č. j. 2714, Referát B. Zahradní-

ka-Brodského prednesený v Prahe na valnej schôdzi československého duchovenstva, 19. 1. 1919, s. 
3.



112

Peter OLEXÁK

mal zaviesť rovnostársky systém a odstrániť výrazné majetkové rozdiely medzi 
jednotlivými vrstvami duchovenstva. Cieľom bolo zabezpečiť spravodlivejšie 
materiálne podmienky a posilniť sociálnu rovnosť v rámci cirkevného stavu. Na-
vrhovalo sa vyvlastnenie biskupských a kláštorných veľkostatkov, pričom výnosy 
z  nich mali byť sústredené do osobitného finančného fondu, tzv. náboženskej 
matice. Z tohto fondu by sa následne vyplácali mzdy duchovným. Ako model pre 
výšku platov kňazov navrhoval Brodský orientáciu na platové tabuľky štátnych 
úradníkov, čím chcel zabezpečiť transparentnosť a dôstojné hmotné zabezpeče-
nie duchovenstva. Ak by fond nestačil, čo sa dalo očakávať, štát by ich doplnil za 
podmienok, že duchovní sa zrieknu štolových poplatkov, „čím prestanú krikľavé 
a úžasne nespravodlivé rozdiely v príjmoch duchovenstva“25. Doplňujúci príjem 
mal pochádzať z vedenia matrík,  starostlivosti o chudobných a  s  tým spojenej 
sociálnej práce. Tu patril aj odchod do dôchodku. Navrhovaných bolo tridsaťpäť 
rokov služby alebo šesťdesiat rokov života.26 Druhú skupinu tvorili personálne 
záležitosti, ktoré mali oslabiť postavenie vyššej hierarchie. Brodský pomerne 
ostro kritizoval údajný absolutizmus vyššej hierarchie a policajného ducha. Videl 
nutnosť v zapojení laikov do správy cirkvi. Z diskusie k tomuto bodu vyplýva, že 
aj keď duchovní upozorňovali na možné riziká, dospeli k záveru, že bude lepšie, 
keď si klérus spolu veriacimi bude voliť biskupa, než ako to bolo v minulosti, keď 
nominácie prichádzali z viedenského dvora a biskupmi z Božej milosti sa stávali 
jeho kandidáti. Najväčšia diskusia sa však točila okolo disciplinárnych tém: zru-
šenie ale zdobrovoľnenie celibátu, zavedenie češtiny ako bohoslužobného jazyka, 
zrušenie reholí (okrem špitálskych rádov a tých, ktoré sa venovali mládeži), re-
forma omšových rúch, zredukovanie cirkevných titulov, nosenie civilného odevu 
a fúzov, financovanie pápežskej kúrie, výchova v seminároch a rehabilitácia Jána 
Husa. 

Brodský si plne uvedomoval, že jeho návrhy nenájdu jednoznačnú podporu 
v celom duchovenskom spektre. Preto svoju víziu reformy cirkvi prezentoval ako 
snahu o rehabilitáciu cyrilometodského cirkevného zriadenia, teda návrat k údaj-
ne pôvodnej, slovanskej, demokratickejšej forme cirkevnej organizácie. V skutoč-
nosti však išlo skôr o ideologickú a propagandistickú konštrukciu, ktorá nebola 
historicky ani prakticky naplnená. Napriek tomu jeho prejav vyvolal značný roz-
ruch v celom katolíckom tábore.

Bezprostredne po skončení schôdze sa v tlači objavili správy, podľa ktorých 
mal Brodský dokonca pohroziť schizmou v prípade, že požiadavky duchovenstva 
nebudú akceptované. Tieto tvrdenia však neodrážali postoj väčšiny kňazov. Hoci 
medzi duchovenstvom panovala všeobecná vôľa po reformách, prevažoval názor, 
že akékoľvek zmeny musia prebiehať legálnou cestou a  so súhlasom cirkevnej 
hierarchie. 

4	 Založenie Kňazskej rady na Slovensku
Takmer dva mesiace po vzniku pražskej Jednoty katolíckeho duchovenstva 

vystúpil Andrej Hlinka (1864 – 1938) s iniciatívou vytvoriť samostatnú Kňazskú 

25	 Tamže.
26	 Tamže, s. 11.



113

Vznik stavovského hnutia katolíckych kňazov na Slovensku v roku 1918

radu na Slovensku. Hoci českí predstavitelia pôvodne počítali s tým, že pražská 
Jednota sa stane celoštátnou organizáciou združujúcou katolícke duchovenstvo 
celého územia Československa, prípravný výbor bol zložený takmer výlučne 
z kňazov českých diecéz. Tento nedostatok, ktorý pravdepodobne vznikol v dô-
sledku organizačného zhonu a  počiatočnej eufórie, sa mal napraviť pozvaním 
zástupcov Moravy a Slovenska na valnú hromadu. Slovensko mal reprezentovať 
hodonínsky katechéta a Hlinkov blízky spolupracovník ThDr. Alois Kolísek. Jeho 
úloha ako slovenského zástupcu však nebola prijatá bez výhrad a na valnej hro-
made ju kritizoval moravský kňaz František Světlík (1875 – 1949), pričom zazneli 
aj námietky voči spôsobu, akým sa budovala kňazská organizácia. 

K  Hlinkovmu kroku nepochybne prispel aj fakt, že v  Olomouckej diecéze 
sa vyprofilovalo ďalšie, v poradí už tretie centrum27, ktoré zo svojho ustanovu-
júceho stretnutia 7. novembra 1918 v Přerove adresovalo zdravicu slovenským 
kňazom s výzvou na spoluprácu. Slovenskí duchovní si tento apel vysvetlili po 
svojom, čo len zvýraznilo odlišnosti medzi jednotlivými regiónmi. 28 Situácia 
v katolíckom tábore na Slovensku sa totiž výrazne líšila od tej v Čechách, čo vy-
plývalo z rozdielneho historického vývoja. Napriek týmto rozdielom medzi kňaz-
skými hnutiami existovali aj určité paralely – podobne ako v Čechách, aj na Slo-
vensku bola vysoká cirkevná hierarchia značne zdiskreditovaná. Biskupi, často 
šľachtického alebo maďarského pôvodu, tradične preukazovali lojalitu Uhorskej 
korune a netajili sa tým, že nový štátny režim nie je v súlade s ich predstavami. 

Uhorský primas kardinál Ján Černoch (János Csernoch 1852 – 1927) v čase 
prevratu rozoslal dekanom arcidiecézy dôverný obežník, v ktorom ich vyzýval, 
aby agitovali medzi kňazmi a spolupracovali na záchrane Uhorska. Ružomberský 
dekan Martin Pazúrik so súhlasom biskupa Alexandra Párvyho vydal vlastný 
obežník. V ňom apeloval na kňazov, aby bezodkladne informovali biskupa o ná-
ladách medzi veriacimi a o prípadných nebezpečných požiadavkách. Zároveň ich 
vyzýval, aby zotrvali v lojalite voči monarchii, pretože: „ak sa slovenský ľud pri-
pojí k českému štátu, neodvrhne sa len od koruny sv. Štefana, ale stratí svoj jazyk, 
tradíciu svojich predkov, hodnotové rasové vlastnosti a do vážneho nebezpečen-
stva uvrhne i oblažujúci pokoj svojej náboženskej duše.“29 

Ak by sme mali identifikovať hlavné dôvody vzniku Kňazskej rady, jedným 
z nich bola snaha slovenského duchovenstva o korporatívne prihlásenie sa k ná-
rodnému a politickému dianiu – podobne, ako to v tom čase urobili kňazi v Če-
chách. V kontexte silnejúceho protimaďarského naladenia a diskreditácie cirkev-
nej hierarchie, ktorá bola spätá s monarchiou, predstavovala Kňazská rada pokus 
o redefiníciu postavenia duchovenstva v nových spoločenských pomeroch.

Hlinka poznal situáciu v Čechách a na Morave, keďže tam strávil niekoľko 
mesiacov a mal priame väzby s predstaviteľmi tamojšieho politického katoliciz-
mu. V roku 1918 vystúpil z politickej pasivity a Slovenská ľudová strana sa otvo-

27	 Druhé bolo v Brne, kde Jednota duchovenstva Brnenskej diecézy fungovala nepretržite od roku 
1906 a vydávala vlastný časopis.

28	 Pozdrav v mene moravských kňazov podpísal predseda Moravskej jednoty duchovných kano-
nik Antonín Cyril Stojan.

29	 SIDOR, K. – VNUK, F. Andrej Hlinka (1864 – 1938). Bratislava : Lúč, 2008, s. 318.



114

Peter OLEXÁK

rene prihlásila k novovzniknutému štátu. Ako známa a vyprofilovaná kňazská 
politická osobnosť mal Hlinka nielen predpoklady, ale aj technické možnosti na 
to, aby sa postavil na čele kňazského hnutia. Pôsobil ako redaktor časopisu pre 
duchovenstvo a  zakladateľ tlačiarne. Jedným z  nástrojov jeho pôsobenia bolo 
vydávanie obežníkov, ktoré smerovali predovšetkým ku kňazom. Ich obsah sa 
sústreďoval najmä na informovanie a objasňovanie aktuálnej domácej i medzi-
národnej situácie. 

V osobitnom obežníku z 10. novembra 1918 konštatoval, že nový štát je neod-
škriepiteľnou skutočnosťou a Česko-slovenská národná rada, resp. k nej pričlene-
ná Slovenská rada predstavuje jedinú legitímnu, výkonnú moc v štáte. Vystríhal 
duchovenstvo pred akýmkoľvek odporom voči tomuto nezvratnému faktu, čo by 
sa mohlo vnímať ako nebezpečný a škodlivý čin s negatívnymi dôsledkami pre 
národ, kňazov i cirkevné záujmy. Hlinka zároveň predpokladal, že takýto postoj 
by sa nepriaznivo odzrkadlil v  pripravovanom konkordáte so Svätým stolcom, 
ktorý mal v  budúcnosti ovplyvňovať cirkevno-náboženský život na Slovensku. 
Namiesto toho odporúčal prihlásiť sa k práci v prospech národa, nevystupovať 
proti utvárajúcemu sa štátu, prípade zostať v pasivite, čo by sa v konečnom dô-
sledku mohlo interpretovať ako prejav lojality a dobroprajnosti katolíckeho du-
chovenstva. 

Kňazská rada na Slovensku vznikala z organizačného hľadiska takmer súbež-
ne s formovaním kňazských organizácií v českých krajinách. Niektorí sa domnie-
vajú, že týmto krokom sa Hlinkovi podarilo zabrániť možnej schizme na Sloven-
sku.30 Pravde je však bližšie, že myšlienka rozkolu v tom čase nebola aktuálna. Ide 
skôr o retrospektívne špekulácie, ktoré sa zrodili na základe neskorších vývojo-
vých udalostí. V prípade vzniku Kňazskej rady sa javí pravdepodobnejšie, že išlo 
o prirodzený proces, ktorý korešpondoval s širšími trendmi v rámci katolíckeho 
duchovenstva v Európe počas posledných desaťročí. Hlinka sa k tomuto hnutiu 
prihlásil pod vplyvom dramatických zmien spojených s  rozpadom monarchie 
a vznikom republiky. Navyše, už pred rokom 1918 existovali na Slovensku skupi-
ny kňazov, ktoré sa formovali okolo rôznych cirkevných a politických tém. Oso-
bitne aktívna bola skupina kňazov-politikov, ktorých mobilizovali protisloven-
ské postoje uhorskej vlády a cirkevnej hierarchie. Popri nich pôsobili aj literárne 
a národne uvedomelí duchovní, ktorí sa pravidelne prezentovali v slovenských 
periodikách a prispievali k formovaniu verejného diskurzu o úlohe cirkvi v ná-
rodnom živote.

Do tohto ideového amalgámu prirodzene zapadalo aj kňazstvo ovplyvnené 
prúdmi Katolíckej moderny, ktoré sa výraznejšie dostali do popredia spolu s ča-
sopisom Hlas. Už v roku 1890 si Tomáš G. Masaryk pozval Vavra Šrobára (1867 
– 1950) na poradu, počas ktorej ho povzbudil, aby mladí Slováci založili vlastný 
časopis nezávislý od vedenia martinskej Slovenskej národnej strany. Táto myšlien-
ka sa opätovne objavila v auguste 1897 pri návšteve skupiny slovenských študentov 
u Masaryka v Bystričke v Turci. Výsledkom bola martinská porada, ktorú viedol 
Andrej Hlinka, a na ktorej vznikol časopis Hlas, schválený pomerom hlasov 17 ku 
10. 

30	 SIDOR, K. – VNUK, F. Andrej Hlinka, s. 318.



115

Vznik stavovského hnutia katolíckych kňazov na Slovensku v roku 1918

Časopis Hlas sa profiloval ako liberálne orientované periodikum, okolo kto-
rého sa postupne sústreďovali prívrženci rôznorodých názorových smerov. Svo-
je miesto v ňom našla aj skupina katolíckych kňazov, medzi nimi Ján Kempný, 
František Jehlička, Jozef Buday a  ďalší, ktorí aktívne presadzovali myšlienky 
demokratizácie cirkvi, moderného prístupu k biblickej exegéze a reformy kňaz-
ského života. Ich pôsobenie v  rámci Hlasu predstavovalo dôležitý impulz pre 
formovanie nového typu duchovenskej identity, otvorenejšej voči spoločenským 
zmenám a výzvam doby.

Hoci išlo o generáciu kňazov, na čele ktorých stál Hlinka, v každom prípade 
sa k reformnému hnutia staval s istou opatrnosťou. Pokiaľ reflektujeme niektoré 
články v Hlase, prekvapuje s akou vehemenciou a ostrou kritikou sa v ňom úto-
čilo na staršiu generáciu kňazských národovcov (združených okolo Martina Kol-
lára a Františka Richarda Osvalda), ktorých prirovnávali ku kaprom a stojatým 
vodám, ktorým treba vypovedať boj.31 Hlasisti sa netajili sympatiami k českým 
modernistom a celkom pochopiteľne si osvojovali ich názorové tézy a slovník.32 

Časopis Hlas síce svojím nákladom 700 – 800 výtlačkov patril v porovnaní 
s inými dobovými periodikami k menej masovým tlačovinám, no napriek tomu 
si našiel cestu najmä k mladej generácii kňazov. Práve tí doň vkladali svoje nádeje 
a  ideovo sa prostredníctvom neho mobilizovali. Pri príležitosti prvého výročia 
vydávania Hlasu sa v Liptovskom Mikuláši konala schôdza jeho priaznivcov, na 
ktorej sa zúčastnilo početné zastúpenie mladých duchovných. Na podujatí mal 
vystúpiť novokňaz Jozef Buday s prednáškou o povinnostiach klerikov a mladých 
kňazov, no za nejasných okolností od svojho vystúpenia po príchode odstúpil. 
Namiesto prednášky dal Andrej Hlinka odhlasovať rezolúciu, podľa ktorej mal 
Hlas pracovať v prospech národných cieľov. Tento krok naznačil posun časopisu 
smerom k politickému angažovaniu. Napriek tomu zostával postoj k reformám 
v rámci duchovenstva nejednoznačný a kolísavý. Napätie sa prejavovalo najmä 
medzi jednotlivými skupinami duchovných – kaplánmi, farármi, dekanmi či ka-
nonikmi – pričom rozdiely prehlboval samotný hierarchický princíp cirkevnej 
organizácie, ktorý často bránil otvorenej diskusii a rovnosti názorov.33 

K postupnému zvlažneniu duchovenstva prispievalo zníženie intenzity osob-
nej viery, uprednostňovanie mimocirkevných aktivít, vstup do politiky, problém 
s dodržiavaním celibátu, honba za výnosnými farami, malá poslušnosť a nízka 
disciplína. Viacerí duchovní odchádzali z fár na miesta katechétov alebo vojen-
ských kurátov.34 V  tomto období sa čoraz častejšie ozývala aj kritika systému 
výchovy v kňazských seminároch, ktorý podľa mnohých nereflektoval potreby 
doby ani očakávania mladšej generácie duchovných. Jedným z hlavných dôvodov 

31	 „Povinnosti slovenského katolíckeho kňaza“, In: Hlas, mesačník pre literatúru, politiku a otáz-
ku sociálnu, 1899, roč. 2, č. 2, s. 49-66.

32	 SIDOR, K. – VNUK, F. Andrej Hlinka, s. 71.
33	 MAREK, P. České schizma, s. 15.
34	 Hlinka v roku 1909 v Ľudových novinách napísal: „Dnes každý, čo súcejší a lepší kňaz uteká 

preč [...]. Čo horlivejší a vzornejší utekajú do kláštorov za rehoľníkov [...]. Čo obozretnejší a ľahší 
ku vojsku [...]. Čo hmotárskejší do Ameriky[...]. Čo vzornejší a vzdelanejší za vychovávateľov [...]. 
Starší kňazi dumajú a zalamujú rukami nad spustlosťou.“ HLINKA Andrej, „Semináre a kos-
toly pustnú, žaláre a krčmy sa naplňujú“, In: Ľudové noviny, 27. 8. 1909, roč. 60, č. 35, s. 3.



116

Peter OLEXÁK

rastúcej nespokojnosti bola národnostne vybičovaná atmosféra, ktorá prispievala 
k  formovaniu silného opozičného prúdu najmä medzi mladými, národne a  ľu-
dovo orientovanými kňazmi.35 Tieto nálady a postoje sa odrazili aj v anonymne 
publikovanom referáte Jozefa Budaya, ktorý vyšiel v časopise Hlas. Išlo o idealis-
ticky ladený, rétoricky text, ktorý na druhej strane nemal hlbšiu analytickú opo-
ru. Namiesto podnetu na diskusiu vyvolal skôr podráždenie u staršej generácie 
duchovných, známych z predchádzajúceho obdobia, ktorí v ňom videli útok na 
zaužívané poriadky.36 

Andrej Hlinka sa napriek priateľskému postoju moravských kolegov a vlast-
ným predstavám o spoločnom štáte rozhodol postupovať autonómne a neprevzal 
český model organizácie duchovenstva. V Maďarsku totiž existovala Rada nižšie-
ho duchovenstva, schválená a podporovaná episkopátom, ktorá tiež mala širokú 
kňazskú základňu. Hlinka v tom pravdepodobne videl formálny precedens a im-
plicitný súhlas so zakladaním obdobných kňazských rád aj na území Slovenska, 
ktoré v tom čase ešte cirkevno-právne patrilo pod cirkevnú provinciu so sídlom 
v Maďarsku.

Z organizačného hľadiska sa slovenská Kňazská rada vyvíjala podobne ako jej 
české a  maďarské náprotivky, s  takmer identickým programovým zameraním. 
Ako sám Hlinka uviedol, k jej založeniu pristúpil aj z pozície zakladateľa kato-
líckej tlačiarne Lev, ktorá vznikla so súhlasom a podporou biskupov. Práve v tej-
to tlačiarni začal vychádzať Duchovný pastier – prvý tlačový orgán slovenského 
duchovenstva. Kňazská rada mala ambíciu zastupovať záujmy Katolíckej cirkvi 
na Slovensku a zároveň reflektovať špecifické potreby slovenského duchovenstva 
v nových politických a spoločenských podmienkach.

Predstava hájiť lokálne záujmy bola jasná. „My budeme na území tohto nového 
štátu. Preto dajme sa čím skôr do práce a voľme spomedzi seba cirkevný odbor, 
ktorého úlohou bude riadiť vnútorné katolícke záležitosti. Ja myslel som, že ini-
ciatívy sa chytí niektorý predôst. Ordinariát na území československého štátu. 
Poneváč ale tieto Ordinariáty obsadené sú hierarchami Neslovákmi [...], obávam 
sa, že pri utváraní nového štátu cirkevný záujem zle pochodí, za čo pred Bohom 
ani pred nábožným slovenským ľudom zodpovednosť niesť nechcem.“37 Nie je jas-
né, či Hlinka vedel, že pražská Jednota mala už v tom čase dovolenie Štátneho 
sekretariátu ako aj administrátora diecézy, ktorý patril k jej spoluzakladateľom.

Nemožno poprieť, že Hlinka bol pre väčšinu kléru prijateľný a ako silná osob-
nosť mohol garantovať hranice reformného postupu. Prvé organizačné zasad-
nutie Kňazskej rady sa konalo 28. novembra 1918 na fare v Ružomberku.38 Na 
stretnutí sa sformoval dvanásťčlenný výbor, ktorý sa otvorene prihlásil k princípu 
národného sebaurčenia. Zároveň boli definované základné reformné body, ktoré 
mali upraviť vnútrocirkevné pomery a postavenie Katolíckej cirkvi v novom štáte. 

Kňazská rada sa vo viacerých otázkach zamerala na špecifické slovenské požia-

35	 MAREK, P. České schizma, s. 15.
36	 Povinnosti slovenského katolíckeho kňaza, s. 49.
37	 SIDOR, K. – VNUK, F. Andrej Hlinka, s. 321.
38	 Predsedom výkonného výboru bol Andrej Hlinka, podpredsedom Ján Vojtaššák a zapisovateľom 

Štefan Mnoheľ.



117

Vznik stavovského hnutia katolíckych kňazov na Slovensku v roku 1918

davky, napríklad výber kandidátov na biskupské úrady, založenie vlastnej teolo-
gickej fakulty, vytvorenie samostatného tlačového orgánu či reformu cirkevného 
školstva. V otázkach liturgického jazyka a celibátu sa však rozhodla postupovať 
spoločne s českými kňazmi.39 To, že Rada v priebehu mesiaca získala takmer päť-
sto nových členov, signalizovalo potrebu zmien a veľkú túžbu po nich.40 

Tak ako medzi kňazmi v  Čechách a  na Morave aj na Slovensku existovali 
názorové štiepenia a  vnútorné problémy. Radikálna mobilizácia duchovenstva 
viedla k jeho polarizácii, ktorá sa naplno prejavila v okamihu, keď sa začali for-
mulovať jeho programové požiadavky. K  vyhroteniu situácie došlo 22. januára 
1919 na zhromaždení v  Žiline, kde Ferdinand Juriga (1874 – 1950) predstavil 
návrh reformného programu, identický s tým, ktorý v českých krajinách presa-
dzoval Zahradník-Brodský. Pred približne dvoma stovkami prítomných kňazov 
verejne požadoval odluku cirkvi od štátu, zapojenie laikov do riadenia cirkevných 
záležitostí, zavedenie slovenského jazyka do liturgie, zrušenie celibátu a kňazské-
ho odevu. Tieto požiadavky vyvolali taký prudký spor, že františkáni, v ktorých 
kláštore sa schôdza konala, vykázali všetkých účastníkov, ktorí sa vyslovili za 
zmenu stáročnej cirkevnej disciplíny. Tento incident ukázal, aké napätie panova-
lo medzi konzervatívnym a reformne naladeným krídlom duchovenstva.

Napokon vznikli dve samostatné memorandá, ktoré odrážali rozdielne pred-
stavy o budúcnosti Katolíckej cirkvi na Slovensku. Skupina okolo Andreja Hlinku 
obhajovala tradičný model hierarchického riadenia cirkvi, zachovanie latinčiny 
ako liturgického jazyka a bezženstvo kňazov. Na opačnej strane stáli duchovní 
zo slovenského juhozápadu, vedení Ferdinandom Jurigom, ktorí kriticky vystu-
povali voči nemoderným konvenciám katolíckej cirkvi. Svoje požiadavky pub-
likovali v Slovenských ľudových novinách, kde sa otvorene dožadovali cirkevnej 
autonómie, voľby biskupov a duchovných, ako aj používania slovenčiny v liturgii. 
Okrem toho požadovali odluku cirkvi od štátu, poštátnenie školstva, zrušenie 
celibátu, zrušenie štolových poplatkov a  rozdelenie cirkevného majetku. Tieto 
návrhy predstavovali výrazný reformný impulz, ktorý však narazil na odpor kon-
zervatívnejších kruhov v rámci duchovenstva.

Toto kňazské krídlo sa podobne ako Zahradník-Brodský ocitlo vo sfére kato-
líckeho modernizmu a reformizmu, ktorý bol inšpirovaný protestantským pro-
stredím, hoci v otázkach dogiem a vierouky zostávalo na pôde Katolíckej cirkvi. 
Faktom je, že českí reformisti počítali s Jurigom a Floriánom Tománkom,41 ktorí 
by mohli byť vhodnými propagátormi myšlienok demokratizácie cirkvi na Slo-

39	 Otázke výberu biskupov sa venuje napr.: HRABOVEC, E. „Menovanie biskupov v kontexte bi-
laterálnych vzťahov medzi ČSR a Svätou stolicou 1918 – 1928“ In Československo 1918 – 1938. 
Osudy demokracie ve střední Evropě, 2, Praha : Historický ústav AV ČR, 1999, s. 542–555; 
MARŤÁK, M. Pavel Žiška ako „večný“ kandidát na biskupa. In Kultúrne dejiny, Supplement, 
roč. 14, s. 110–121. DOI: https://doi.org/10.54937/kd.2023.14.Supp.110-121

40	 MAREK, P. České schizma, s. 16. 
41	 Florián Tománek (1879 – 1948) rímskokatolícky kňaz názorovo a politicky veľmi blízky Jurigo-

vi. Spolu založili banku, viedli noviny, boli poslancami v pražskom parlamente (1918 – 1929). 
Po Tukovej afére boli vylúčení z Hlinkovej strany a suspendovaní z kňazstva. Viac: OLEXÁK, 
P. a kol. Florián Tománek. Život a pôsobenie katolíckeho kňaza, politika a publicistu. Ružombe-
rok : VERBUM, 2019; OLEXÁK, P. Florián Tománek v Strane Slobody (1946 – 1947). In Studia 
Historica Nitriensia, 2018, roč. 22, č. 2, s. 362–381, DOI 10.17846/SHN.2018.22.2.362-381



118

Peter OLEXÁK

vensku. Ukázalo sa, že Jurigu a jeho okruh spájalo ešte niečo viac než len poli-
tické postoje, a to najmä spoločný pohľad na otázku zrušenia celibátu, v ktorej si 
mohli názorovo porozumieť. Juriga, ako dlhoročný poslanec uhorského snemu 
za Slovenskú ľudovú stranu, ktorý si odsedel dva roky za národnobuditeľskú čin-
nosť, predstavoval vplyvnú, hoci kontroverznú osobnosť slovenského verejného 
života. Tománek, pôsobiaci v Jurigovom tieni, zastával funkciu šéfredaktora Ľu-
dových novín, čo mohlo výrazne napomôcť šíreniu ich reformných téz.

Minister Vavro Šrobár vnímal ich vystúpenie ako prejav radikálnej reformy 
a považoval ho za prelomový moment, pričom sa priklonil na ich stranu. Napriek 
tomu však Jurigova skupina zjavne podcenila zásadnú skutočnosť – ich požia-
davky boli v priamom rozpore s Kanonickým právom, ktoré bolo promulgované 
len nedávno, v roku 1917. V dôsledku toho boli ich návrhy už vopred odsúdené na 
neúspech, keďže narážali na normy univerzálnej cirkevnej legislatívy.

Kňazská rada Jurigovo memorandum neprijala. Spolu s ním zo schôdze odišla 
skupina kňazov zozbieraná z každej diecézy. Chýbali jej však výrazné osobnos-
ti, ktoré by ju zastrešili navonok a navyše bolo jasné, že úspech alebo neúspech 
každej skupiny bude spojený s tým, na ktorú stranu sa prikloní masa veriacich 
a podporí ich snahy. Šrobár sa pokúsil saturovať tento deficit radikálneho krídla. 
Ako minister s plnou mocou pre Slovensko a angažovaný laik niekoľko týždňov 
chodil spolu s nimi po slovenských mestách, kde na verejných zhromaždeniach 
agitoval za cirkevnú reformu, vrátane požiadavky slovenčiny a zrušenie celibátu. 

Hlinka stál oproti nim na opačnej strane. Presadzoval tzv. umiernenú refor-
mu, ktorá by sa nijako netýkala vierouky a zmeny disciplíny. V tom čase už mal 
za sebou viaceré rokovania, ktoré mohli byť pre katolícky klérus na Slovensku 
mimoriadne dôležité. S  predstaviteľmi vlády rokoval o  personálnom obsadení 
slovenských diecéz a požiadal nunciatúru, biskupstvá a vládu, aby sa v otázkach 
týkajúcich sa slovenských cirkevných záležitostí obracali výlučne na ním vedenú 
Kňazskú radu. Domnievať sa, že Kňazská rada skutočne prevzala vedenie cirkev-
ných záležitostí na Slovensku, by bolo značne naivné. Hoci sa o to vážne pokúša-
la, jej snahy sa skončili bez výrazného úspechu. Oficiálni predstavitelia štátu ju 
prakticky nikdy nerešpektovali a vo veciach zásadného významu komunikovali 
priamo s Vatikánom. Predstavitelia Svätej stolice nekontaktovali Kňazskú radu, 
ale výlučne cirkevnú hierarchiu a štátne autority, ktoré ako jediné disponovali 
reálnou mocou potrebnou na ovplyvňovanie a usmerňovanie cirkevných pome-
rov v krajine.



119

EINE DIÖZESE INNERHALB UND AUSSERHALB DER 
GRENZEN - DIE KIRCHLICHE VERWALTUNG DER 

DIÖZESE ROŽŇAVA/ROZSNYÓ (1918–1952)

Balázs VESZELOVSZKI 1

A Diocese Within and Beyond Borders – The Ecclesiastical Administration of the Dio-
cese of Rožňava/Rozsnyó (1918–1952)
The Diocese of Rožňava, founded in 1776, split into two parts after 1918. The larger part 
remained in Czechoslovakia, with smaller fragments in Hungary. These are located in the 
vicinity of Salgótarján, in the Hangony region and in the Gömör-Tornai karst region. Fol-
lowing the first Vienna Award, the reunification of the diocese became possible, with Mihály 
Bubnics as its bishop. After 1945, the diocese was split again. The Hungarian part was led 
by István Madarász, Bishop of Kassa, from Hejce until 1952, after which it came under the 
authority of the Archdiocese of Eger, but continued to be treated as an independent unit. The 
study presents the period between 1918 and 1952, the ecclesiastical administration of the 
divided diocese, and the history of the divided diocese.
Keywords: Rozsnyó Diocese, church administration, Trianon, Archdiocese of Eger, Mihály 
Bubnics. 

Einführung
Der Erste Weltkrieg führte zum Zerfall der großen europäischen Monarchien 

und zur Gründung neuer Nationalstaaten. In der Folge kam es in vielen Regionen 
durch die Veränderung der Staatsgrenzen zu einer Zweiteilung der kirchlichen 
Verwaltungseinheiten, wobei sich der Bishofsitz und ein Teil der Diözese und 
ihres Gebietes in einem Land und die Pfarreien in einem anderen Land befanden. 
Mitteleuropa oder das Königreich Ungarn, wo nur drei Diözesen vollständig er-
halten geblieben sind, is ein typisches Beispiel ist.

Eine eigentümlich neue Situation entstand dadurch, dass die Zentren mehre-
rer Diözesen (z. B. Kassa [Košice] in der Tschechoslowakei, Szatmár [Satu Mare] 
in Rumänien, Csanád [Deutsch-Tschanad/Raitzisch-Tschanad/Groß-Tschanad] 
im Königreich Serbokroatien-Slowenien und in Rumänien) außerhalb der neuen 
ungarischen Grenzen lagen, während ihre Gebiete als „Fragmente” (manchmal 
in einem einzigen Block, manchmal in kleineren Teilen) bei Ungarn verblieben. 

1	 Der Autor ist Gymnasiallehrer für ungarische Sprache und Literatur, Geschichte und Geogra-
phie und Doktorand im dritten Jahr an der Doktorandenschule für Geschichte der Pázmány 
Péter Katholischen Universität. Sein Forschungsgebiet ist die Geschichte der 1922 zur Stadt 
erhobenen Salgótarján im 20. Jahrhundert. Seine Dissertation befasst sich mit der Tätigkeit 
und der sozialen Rolle der Franziskanergemeinschaft, die sich in der Zeit der katholischen 
Renaissance zwischen den beiden Weltkriegen 1932 (nach der 1927 begonnenen Organisation) 
in der Stadt niederließ, sowie mit den lokalen Ereignissen der kommunistischen Kirchenver-
folgung ab 1945.

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 2



120

Balázs VESZELOVSZKI 

Die 1776 gegründete Diözese Rozsnyó2 passt gut in diese Reihe, und die Ver-
gangenheit ihres nach 1920 bei Ungarn verbliebenen Territoriums wird auch in 
verschiedenen lokalgeschichtlichen Werken behandelt3 und in der Zwischenzeit 
mehrere Schriften zum diesem breiteren Thema4 verfasst worden, die das Pro-
blem der kirchlichen Verwaltung und seine Folgen anhand des Schicksals von 
Diözesen, Mönchen oder Pfarreien dargestellt haben.

Die vorliegende Studie beschreibt die Geschichte der Diözese Rozsnyó, deren 
Zentrum und der größte Teil ihres Territoriums in die neue Tschechoslowakei 
verlegt wurden, während mehrere Pfarreien in Ungarn verblieben. Es wird unter-
sucht, wie sich die Diözese – und insbesondere die Verwaltung ihrer „zersplitter-
ten” Teile – in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts entwickelt hat. Im Mittel-
punkt steht die kirchliche Verwaltung des bei Ungarn verbliebenen Teiles vom 
Reichswechsel 1918 (tschechoslowakische Besatzung) bis zum Anschluss an die 
Erzdiözese Eger im Jahre 1952, aber auch die Situation in der Tschechoslowakei 
berücksichtigt wird. Der Schwerpunkt liegt auf den Jahren der Teilung (1918–
1939 und 1945–1952), wobei für die Amtszeiten der einzelnen ungarischen Or-
dinarien an der Spiecze der neuen kirchlichen Einheiten, die auch in der ver-
waltungsgeschichtlich eine wichtige Rolle spielen gesondert dargestellt werden.

Die Verfügbarkeit der Quellen5 bestätigt die Veränderungen der Grenzen und 
der kirchlichen Verwaltung, denn die Dokumente an verschiedene Archive über-
liefert wurden: nach Esztergom, Eger, Vác, in die Pfarrei Putnok6 und – über die 
Franziskanergemeinschaft in Salgótarján – in den Ordenshaus in Buda7. Eine 

2	 Der Name der Stadt lautet auf Ungarisch „Rozsnyó“, auf Deutsch „Rosenau“ und auf Slowa-
kisch „Rožňava“. Da ich mich dem Thema aus der Perspektive der ungarischen (d.h. aus Ungarn 
stammenden) und der ungarischsprachigen (d.h. aus dem Hochland/der Tschechoslowakei 
stammenden) Bevölkerung nähere, verwende ich im deutschen Text den ungarischen Namen, 
wenn ich mich auf den Namen der Stadt, einschließlich des Namens der Diözese, beziehe.

3	 GACSÁRI-KISS, S. Salgótarján ősi római katolikus plébániájának és templomának történe-
te. Salgótarján: Római Katolikus Főplébániai Egyházközség, 1995; SZOMSZÉD, A. „A  falu 
elhagyott – a  templom megmaradt”. A  kisterenyei egyházközség története. Bátonyterenye: 
Bátonyterenye—Kisterenye Önkormányzat, 1997; VESZELOVSZKI, B. A  zagyvapálfalvai 
Jézus Szíve templom. Salgótarján: Jézus Szíve Plébánia, 2010; FARAGÓ, Z. Az acélgyári feren-
ces Szent József története. Salgótarján: Szent József Plébánia, 2011; VESZELOVSZKI, B. „Fényes 
példája az áldozatkészségnek”. A zagyvapálfalvai Jézus Szíve templom története. Salgótarján: 
Jézus Szíve Plébánia, 2011; VESZELOVSZKI, B. Salgótarján egyházi múltja a kezdetektől a vá-
rossá nyilvánításig. Salgótarján: Szent József Plébánia, 2016.

4	 SÁGI, G. (Hrsg.) A magyar katolicizmus és Trianon. Budapest: Fraknói Vilmos Római Törté-
neti Kutatócsoport, 2023; ZOMBORI, I. (Hrsg.). Trianon és az egyházak. Budapest: METEM, 
2023; TÓTH, K. Az Apostoli Szentszék és Trianon egyházkormányzati következményei. Buda-
pest—Róma: MTA-PPKE Fraknói Vilmos Római Történeti Kutatócsoport, 2021.

5	 Ich habe meine Forschung in den Jahren 2020 und 2021 im Rahmen des neuen nationalen 
Exzellenzprogramms der ungarischen Regierung durchgeführt. Ich möchte meinem Doktor-
vater, András Fejérdy, für seine professionelle Betreuung während der Forschung und für seine 
Hilfe bei der Entwicklung der Studie danken.

6	 Mein besonderer Dank gilt Pater István Cseh, dem Pfarrer von Putnok, Dr. Béla Bartók, außer-
ordentlicher Professor an der Eszterházy Károly Katholischen Universität, meinem lieben ehe-
maligen Lehrer, und dem Leiter des Primasarchivs, Dr. András Hegedűs, für ihre Hilfe bei 
den Recherchen sowie den Mitarbeitern des Katholischen Hilfswerks, die mir den Besuch des 
Bischofsschlosses in Hejce ermöglichten!

7	 Vielen Dank an den Leiter des Archivs, Gábor Dreska, für seine bisherige Hilfe!



121

Eine Diözese innerhalb und außerhalb der Grenzen – die kirchliche Verwaltung der 
Diözese Rožňava/Rozsnyó (1918–1952)

weitere Quellenruppe bilden die Urkunden der einzelnen Pfarreien, die allerdings 
weitgehend unvollständig und fragmentarisch sind. Das bedeutendste Ergebnis 
der Forschungen war die Entdeckung der umfangreichen Akten des ungarischen 
Vikariats, das in der Zeit der Teilung funktionierte, im bischöflichen Archiv in 
Rozsnyó.8 Diese Sammlung wird nach ihrer vollständigen Bearbeitung eine wert-
volle Quelle für die ungarische und slowakische Kirchengeschichtsschreibung 
darstellen, auch im Hinblick auf das bevorstehende Jubiläum im Jahr 2026.

1 	 Geschichtlicher Hintergrund
Die historische Diözese Rozsnyó lag im nördlichen Teil Ungarns, dem so ge-

nannten Hochland (Felföld, Felvidék), das größtenteils zur heutigen Slowakei ge-
hört. Die päpstliche Gründungsbulle wurde unter Maria Theresia am 15. Januar 
1776 erlassen.9 Die Idee zur Errichtung der Diözesen Szepes (Zips), Rozsnyó und 
Besztercebánya (Banská Bystrica), die zu dieser Zeit aus der Erzdiözese Eszter-
gom ausgegliedert wurden,10 geht auf das 17. Jahrundert zurück. Der Grund da-
für lag nicht nur in der geografischen Ausdehnung des Erzbistums,11 sondern 
auch in der Ausbreitung „fremder Irrlehren”,12 d.h. die Reformation, die diesen 
Teil der Region protestantisch machte. 

Zur Zeit seiner Gründung umfasste di Diözese Rozsnyó sechs Komitate (Gö-
mör, Kis-Hont, Nógrád, Szepes, Torna und Abaúj) mit gemischter sprachlicher 
und ethnischer Bevölkerung. Nach einer späteren Angabe aus dem Jahr 1900, 
die für den untersuchten Zeitraum repräsentativ ist, hatte die Diözese 191.000 
Einwohner, und von den Pfarreien auf ihrem Gebiet waren 52% ungarisch, 18% 
ungarisch-slowakisch, 18% slowakisch, 10% slowakisch-deutsch und 2% deutsch. 
Die nördlichen Gebiete waren deutsch, slowakisch und gemischt, während die 
südlichen Gebiete, entsprechend der Sprachgrenze, ungarischsprachige Ge-
meinden waren. In der Diözese waren auch Orden tätig: die Prämonstratenser in 
Jászóvár [Jasov] und Rozsnyó, die Franziskaner in Rozsnyó und Fülek [Filakovo], 
die Barmherzigen Schwestern in Rozsnyó und Rimaszombat [Rimavská Sobota] 
und die Franziskanerinnen in Rozsnyó, Losonc [Lučenec] und Salgótarján.13

Die ungarischen Teile der Diözese, die durch den Friedensvertrag von Tria-
non abgetrennt wurden, bildeten drei Inseln entlang der Grenzen in Nordun-
garn: Das Gebiet von Salgótarján (der westlichste und bevölkerungsreichste Teil 
der Diözese, der sich bis nach Ipolytarnóc erstreckte), Hangony und Szentsimon 
8	 Ich danke dem bischöflichen Sekretär Peter Kovalič, der mir diese Recherchen ermöglicht hat, 

und der Leiterin des Archivs, Dr. Szilvia Lőrinczi, die mir bereitwillig bei meiner Arbeit ge-
holfen hat!

9	 BARTÓK, B. A Rozsnyói Egyházmegye magyarországi kormányzása 1937-1939 között. In Acta 
Acad. Paed. Agriensis, Sectio Historiae XXXVI. Hrsg. László Kiss-Imrich Nagy. Eger: Eszterhá-
zy Károly College, 2009, 191.

10	 BOROVI, J. Az esztergomi érseki egyházmegye felosztása. Budapest: METEM, 2000. 36–37.
11	 BOROVI, J. Az esztergomi érseki egyházmegye felosztása, zitierte Arbeit [im Folgenden als: z. 

A.] 37–39.
12	 BOROVI, J. Az esztergomi érseki egyházmegye felosztása z. A. 119.
13	 BOROVSZKY, S. Magyarország vármegyéi és városai. Gömör-Kishont vármegye. Budapest: 

Apolló Irodalmi Társaság, 1911, 410–412. (Die Daten der Diözesen wurden von Dr. István 
Podraczky, Großpropst, zusammengestellt).



122

Balázs VESZELOVSZKI 

(heute zur Stadt Ózd gehörend, was aber damals Teil der Diözese Eger war) und 
der Teil zwischen Putnok und Hidvégardó in der Karstregion Gömör-Tornai 
(Hidvégardó war der östlichste Teil des Diözesanfragments). Der tschechoslo-
wakische Teil, der nach 1920 80 Gemeinden umfasste und sprachlich sehr ge-
mischt war, blieb bis zu den späteren Grenzveränderungen nach dem Wiener 
Abkommen von 1938 territorial vereint, und wurde nach 1945 wieder hergetellt.

2	 Teilung und Fortbestand der Diözese 
Einer der wichtigsten Faktoren beim Zerfall der österreichisch-ungarischen 

Monarchie waren die Unabhängigkeitsbestrebungen der verschiedenen Natio-
nalitäten. Nach den ersten Versionen der tschechoslowakischen Pläne, die im 
Oktober 1918 Wirklichkeit wurden, wäre das gesamte Gebiet der Diözese Roz-
snyó Teil der Tschechoslowakei geworden. Es gab jedoch auch Überlegungen, 
die Grenze mit der Sprachgrenze14 zusammenfallen zu lassen, was allerdings die 
territoriale Integrität der Diözese beeinträchtigt hätte. Diese war bereits durch 
die allmähliche Verschiebung der Demarkationslinie nach Süden bedroht, da es 
zu heftigen Kämpfen um die Eroberung des Gebietes kam.

Die gleichzeitig stattfindende antiungarische Verfolgung der Kirche kann wie 
die Besatzungszeit in zwei Perioden unterteilt werden. In der Zeit von Ende 1918 
bis Mai 1919 waren der Nationalismus und der Antiungarismus vor allem verba-
ler Natur, durch verbale Forderungen an die Kirchenführer. Dies zeigt sich z.B. 
daran, dass Bischof Sipeki Balás Lajos (1855–1920) im Januar 1919 ungehindert 
an der Bischofskonferenz in Budapest teilnehmen konnte, obwohl bereits Briefe 
mit der Forderung nach seiner Absetzung verschickt worden waren.15 Nach der 
ungarischen Wiederbesetzung von Rozsnyó im Jahr 1919, während der Rätere-
publik, nahmen die körperlichen Misshandlungen jedoch zu. Auch der Bischof 
der Diözese wurde Opfer solcher Übergriffe, obwohl er am 29. Dezember 1919 
„zusammen mit den Mitgliedern des Domkapitels und dem zentralen Klerus [...] 
vor dem Regierungskommissar den Treueeid geleistet hatte”.16 Der Schmerz über 
die Verstümmelung Ungarns und die Verfolgung der Ungarn im Hochland „hat 
eines der wohltätigsten und beliebtesten Mitglieder des ungarischen Episkopats 
zu Grabe getragen”, so die damalige Presse.17 Der Bischof starb am 18. Septem-
ber 1920 an Nierenversagen infolge der Schikanen. Die erste große historische 
Epoche der Diözese Rozsnyó ging mit der Vertrag von Trianon am 4. Juni 1920 
und dem Tod des Bischofs (18. September) doppelt zu Ende. Es war aber auch 
der Beginn einer neuen Geschichte, da das Zentrum der Diözese in den neuen 
tschechoslowakischen Staat verlegt wurde, während einige Gebiete in Ungarn 
verblieben.

14	 SIMON, A. Az átmenet bizonytalansága. Az 1918/1919-es impériumváltás Pozsonytól Kassáig. 
Somorja-Budapest: Forum Institute for Minority Studies - Humanities Research Group, 2021, 
54–56.

15	 El akarják mozdittatni a felvidéki magyar püspököket. In Az Újság ,16. J., Nr. 293, 14. 12. 1918, 7.
16	 KARA, A. Tíz év, amely megrengette a rendi világot. Adalékok a jászóvári premontreiek törté-

netéhez, 1918–1928, in. Hitel. Hrsg. Csoóri Sándor. Budapest, 2016, 14.
17	 Nemzeti Újság, 2. J., Nr. 223 (21. 09. 1920), 4.



123

Eine Diözese innerhalb und außerhalb der Grenzen – die kirchliche Verwaltung der 
Diözese Rožňava/Rozsnyó (1918–1952)

Die Interpretation der neuen kirchlichen Verwaltungssituation war in den 
beiden Staaten unterschiedlich. Nach tschechoslowakischer Lesart der 1920er 
Jahre reichten „[d]ie Grenzen der Diözese bis nach Ungarn”,18 während die unga-
rische Sichtweise das Gegenteil behauptete: „[D]ie Diözese kam durch den Ver-
trag von Trianon mit wenigen Ausnahmen unter tschechische Besatzung”.19 
Die tschechoslowakische Regierung wollte die bestehende Situation durch eine 
Neuordnung der kirchlichen Verwaltung entsprechend den neuen Staatsgren-
zen lösen und einen Bischof an der Spitze der Diözese ernennen, der dem neuen 
Staats treu ergeben war. Die ungarische Regierung handelte im Sinne Der Re-
vision in die entgegengesetzte Richtung. Trotz tschechoslowakischer Pläne, die 
Diözese aufzulösen, gelang es der ungarischen Diplomatie, die geteilte Diözese 
aufrechtzuerhalten und ein ungarisches Vikariat zu errichten. Der bischöfliche 
Stuhl blieb vakant und wurde zunächst von dem betagten Großpropst István 
Podraczky (1846-1926), als Kapitelvikar geleitet, dessen Tätigkeit sich auf Kon-
solidierungsaufgaben beschränkte. Die Weihe und Ernennung von József Csár-
szky (1886-1962) zum Bischof und Apostolischen ADministrator im Jahre 1925 
hätte eine neue Ära einleiten können, aber er hatte dieses Amt nur kurz inne, bis 
zu seiner späteren Ernennung zum Apostolischen Administrator von Kassa (er 
konnte einer der Prälaten des jungen Staates werden, auch wegen seiner über-
großen Loyalität gegenüber dem neuen Staat).

Die Wiederbelebung des Lebens der Diözese (einschließlich der ungarischen 
Teile) begann nach dem Amtsantritt von Bischof Mihály Bubnics (1877–1945) 
als Apostolischer Administrator von Rozsnyó am 15. Dezember 1925, parallel 
zur katholischen Renaissance in Ungarn und den tschechoslowakisch-vatikani-
schen Verhandlungen. Gemäß dem modus vivendi von 192720 wurden die Diöze-
sen in der Tschechoslowakei von den ungarischen Diözesen getrennt, der Heilige 
Stuhl verpflichtete sich, bei der Ernennung von Bischöfen auf die politischen Er-
wägungen der tschechoslowakischen Regierung Rücksicht zu nehmen, und die 
Würdenträger mussten einen Treueeid auf den Staat leisten.21 Außerdem wurde 
festgelegt, dass die Zuständigkeit der Kirchenregierung nicht über die Grenzen 
hinausgehen dürfe – d.h. es durften keine Vikare in Teilen Ungarns eingesetzt 
werden. Dies führte zur Einrichtung von Apostolischen Administraturen. (Die 
Frage der Pfründe war nach wie vor ungeklärt, sie wurden „von der tschechoslo-
wakischen Regierung blockiert und von einer staatlichen Gesellschaft mit Sitz in 
Nagyszombat [Trnava] gehalten”,22 was noch Anfang der 1930er Jahre zu Prob-

18	 DITTEL, I. Ünnepi album Bubnics Mihály tízéves (1925–1935) püspöki jubileumára. Ma-
nuskript; Rozsnyó, Bischofsarchiv, 1935.

19	 GEREVICH, T. et al., Magyar Katolikus Almanach. Budapest: Nationale Katholische Vereini-
gung, 1927, 200.

20	 László Sebők datiert die Vereinbarung auf den 17. 12. 1925. SEBŐK, L. A katolikus egyházszer-
vezet változásai Trianon óta. In Regio – Minority Studies Review. Hrsg. László Bárdi. Budapest: 
Teleki László Institut Zentrum für Mitteleuropäische Studien, 1991, 72.

21	 Kálmán Rácz setzt das Datum des Inkrafttretens des Abkommens nach der gegenseitigen Ra-
tifizierung auf den 2. Februar 1928 fest. (RÁCZ, K. Az esztergomi érsekség diszmembrációja 
1918–1938. Doktordissertation. ELTE BTK, Budapest, 2009. 73.)

22	 BARTÓK, 192.



124

Balázs VESZELOVSZKI 

lemen in der kirchlichen Verwaltung führte.) Die damalige tschechoslowakische 
Staatsregierung betrachtette den modus vivendi als Erfolg, als „kirchliche An-
erkennung von Trianon”23, während der ungarische Staat ihn mit Zweifeln auf-
nahm. Obwohl das Abkommen zustande kam, scheiterten die Verhandlungen 
über seine Umsetzung „an der Unnachgiebigkeit der tschechischen Regierung in 
finanziellen Fragen”.24

3 	 Der ungarische Teil der Diözese unter der Leitung von 
	 Bischfsvikare (1921–1937)
Nach dem Friedensvertrag von Trianon verblieben 19 Pfarreien der Diözese 

bei Ungarn, wodurch eine in der Geschichte einmalige kirchliche Verwaltungs-
situazion entstand. Lage und Anzahl der Pfarreien: Perkupa (606 Personen), Bár-
na (669 Personen), Tornaszentandrás (812 Personen), Szögliget (847 Personen), 
Hidvégardó (964 Personen), Bódvaszilas (1112 Personen), Ragály (1141 Perso-
nen), Zabar (1183 Personen), Cered (1731 Personen), Sajópüspöki (2016 Perso-
nen), Somoskőújfalu (2036 Personen), Mátranovák (2280 Personen), Szentsimon 
(2939 Personen), Litke (3049 Personen), Putnok (3140 Personen), Kazár (3275 
Personen), Kisterenye (3361 Personen), Karancskeszi (3911 Personen), Salgótar-
ján (18298 Personen).25 Die Pfarreien der Diözese waren während des gesamten 
Zeitraums immer voll besetzt, wobei in insgesamt 10 Pfarreien ein Hilfspriester 
tätig war (es handelte sich um Pfarreien mit mehr als 2200 Einwohnern; die be-
völkerungsreichste Pfarrei der Diözese, Salgótarján, hatte mehrere Kapläne und 
Religionslehrer). Erwähnenswert ist auch die notorisch schwierige finanzielle 
Situation der Region mit einem hohen Anteil an Arbeitern, und die Situation 
der Diözese wurde als „nicht sehr reich”26 bezeichnet, was durch die Tatsache 
bestätigt wird, dass der Klerus während der Zeit der Teilung mit mehreren wirt-
schaftlichen Schwierigkeiten zu kämpfen hatte.

Die ungarischen Teile der Diözese wurden vom Pfarrer von Sajópüspöki, und 
später vom Pfarrer von Putnok verwaltet. Die Wahl erfolgte in erster Linie auf-
grund der bisherigen Arbeit und Tätigkeit der Pfarrer in der Kirchenverwaltung 
und erst in zweiter Linie aufgrund der geographischen Lage der beiden Pfarrei-
en (ihre Nähe zum Zentrum der Diözese, Rozsnyó27). Die erste Pfarrei wurde 
23	 CSÍKY, B. Serédi Jusztinián, Magyarország hercegprímása (Institut für Geschichte, Zentrum 

für Geisteswissenschaften, MTA-PPKE Fraknói Vilmos Roman History Research Group, Bu-
dapest, 2018) 195.

24	 SEBŐK, L. Veränderungen in der katholischen Kirche... z. A., 70.
25	 Die Zahlen in Klammern geben die Zahl der Gemeindemitglieder auf der Grundlage der Visi-

tation von 1927 an. Bischöfliches Archiv, Rozsnyó, Canonica Visitatio, 1927.
26	 Persönlicher Bericht an den Autor von Pater György Vilezsál (1925-2013), Gymnasiast und 

Seminarist in Rozsnyó, 2011
27	 Ein Beweis dafür ist die Tatsache, dass János Pájer die Pfarrstelle von Salgótarján besetzen 

wollte, als sie 1928 frei wurde (der frühere Pfarrer, József Herczegh [1880–1928], Titularkano-
niker, Vizediakon, war gestorben), und die Leitung der Diözese in Ungarn sollte in die bevöl-
kerungsreichste und geographisch am weitesten vom Zentrum entfernte Siedlung des übrigen 
Teils der Diözese Rozsnyó, verlegt werden, die mehr als 100 Kilometer entfernt lag. Die Familie 
Luby, die das Patronatsrecht über die Pfarrei besaß, entschied sich jedoch nicht für ihn, son-
dern den für damaligen Pfarrer von Losonc, Péter Traum (1879-1970), der bis 1940 in der Stadt 
tätig war.



125

Eine Diözese innerhalb und außerhalb der Grenzen – die kirchliche Verwaltung der 
Diözese Rožňava/Rozsnyó (1918–1952)

von János Tornay (1854–1935), gebürtig aus Zips [Spišské/Szepesi], Organisator 
des bischöflichen Archivs in Rozsnyó, seit 1910 Ehrenkanoniker28 und seit 1926 
päpstlicher Prälat29 geleitet, die zweite von János Pájer (1874-1947), Angestell-
ter des bischöflichen Büros, bischöflicher Sekretär, Kaplan und später Dekan. 
In der Zeit der Teilung leiteten also zwei Priester im fortgeschrittenen Alter, die 
sich den Quellen und Erinnerungen nach ihrer Berufung bewusst waren und 
seit mehreren Jahrzehnten tätig waren, den ungarischen Teil der Diözese nach-
einander als Vikar und Stellvertreter, wie aus Quellen und Erinnerungen her-
vorgeht. János Tornay war derjenige, der die Diözese konsolidierte, neue Wege 
suchte und sowohl wirtschaftlich als auch spirituell wieder aufbaute, während 
János Pájer derjenige war, der den Beginn der katholischen Renaissance erlebte, 
was die Gründung von Pfarreien, den Bau von Kirchen und die Wiederbelebung 
des Glaubens bedeutete.

János Tornay, einer der ältesten Priester auf ungarischem Gebiet, leitete den 
ungarischen Teil von Sajópüspöki aus von 1921 bis Anfang 1928. In den Protokol-
len der Diözese wird er zum ersten Mal namentlich erwähnt,30 und zwar als Pro-
vikar von Rozsnyó in der Sitzung vom 27. Oktober 1920 (in den Sitzungen vom 
16. November 1921 und später ist er bereits als Vikar von Rozsnyó aufgeführt). 
Als Person der öffentlichen Ehre (z.B. Mitglied des Komitees der Gerichtsbarkeit 
der administrativ vereinigten Komitate Borsod und Gömör-Kishont31) bekleidete 
er dieses wichtige Amt und nahm als bischöflicher Vikar nicht nur an kirchli-
chen, sondern auch an gesellschaftlichen Ereignissen teil (er weihte in Bánréve32 
eine Levente-Fahne,33 segnete den Grundstein der im Bau befindlichen Kirche34, 
oder sprach auf einer Volksversammlung zur Revision35). Der Wiederaufbau der 
Diözese nach den Kämpfen am Ende des Krieges musste nicht nur materiell, son-
dern auch spirituell erfolgen, denn die Zeit der Räterepublik hatte auf dem Lande 
„großen moralischen Schaden”36 angerichtet. Deshalb widmete sich der ungari-
sche Klerus auch verstärkt der Frage der Arbeiterseelsorge. In der Kirchenleitung 
musste er nicht nur mit seinen Priestern, sondern auch mit der Diözesanleitung 
über die Grenzen hinweg und mit dem ungarischen Staat zusammenarbeiten. Er 

28	 A katolikus egyház köréből. In Az Újság , 8. J., Nr. 265, 8. 11. 1910, 9. Der Artikel nennt ihn 
fälschlicherweise Tornay József.

29	 Változás a rozsnyói kath. egyházmegye helynökségének vezetésében. In Magyar Jövő, J. 10, Nr. 
15, 19. 01. 1928, 4.

30	 BEKE, M. (Hrsg.). A  magyar katolikus püspökkari tanácskozások története és jegyzőkönyvei 
1919-1944 között. München-Budapest: Aurora, 1992, I., 58.

31	 Borsod, Gömör és Kishont vármegyék Hivatalos Lapja, 22. J., Nr. 5. (19. 02. 1924), 19.
32	 A bánrévei körjegyzőség Levente Egyesületeinek zászlószentelése és sportünnepélye. In Ma-

gyar Jövő, Bd. 8, Nr. 128, 10. 06. 1926, 7.
33	 Die Levente-Organisation war eine ungarische Jugendbewegung in Ungarn zwischen den bei-

den Weltkriegen.
34	 Templom épül a trianoni végeken. Vasárnap helyezték el a bánrévei róm. kath. templom alap-

kövét. In Magyar Jövő, 9. J., 201. N., 1927. 09. 6., 6.
35	 Revíziós népgyűlések. In Magyar Jövő, Bd. 10, Nr. 267, 28. 11. 1928, 5.
36	 Ungarische Franziskanerbibliothek und Archiv, Budapest, Pfarrei St. Josef (Salgótarján), His-

toria Domus I., 1927-1932, 17.



126

Balázs VESZELOVSZKI 

leitete die schwierige Aufgabe der Kirchenverwaltung „mit großer Anstrengung 
über so viele Jahre”37.

Im Jahre 1927 plante der neu ernannte Bischof von Rozsnyó, Mihály Bubnics, 
eine Visitation in der Diözese, die in dem ungarischen Teil – wegen seiner Behin-
derung – von dem alten Vikar Tornay durchgeführt werden sollte, dem der Bi-
schof János Pájer, Pfarrer von Putnok, als Assistenten zur Seite stellte. Pájer nahm 
die Einladung gerne an und nahm an der Visitation teil, aber – wahrscheinlich 
aus emotionalen Gründen – trat János Tornay Anfang 1928 unerwartet von sei-
nem Amt zurück,38 und das Amt des Vikars wurde dem Oberdekan János Pájer 
von Putnok übertragen. Der ehemalige Vikar wurde als „[ein] hochgeachteter 
und geschätzter Priester und Mensch”39 verabschiedet. Später, im Jahre 1930, 
trat Tornay „wegen seines hohen Alters”40 auch als Pfarrer in den Ruhestand und 
lebte in Sashalom (heute ist dies der XVI. Bezirk von Budapest).41 Er erwarb sich 
große Verdienste bei der Neugestaltung des Lebens der Diözese in ihrer neuen 
Situation.

János Pájers Tätigkeit in der Kirchenregierung (1928–1939) fällt in die wich-
tigen Jahre der katholischen Renaissance zwischen den beiden Weltkriegen. Ab 
Mitte der 1920er Jahre war er mit zahlreichen Aufgaben betraut: allgemeine und 
besondere Angelegenheiten der Kirchenregierung, Vorschläge zu Personal- und 
Verwaltungsfragen, Duchrführung der bischöflichen Beschlüsse, Koordinierung 
von Kirchenbauten und Pfarrrenovierungen, kirchliche und religiöse Aktivitäten 
(Kirchenweihen, Einweihungen von Gebäuden, Beerdigungen von Priestern und 
Ordensleuten), Mitarbeit in den Organisationen Pfarrgemeinden. In dieser Zeit 
wurden mehrere Pfarreien gegründet und mehrere Kirchen gebaut, von denen 
nur Salgótarján zu erwähnen ist: das Franziskanerkloster (1932) und die Kirche 
(1936), die Kapelle in Forgách-telep (1934), die Kapelle der Heiligen Margareta 
vom Karancs-Berg wurde renoviert, die Kapelle in Salgóbánya wurde ebenfalls 
renoviert (in der zweiten Hälfte der 1920er Jahre). Trotz der sich verschlimmern-
den Weltwirtschaftskrise wurden viele dieser Kirchen in kurzer Zeit erfolgreich 
errichtet, wozu auch die in der Region tätigen Großbetriebe beitrugen.42

In der Zeit der katholischen Renaissance bildeten sich kirchliche Gruppen 
und Vereine, es wurden mehrere repräsentative Feiern veranstaltet, die Gläubi-
gen der Diözese nahmen mit mehreren Gruppen am Eucharistischen Kongress 
von 1938 teil. Im Hebst 1937 fand in Salgótarján der Katholikentag43 (Katolikus 

37	 Bischöfliches Archiv, Rozsnyó, Vikariatsakten 1926-1947, Brief von János Tornay an Bischof 
Mihály Bubnics von Rozsnyó (7. 01. 1928), Nr. 6/1928.

38	 A csonka rozsnyói egyházmegye új püspöki helynöke. In Budapesti Hírlap, Bd. 48, Nr. 17, 21. 
01. 1928, 8.

39	 Változás a rozsnyói kath. egyházmegye helynökségének vezetésében. In Magyar Jövő, 10. J., Nr. 
15, 19. 01. 1928, 4.

40	 Változás a rozsnyói kath. egyházmegye helynökségének vezetésében. In Magyar Jövő. 10. J., Nr. 
15, 19. 01. 1928, 4.

41	 Budapesti Hírlap, Vol. 55, Nr. 16 (19. 01. 1935), 10.
42	 Nagyban készülődik a város és a vidék katolikus társadalma a katolikus nagygyűlésre és a bí-

boros hercegprímás fogadtatására. In A Munka, J. 15, Nr. 39, 25. 09. 1937, 2.
43	 VESZELOVSZKI, B. Ferencesek elhurcolására emlékeztek. In Nógrád Megyei Hírlap 27. J., Nr. 



127

Eine Diözese innerhalb und außerhalb der Grenzen – die kirchliche Verwaltung der 
Diözese Rožňava/Rozsnyó (1918–1952)

Nap) statt, an dem Fürstprimas Jusztinián Serédi, des Vikar János Pájer und die 
Dekane teilnahmen.44 Auch die Rückkehr des Felvidék wurde mit Feierlichkei-
ten begrüßt, im Mai 1939 besuchte der Goldene Zug mit der Reliquie der Heili-
gen Rechten hand könig Stephans großen Feierlichkeiten die Diözese. Auch der 
Kirchenbau war ein Fest der Diözese, an dem Tausende von Menschen teilnah-
men,45 und die Kirchen (mit Ausnahme der Franziskanerkirche in Salgótarján) 
wurden vom Vikar János Pájer eingeweiht. Wenige Jahre nach dem Vertrag von 
Trianon wurde die Pfarrei von Putnok für ein Jahrzehnt zum Zentrum der Diö-
zese in Ungarn.

4	 Die Zeit der Apostolischen Administratur in Ungarn (1937–1939)
Eine wichtige Änderung in der Zeit der Teilung war die von Papst Pius XI. am 

2. September 1937 erlassene Bulle „Ad ecclesiastici regiminis incrementum“46 , 
in der die Grenzen der tschechoslowakischen Diözesen47 festgelegt wurden. In 
der Folge wurde am 6. September aus den abgetrennten Diözesen eine direkt 
dem Apostolischen Stuhl unterstellte Apostolische Administratur gebildet,48 
(und der gleiche kirchliche Status wurde in den unter Csárszky verbliebenen Ge-
bieten der Tschechoslowakei eingeführt), womit dieser Teil des modus vivendi49 
in Kraft trat.

Warum hielt sich die Regierung der Bischofsvikare in den ungarischen Ge-
bieten so lange (etwa zwei Jahrzehnte)? Die Frage ist schon deshalb berechtigt, 
weil in den meisten Fällen, in denen der Sitz in Ungarn blieb und Pfarreien jen-
seits der Grenze errichtet wurden, Apostolische Administraturen errichtet wur-
den. Ein Beispiel dafür ist die 1922 errichtete Apostolische Administratur von 
Nagyszombat [Trnava],50 die das Gebiet der Erzdiözese Esztergom in der Tsche-
choslowakei (ca. 80% der historischen Diözese) verwaltetet. Für die ungarischen 
Teile der Diözese Rozsnyó (und anderer geteilten Diözesen) wurde bis 1937 kein 
solcher Schritt unternommen. Es lohnt sich, ein Schreiben aus dem Jahre 1928 
zu zitieren, in dem es heißt: „Die ungarische Regierung und die Kirchenleitung 
haben stets darauf bestanden, dass der vom Heiligen Stuhl gebilligte weltliche 
Rahmen der von unseren Heiligen Königen und ihren Nachfolgern errichteten 

180, 3. 08 2016, 3.
44	 Áldott, ki az Úr nevében jő! In A Munka, Bd. 15, Nr. 40, 2. 10. 1937, 1.
45	 VESZELOVSZKI, B. „Fényes példája az áldozatkészségnek”. A  zagyvapálfalvai Jézus Szíve 

templom története. Salgótarján: Herz-Jesu-Pfarrei, 2011, 56–58.
46	 BARTÓK, A rozsnyói egyházmegye… z. A. 193.
47	 Promulgation der Bulle über die Grenzen der tschechoslowakischen Diözesen. Bericht Nr. 

608/37 des Nuntius Angelo Rotta an den Kardinalstaatssekretär Eugenio Pacelli. Budapest, 8. 
09. 1937, in Dai Rapporti politici del nunzio apostolico in Ungheria Angelo Rotta 1930–1939. 
Angelo Rotta magyarországi nuncius politikai jelentéseiből 1930–1939. (Hrsg.: Csíky Balázs, 
sajtó alá rendezte: Somorjai Ádám OSB, METEM, Budapest, 2022), 154.

48	 SZUROMI, S. A. A Kassai Egyházmegye közigazgatásának változásai 1918 és 1982 között. In 
Magyar Sion (2011), 101.

49	 GERGELY, J. A katolikus egyház története Magyarországon 1919-1945. Budapest: Pannonica, 
1995, 78.

50	 vgl.: RÁCZ, K. Az Esztergomi Érsekség és Csehszlovákia vagyoni vitája, 1919-1938. In Egyház-
történeti Szemle (2000), 105–119.



128

Balázs VESZELOVSZKI 

Diözesen erhalten bleibt. Aus dem gleichen Grund ist die Regierung damit ein-
verstanden, dass die ungarischen Teile der durch den Vertrag von Trianon geteil-
ten Diözesen von Bischöfen mit Wohnsitz im Ausland geleitet werden können, 
obwohl die in Ungarn residierenden Bischöfe daran gehindert sind, die jenseits 
der Grenze gelegenen Teile ihrer Diözesen persönlich oder durch ihre Vikare zu 
leiten.”51 Das außen- und kirchenpolitische Ziel der ungarischen Regierung war 
es daher, die ungarische Kirchenorganisation so stark wie möglich zu erhalten, 
ganz im Sinne der offiziellen revisionistischen Idee.

Deshalb reagierte die ungarische Kirche so empfindlich, als 1937 das Schick-
sal der abgetrennten Teile der Diözesen einigermaßen geregelt wurde. Die zur 
Diskussion stehenden kirchlichen Verwaltungsgrenzen entsprachen nun zwar 
faktisch den Staatsgrenzen, lösten aber die alte kirchliche Organisation nicht 
vollständig auf, da die Gebiete weder in Ungarn noch in der Tschechoslowakei in 
einer Diözese aufgegangen waren. Dazu trug auch die revisionistische Diploma-
tie des ungarischen Staates nach 1920 bei, wie das obige Zitat bestätigt. Der Zu-
ständigkeitsbereich der 1937 errichteten Apostolischen Administratur erstreck-
te sich auf die „abgeschnittenen” Teile der Diözesen Rozsnyó und Kassa [Košice], 
an deren Spitze der Heilige Stuhl den Erzbischof von Esztergom, Kardinal Ju-
sztinián Serédi (1884–1945) stellte.52 Er leitete die Apostolische Administratur 
durch einen Vikar, Bischof Dr. Zoltán Meszlényi (1892–1951), dem der erfahrene 
János Pájer als Organisator und Leiter der örtlichen Verwaltung zur Seite stand. 
Die päpstliche Entscheidung schuf eine völlig neue – provisorische – Situation, 
aber Kardinal Justinian Serédi dachte, wie er später bemerkte, „nie daran, ihr Ge-
biet der Erzdiözese anzugliedern.”53 weil er hoffte, dass die Einheit der geteilten 
Diözesen einmal wieder hergestellt werden könnte.

Aus der Korrespondenz geht hervor, dass die Entscheidung des Papstes von 
1937 vom Klerus und den Gläubigen nicht begrüßt wurde. Diese interpretierten 
die Situation als eine kirchliche Anerkennung von Trianon. Es bedurfte einer 
besonderen Predigt, einer bischöflichen Botschaft und eines Zeitungsartikels, 
um das Wesen der Veränderungen zu erklären.54 Auf jeden Fall war der Klerus 
mit der Person von János Pájer und seinem Verbleib in der Kirchenverwaltung 
zufrieden, was in der neuen Situation eine Art Garantie darstellte. Sie hatten 
auch Vertrauen in ihn und schätzten seine bisherige Arbeit. Kardinal Jusztinián 
Serédi war im Folgenden ein häufiger Gast in der Region. Auf seinen Besuch im 

51	 Khuen-Héderváry Sándor N. 706/Res. Pol. Brief 1928 an den Apostolischen Nuntius Cesare 
Orsenigo. Budapest, 28. November 1928, in Dai Rapporti politici del nunzio apostolico in Un-
gheria Cesare Orsenigo 1925–1930. Cesare Orsenigo magyarországi nuncius politikai jelenté-
seiből 1925–1930. (Hrsg.: SOMORJAI, Ádám OSB. Budapest: METEM, 2021, 121.

52	 Ernennung von Kardinal Seredi zum Apostolischen Administrator der Teile der Diözesen Kas-
sa und Rozsnyó. Verschlüsseltes Telegramm des Staatssekretariats an die Nuntiatur in Buda-
pest. Vatikanstadt, 6. 09. 1937, in: Dai Rapporti politici del nunzio apostolico in Ungheria An-
gelo Rotta 1930–1939. Angelo Rotta magyarországi nuncius politikai jelentéseiből 1930–1939. 
(Hrsg.: Csíky Balázs, sajtó alá rendezte: Somorjai Ádám OSB, METEM, Budapest, 2022), 154.

53	 BEKE, M. Madarász István kassai megyéspüspök (1884–1948). In Magyar Sion (2011), 92.
54	 Ungarische Franziskanerbibliothek und -archiv, Budapest, Pfarrei St. Josef (Salgótarján), His-

toria Domus II., 1932-1950, 270 – 280.



129

Eine Diözese innerhalb und außerhalb der Grenzen – die kirchliche Verwaltung der 
Diözese Rožňava/Rozsnyó (1918–1952)

Oktöber 1937 bereitete sich die Stadt Salgütarján „fieberhaft und sorgfältig”55 
vor. Die gleiche Zuneigung wurde Bischof Zoltán Meszlényi entgegengebracht, 
der im Mai 1938, im Monat des Eucharistischen Kongresses, von der „verständ-
nisvollen Liebe einer riesigen Menschenmenge”56 empfangen wurde, als er die 
Orgel der Franziskanerkirche in Salgótarján zu Ehren des doppelten Heiligen 
Jahres weihte.

Mit der Rückgabe des südlichen, fast ausschließlich von Ungarn bewohnten 
Teils des Felvidék am 2. November 1938 wäre die Wiederherstellung der terri-
torialen Einheit der Diözese innerhalb kurzer Zeit selbstverständlich gewesen. 
Dieser Beschluss wurde jedoch erst etwa ein halbes Jahr später gefasst, und seine 
Umsetzung ließ noch länger auf sich warten. Wie Jenő Gergely schreibt: „Der Va-
tikan ist es nicht gewohnt, Dinge zu überstürzen [...] die Einführung des Modus 
vivendi im Jahre 1937 erwies sich als unglücklich, [weil] die zu erwartenden Ent-
wicklungen nicht richtig eingeschätzt wurden.”57 Der Historiker weist auch dar-
auf hin, dass „die neuen Grenzveränderungen die Wiederherstellung des Status 
der Kirchenverwaltung schwieriger machten, als wenn die Rechtslage vor 1937 
beibehalten worden wäre”58.

5	 Die wiedervereinigte Diözese (1939–1944)
Die Wiedervereinigung der Diözese erfolgte erst Ende 1939, bis dahin galt 

die oben beschriebene Situation der Kirchenverwaltung. Am 19. Juli 1939 wurde 
die päpstliche Bulle erlassen (die Inkraftsetzung erfolgte am 1. Oktober 1939), 
mit der der Heilige Stuhl die Änderungen durchsetzte, die durch den Wiener 
Abkommen herbeigeführt worden waren. Dies verkündete der Kardinal-Primas 
bei der Bischofsversammlung am 3. Oktober: Der Beschluss „[hob] die ungari-
schen Apostolischen Administraturen von Rozsnyó und Kassa auf und unter-
stellte sie der Jurisdiktion der zuständigen Bischöfe”,59 und die Umsetzung all 
dessen erfolgte „am 5. Oktober 1939”, um Mitternacht zwischen dem 5. und 6. 
Oktober”60, elf Monate nach der Rückkehr des Hochlandes. Die beiden „neuen” 
Kirchenoberhäupter, Bischof Mihály Bubnics von Rozsnyó und Bischof István 
Madarász (1884–1948) von Kassa, waren bei der Bischofsversammlung am 3. 
Oktober 1939 anwesend, wobei ersterer dem Fürstprimas für seine Grüße an die 
neuen Bischöfe dankte.61 Am 8. Oktober wurde gemäß einem der esten Dekrete 
des neuen Bischofs in der Diözese eine feierliche Te Deum-Messe „zum Dank für 
die Wiederherstellung der Diözese Rozsnyó”62 gefeiert. Das Büro in Putnok, das 
55	 SZIRÁCSIK, É. (Hrsg.). Dr. Förster Kálmánnak, Salgótarján város első polgármesterének vis�-

szaemlékezései. Salgótarján: Dornyay Béla Museum, 2012, 222.
56	 Püspöklátogatásról és orgonaszentelésről. In A Munka, 16. J., 20. N., 1938. 05.14., 1.
57	 GERGELY, A magyar katolikus egyház története 1919–1945, z. A. 78.
58	 GERGELY, A magyar katolikus egyház története 1919–1945, z. A. 78.
59	 SZUROMI, S. A. A Kassai Egyházmegye közigazgatásának változásai 1918 és 1982 között. In 

Magyar Sion (2011), 217.
60	 BEKE, M. Madarász István kassai megyéspüspök (1884–1948), z. A. 92.
61	 BEKE, M. (Hrsg.). A  magyar katolikus püspökkari tanácskozások története és jegyzőkönyvei 

1919–1944 között. München-Budapest: Aurora,1992, II, 217.
62	 Ungarische Franziskanerbibliothek und -archiv, Budapest, Pfarrei St. Josef (Salgótarján), His-



130

Balázs VESZELOVSZKI 

bis dahin als lokales Koordinationsbüro fungiert hatte, wurde somit vollständig 
aufgelöst, und János Pájer wurde 1940 in Anerkennung seiner Tätigkeit und Ver-
dienste zum Kanonikus ernannt und nach Rozsnyó versetzt. Vermutlich wurden 
zu diesem Zeitpunkt die Unterlagen der örtlichen Verwaltung in das bischöfliche 
Archiv überführt (dessen Standort der Forschung bis zu meinen Recherchen un-
bekannt war).

Die Wiedervereinigung umfasste nicht das gesamte Gebiet der Diözese, da 
die damals gezogene Grenzlinie nicht mit der Nordgrenze der Diözese überein-
stimmte. Deshalb war eine neue kirchliche Entscheidung über das Schicksal 
der 38 in der Tschekoslowakei verbliebenen Pfarreien der Diözese Rozsnyó er-
forderlich. Diese wurden in der Folge zusammen mit den ebenfalls außerhalb 
der neuen Grenzen verbliebenen Teilen der Diözesen Kassa und Szatmár63 zu 
einer Apostolischen Administratur mit Sitz in Eperjes (Prešov, Deutsch: Eperies 
oder Preschau) vereinigt, und unter der Leitung von József Csárszky verwaltet. 
Den kirchlichen Rahmen, d.h. die Einrichtung der Apostolischen Administra-
tur, legte der Heilige Stuhl in seinem Dekret vom 17. Juli 1939, Dioecesium fines 
immature, fest. Man kann also sagen, dass sich die Situation nach den Grenzän-
derungen von 1938 aus der Sicht der kirchlichen Verwaltung faktisch umkehrte. 
Mit der Verlegung der Diözesanzentren (Rozsnyó, Kassa – und nach 1940 auch 
Szatmárnémeti) in ein anderes Land (in diesem Fall Ungarn) wurden die in der 
Tschechoslowakei verbliebenen Teile als eine Apostolische Administratur ver-
waltet, wie dies zwischen 1937 und 1939 in Ungarn zwischen der Fall war. In 
diesem Zusammenhang ist auch der Name von Bischof József Csárszky zu nen-
nen, der ab 1939 die kirchliche Verwaltung der Diözese Rozsnyó übernahm, al-
lerdings nicht als Bischof, sondern als Apostolischer Administrator von Eperjes 
aus.

Bischof Mihály Bubnics wurde sowohl in der Tschechoslowakei als auch in 
Ungarn mit Respekt und Wertschätzung empfangen. Anlässlich seines zehn-
jährigen Bischofsjubiläums im Jahre 1935 wurde er – nicht abwertend, sondern 
um seine Verdienste hervorzuheben – als Vater aller in der Diözese lebenden 
Nationalitäten (Slowaken, Tschechen, Ungarn, Deutsche) bezeichnet, als frie-
denssuchender, friedliebender, Oberhirte „ganz und gar slowakischer Blutes”64 
bezeichnet, der den ungarischen Priestern des Hochlandes (damals Tschecho-
slowakei) diente. Die ungarischen Quellen und Memoiren sprechen mit der glei-
chen Zuneigung von ihm,65 der selbst seine Diözese mit großer Freude und Liebe 

toria Domus II., 1932-1950, 364.
63	 Nach 1920 wurde die Diözese in drei Länder aufgeteilt: Ungarn, die Tschechoslowakei und 

Rumänien. Nach den Grenzänderungen von 1938 und der vollständigen Rückgliederung des 
Karpatenvorlandes (Kárpátalja) im Jahre 1939 wurde die Diözese teilweise wiedervereinigt 
(damals noch unter dem Namen Apostolische Administratur von Kassa, unter dem Bischof 
von Kassa). Sein Zentrum, Szatmárnémeti, wurde erst 1940 mit dem Zweiten Wiener Be-
schluss (als auch die Diözese wiedervereinigt wurde) an Ungarn zurückgegeben, blieb aber 
weiterhin geteilt (wenn auch mit einem wesentlich kleineren Gebiet).

64	 DITTEL, I. Ünnepi album Bubnics Mihály tízéves (1925-1935) püspöki jubileumára. Manu-
skript; Rozsnyó, Bischofsarchiv, 1935.

65	 Persönlicher Bericht an den Autor von Pater György Vilezsál (1925-2013), einem Gymnasias-
ten und Seminaristen aus Rozsnyó, 2011



131

Eine Diözese innerhalb und außerhalb der Grenzen – die kirchliche Verwaltung der 
Diözese Rožňava/Rozsnyó (1918–1952)

leitete und die Aufgaben seines Amtes in den ehemaligen Teilen (innerhalb der 
Trianon-Grenzen) nach 1939 wahrnahm.

Nach der Wiedervereinigung der Diözese besuchte Mihály Bubnics, der zum 
Bischof der Diözese ernannt wurde und nun das bischöfliche Amt ungehindert 
ausübte, mehrmals die bis dahin getrennten Teile der Diözese (1939 weihte er 
eine Kirche in Homokterenye66 ein, nach seinem Amtsantritt führte ihn eine 
seiner ersten Reisen hierher: er segnete das neue Kulturhaus der Pfarrei von Za-
gyvapálfalva67, im Sommer 1940 weihte er die Kirche in Litke68). Es ist jedoch 
erwähnenswert, dass die Einweihung des Kalvarienberges in Salgótarján und 
die Amtseinführung von István Ferencz (1890–1953) als neuer Pfarrer der Stadt 
im Juni 1943 von dem bischöflichen Vikar Róbert Pobozsny „im Auftrag des Bi-
schofs von Rozsnyó”69 vorgenommen wurde. Obwohl die durch die Teilung der 
Pfarrei entstandenen Probleme in den Jahren 1939–1944 gelöst wurden, wuch-
sen die Schwierigkeiten mit dem Näherrücken der Weltkriegsfront zu. Während 
des Frontverlaufs von Ende 1944 bis Anfang 1945 besetzten die sowjetischen 
Truppen Rozsnyó am 23. Januar 1945, Putnok am 17. Dezember 1944 und Salgó-
tarján am 25. Dezember.

6	 Bischöfliche Vikare in der wieder geteilten Diözese (1944–1946)
In der Kriegssituation wurde das normale Funktionieren der katholischen 

Kirche durch „[die] Machtergreifung der Pfeilkreuzer, die Ankunft der Front 
und die neue Besatzung in ihrem Gefolge”70 unmöglich gemacht. Bischof Mihály 
Bubnics starb während der Kämpfe, am 22. Februar 1945 – so die offizielle Er-
klärung der Diözese – an Herzversagen, einigen Quellen zufolge „infolge von 
Folterungen durch Partisanen”71, und wurde am 26. Februar von Bischof József 
Csárszky begraben.

Wichtige Aufgaben wurden dem Büroleiter Róbert Pobozsny (1890–1972) 
anvertraut, der ab 1941 auch als Generalvikar72 in der Diözese tätig war. Den 
ersten erhaltenen Brief vom 28. Februar 1945, schrieb er bereits als Kapitelvikar. 
Darin informiert er die Pfarrgemeinden über die Lage in der Diözese, berichtet 
über den Stand der Neuabrenzung der Diözesangebiete, spricht über den Tod des 
Bischofs und die Gebete für ihn und kündigt seine Ernennung zum Kapitular-
vikar an. Bemerkenswert und philologisch bedeutsam ist der Abschnitt, in dem 
die Ernennung von Gyula Horváth (1886–1945) zum Vikar angekündigt wird, 
wobei die Bezeichnung für die ungarischen Gebiete im maschinenschriftlichen 
Text noch mit „Trianon” wiedergegeben, später aber in „weiter weg” (távolabbi) 

66	 Templomszentelés Homokterenyén. In A Munka, 17. J., 40. N., 1939. 09. 30., 2 – 3.
67	 Kultúrházat avatott Zagyvapálfalván a rozsnyói püspök. In A Munka 17. J., 46. N., 1939. 11. 11., 4.
68	 Bérmálás Litkén. In A Munka, 18. J., 24. N., 1940. 06.8., 2.
69	 Kálvária-avatás, másnap az új plébános beiktatása. In A Munka. 21. J., 22. N., 1943. 05.29., 2.
70	 GERGELY, A magyar katolikus egyház története 1919-1945, z. A. 78.
71	 Ádám Somorjai, OSB: Angelo Rotta budapesti apostoli nuncius utolsó magyarországi jelen-

tései és távozása, in: https://www.archivnet.hu/angelo-rotta-budapesti-apostoli-nuncius-utol-
so-magyarorszagijelentesei-es-tavozasa-1945-marcius-25 – 21. J. (2021) 4-5. N. (2022. 08. 13.)

72	 Egyházi kinevezések. In A Munka, 19. J., No. 22, 31. 05. 1941, 2.



132

Balázs VESZELOVSZKI 

korrigiert wird. Abschließend bittet der Vikar Seine Priester um ihr Gebet,73 dass 
„in dieser äußerst schwierigen Zeit die Kirchenregierung mit Gottes Hilfe ihre 
schwere Aufgabe erfüllen kann”74. Es ist wichtig, seine Loyalität gegenüber den 
Ungarn zu erwähnen: Er sprach ausgezeichnet ungarisch,75 und seine Liebe und 
sein Respekt für die Ungarn und die ungarischen Gebiete beruhten auf Gegen-
seitigkeit sowohl mit dem Klerus als auch mit den Gläubigen.

Der ungarische Teil der Diözese, die nach der sowjetischen Machtübernahme 
wieder in zwei Teile geteilt worden war, musste einen neuen kommissarischen 
Leiter bestimmen. Da sich János Pájer noch in Rozsnyó76 aufhielt, übernahm 
nach der Machtübernahme für kurze Zeit Gyula Horváth, Pfarrer von Kistere-
nye, der bereits Erfahrungen als Schulinspektor und Leiter der Actio Catholica 
gesammelt hatte, als Bischofsvikar die Leitung des dortigen Teils der Diözese.77 
Er war jedoch „krankheitshalber außerstande, die mit großem Eifer und Gewis-
senhaftigkeit begonnene Arbeit fortzusetzen”78 und bat im Juni 1945 um seine 
Entlassung aus dem Amt. Er starb am 7. August 1945. Seine Hauptaufgabe wäre 
es gewesen, die Lage nach dem Abzug der Front zu beurteilen, aber innerhalb 
weniger Monaten war er dazu nicht mehr in der Lage und konnte sich nur noch 
um die notwendigsten Aufgaben kümmertn. Die Kriegstruppen beschlagnahm-
ten einen großen Teil der materiellen Güter, die Pfarrbibliotheken wurden dezi-
miert (die Bibliothek der Pfarrei Zagyvapálfalva lag bei Kriegsende verstreut im 
Pfarrgarten79) und ein großer Teil der Pfarrarchive wurde vernichtet (ein Teil der 
Historia Domus der Pfarrei Zagyvapálfalva wurde verbrannt, und die Dokumen-
te der Pfarrei Salgótarján-Süd und der Franziskanergemeinde gingen verloren).

Ab Sommer 1945 übernahm – notgedrungen – wieder János Pájer die Lei-
tung der Diözese, der in dieser Zeit aus der Tschekoslowakei geflüchtet war und 
zunächst von Bánréve und dann wieder von Putnok aus regierte.80 Seine Auf-
gabe war es, die Lage zu beurteilen, die Diözese zu konsolidieren, die aus dem 
Hochland vertriebenen Geistlichen aufzunehmen, mit dem (zumindest mini-
malen) Wiederaufbau der durch die Bombardierungen beschädigten Kirchen 
und kirchlichen Gebäude zu beginnen und die schwere Aufgabe des Aufbaus 
der Diözesanverwaltung und der Beschaffung finanzieller Mittel zu bewältigen. 

73	 Zu seinem Leben siehe: Meghalt Pobozsny Róbert püspök, rozsnyói apostoli kormányzó. In Új 
Ember, J. 27, Nr. 26, 25. 06. 1972, 4.

74	 Pfarrei Putnok, Dokumente des Vikariats, 1943-1949, Brief von Róbert Pobozsny, Vikar des 
Kapitels an die Pfarrämter der Diözese (28. 02. 1945)

75	 NAGY, F. A XX. század magyar és magyarul tudó püspökeinek szentelési leszármazása (2006), 
http://www.tavlatok.hu/9_fuggelek.htm (13. 08. 2021)

76	 In den Jahren 1945–1946 war er als Kommissar der Kapitular Vikars von Bánréve, dann wieder 
von Putnok aus tätig, und 1946–1947 war er Generalvikar des an Hejce angegliederten Teils. 
Er starb am 5. Juni 1947 in Eger und wurde in Putnok begraben. (auf der Grundlage der münd-
lichen Mitteilung von István Cseh, Pfarrer von Putnok, 2022)

77	 BÉRES, G. A tornai főesperesek 1776-1945. In Egyháztörténeti Szemle. Hrsg: Judit Balogh, et al. 
Sárospatak: Sárospataki Református Kollégium Tudományos Gyűjteményei, 2009/4., 25.

78	 Pfarrei Putnok, Dokumente des Pfarramtes, 1943-1949, Brief des Abgeordneten János Pájer an 
die Pfarrämter der Diözese (25. 06. 1945)

79	 VESZELOVSZKI, „Fényes példája az áldozatkészségnek…”, z. A. 73.
80	 VESZELOVSZKI, „Fényes példája az áldozatkészségnek…”, z. A. 106.



133

Eine Diözese innerhalb und außerhalb der Grenzen – die kirchliche Verwaltung der 
Diözese Rožňava/Rozsnyó (1918–1952)

Die Schwierigkeiten werden in einem kurzen Bericht über die Lage der Diözese 
beschrieben, den er am 11. November 1945 als Antwort auf einen Brief des Erzbi-
schofs von Esztergom, Kardinal József Mindszenty (1892–1975) verfasste wurde, 
in dem er ihn über die Lage der Diözesen informierte. Er beschrieb darin die pre-
käre Lage der Kirchengüter und die von den Tschechoslowaken gegen den Kle-
rus begangenen Gräueltaten. Er wies darauf hin, dass „zwei ungarische Pfarrer 
von den Tschechoslowaken für längere Zeit verhaftet und nicht nur missbraucht, 
sondern auch monatelang der brutalsten Behandlung ausgesetzt waren”.81 Zum 
Zeitpunkt der Abfassung dieses Schreibens waren sie jedoch bereits freigelassen 
worden und in ihre Gemeinden zurückgekehrt. Ein ähnliches Schicksal ereil-
te den Großpropst und dem Domherrn, die mehrere Tage lang in Rozsnyó als 
Geiseln gehalten wurden. Zu all dem kam noch das tragische Leid und die im-
mer trauriger werdende Lage der Ungarn im Hochland (zu dem natürlich auch 
ein großer Teil der Diözese gehört). János Pájer, der Verfasser des Briefes, war 
zu diesem Zeitpunkt 71 Jahre alt, aber trotz seines hohen Alters war er immer 
noch in seiner Diözese aktiv, mit der gleichen Liebe und Fürsorge, die ihn immer 
ausgezeichnet haben, und gestützt auf seine Erfahrung und seine persönlichen 
Kontakte.

Ab 1945 wurden die Ungarn in derTschechoslowakei verfolgt. Diejenigen, die 
seit November 1938 nach Felvidék umgesiedelt worden waren, mussten das Ge-
biet verlassen. József Borovi, der damalige Reorganisator und Leiter des Diöze-
sanarchivs, erinnert sich: „1945 musste ich als ‚Mutterländer‘ (anyás) Rozsnyó 
und damit das alt-neue Archiv verlassen ”.82 János Pájer schrieb als Kommissar 
des Kapitularvikars von Rozsnyó über die Situation: „[D]ie ungarischen Schu-
len wurden geschlossen, die Ausweisungen begannen, die Beamten in den rein 
ungarischen Städten wie Rozsnyó, Rimaszombat und Losoncz”83 wurden ausge-
tauscht. Er wies auf die paradoxe Sprachsituation hin: Die Korrespondenz muss-
te auf Slowakisch geführt werden, und auch die Predigten in der Kirche mussten, 
obwohl sie von den Gemeindemitgliedern nicht verstanden wurden, ebenfalls 
auf Slowakisch gehalten werden.”

Ende 1945 hieß es: „Die Verfolgung der Ungarn durch die Slowaken geht wei-
ter”,84 und fünfundzwanzig Priester wurden ausgewiesen. Unter ihnen befand 
sich auch der Bischof von Kassa, István Madarász, der in einem Rundschreiben 
die Namen der Ausgewiesenen aus dem „jenseits der Waffenstillstandsgrenze 
gelegenen Teil der Diözese” veröffentlichte.85. Die vertriebenen Geistlichen muss-
ten sich in dem ungarischen Teil der Diözese niederlassen, und zwar nicht nur 

81	 Archiv des Primas, Die Kirchenregierung von József Mindszenty (1945-1948), Dokument Nr. 
3480/1945, Brief von János Pájer, Kommissar des Kapitelvikars von Rozsnyó an Fürstbischof 
József Mindszenty (11. 11. 1945)

82	 BOROVI, Az esztergomi érseki egyházmegye felosztása z. A. 4.
83	 János Pájer, Kommissar des Kapitelvikars von Rozsnyó, über die Situation der Ungarn im 

Hochland, 10. 08. 1945 (vgl.: KERESZTES, Cs. Források a felvidéki magyarok sorsáról a máso-
dik világháború után; 2008. In https://www.archivnet.hu/politika/forrasok_a_felvideki_ma-
gyarok_sorsarol_a_masodik_vilaghaboru_utan.html; 2022. aug. 13.)

84	 Huszonöt papot utasítottak ki a szlovákok. In Új Ember, 1. J., Nr. 14, 11. 11. 1945, 3.
85	 Huszonöt papot utasítottak ki a szlovákok. In Der Neue Mensch, 1. J., Nr. 14, 11. 11. 1945, 3.



134

Balázs VESZELOVSZKI 

die geweihten Priester, sondern auch die Studenten des Priesterseminars. Dies 
war auch in der Diözese Rozsnyó der Fall. Auch das 1940 gegründete Priester-
seminar spaltete sich in dieser Zeit, da einige der dort lehrenden Priester mit den 
Studenten nach Ungarn flohen, um dort ihr Studium abzuschließen,86 was zu 
einem erheblichen Priestermangel in den in der Tschechoslowakei verbliebenen 
kirchlichen Gebieten und zu einem parallelen Anstieg der Zahl der Priester in 
den ungarischen Gebieten führte.

Die nach 1945 entstandene alt-neue Situation erschwerte die kirchliche 
Verwaltung erneut, was durch die wachsende antikirchliche Stimmung noch 
verstärkt wurde. Die Friedensverhandlungen wurden von allen Ungarn mit 
„ängstlichen Gefühlen”87 verfolgt und mit der Unterzeichnung des Pariser Frie-
densvertrages im Jahre 1947 wurde der Status quo festgeschrieben, der die Diö-
zese Rozsnyó zum zweiten Mal in zwei Teile spaltete.

7	 Wiedererrichtung der Apostolischen Administratur 
	 in Ungarn (1946–1951)
Im Juli 1946 übertrug der Heilige Stuhl den ungarischen Teil der Diözese dem 

Bischof von Kassa, István Madarász, der zum Apostolischen Administrator er-
nannt wurde. Der Bischof von Kassa „musste mit den ungarischen Priestern am 
27. Februar 1945 seinen Sitz verlassen”88 und zog in die erzbischöfliche Sommer-
residenz in Hejce, im Komitat Abaúj-Torna bei Eger. Von hier aus, vom „Dörf-
chen Hegyalja”89, dem 1774 von Jakab Fellner entworfenen Bischofsschloss, leite-
te er den ungarischen Teil der Diözese Kassa, und ab 1946 auch den ungarischen 
Teil der Diözese Rozsnyó. Der Bischof begann seine Arbeit mit großem Elan, und 
ein wichtiger Helfer war sein späterer Nachfolger Barnabás Tost (1876–1951), 
ebenfalls ein vertriebener Priester aus der Pfarrei Kassa. In jeder Diözese stand 
ihm ein spezieller Sekretär zur Seite: Pál Brezanóczy (1912–1972) in Kassa und 
József Borovi (1917–2005) in Rozsnyó. Der Bischof stand vor dem Volk als „be-
wegender Geist und persönlicher Leiter der Aufbauarbeit”90, der „mitten in der 
Aufbauarbeit” aus dem neuen Staat vertrieben wurde91.

In den beiden Nachkriegsjahren bereiste der Oberhirte „seine Diözese und 
besuchte eine Pfarrei nach der anderen”,92 auch in den von Hejce geographisch 
weit entfernten westlichen Teilen. Davon zeugt die Tatsache, dass er in seinem 
Begrüßungsschreiben93 bei der Ankunft der Mönche in der Diözese „wegen der 
Reiseschwierigkeiten” auf die sonst übliche persönliche Anmeldung beim Bi-
86	 VESZELOVSZKI, „Fényes példája az áldozatkészségnek…”, z. A. 98.
87	 Ungarische Franziskanerbibliothek und Archiv, Budapest, Pfarrei St. Josef (Salgótarján), His-

toria Domus II, 1932–1950, 482.
88	 BEKE, M. Madarász István kassai megyéspüspök (1884-1948). In Magyar Sion (2011), 95.
89	 Persönliche Bericht an den Autor von Pater György Vilezsál (1925-2013), einem Gymnasiasten 

und Seminaristen aus Rozsnyó, 2011
90	 Hegyaljai képeslap. In Új Ember, 3. J., 5. N., 1947. 02. 2., 4.
91	 Hegyaljai képeslap. In Új Ember, 3. J., 5. N., 1947. 02. 2., 4.
92	 Hegyaljai képeslap. In Új Ember, 3. J., 5. N., 1947. 02. 2., 4.
93	 Pfarrei St. Joseph, Salgótarján, Pfarreiunterlagen, Brief von Bischof István Madarász an Gyula 

Tátrai, Pfarrer (4. 08. 1947)



135

Eine Diözese innerhalb und außerhalb der Grenzen – die kirchliche Verwaltung der 
Diözese Rožňava/Rozsnyó (1918–1952)

schof verzichtete und den Klerus mit den Worten ermutigte, dass sie immer auf 
sein väterliches Wohlwollen zählen könnten, was nach den Quellen und Memoi-
ren nicht nur leere Worte waren.

Wenige Wochen nach seiner Ernennung zum Apostolischen Administrator 
durch den Heiligen Stuhl, am 8. September 1946, kam er nach Salgótarján (zur 
Abschiedsmesse in der südlichen Pfarrkirche) und traf sich mit dem Klerus des 
Dekanatsbezirks.94 Er kannte seine Diözese als Bischof von Kassa, aber dies war 
seine erste Reise in das Gebiet der Diözese Rozsnyó. Seine Tätigkeit als Apostoli-
scher ADministrator bestand in erster Linie darin, den Klerus und die Gläubigen 
der Diözese kennen z ulernen (durch Pastoralreisen anlässlich von Priesterwei-
hen) und den wachsenden Antiklerikalismus zu bekämpfen, obwohl seine finan-
zielle Situation nicht sehr gut war (er nahm auch nich an den Bischofskonferen-
zen teil, sei es wegen der Entfernung, aus finanziellen oder aus gesundheitlichen 
Gründen).95

István Madarász erkrankte im Mai 1948, als er bereits Zeuge der gewaltsa-
men Übergriffe auf die kirchlichen Schulen und des zunehmenden Drucks auf 
das Episkopat geworden war.96 Er wurde im Budapester Krankenhaus der Barm-
herzigen Brüder behandelt, aber sein Herzzustand besserte sich nicht, obwohl in 
einem zeitgenössischen Bericht vermerkt wurde, dass „Tausende von Geistlichen 
und Gemeindemitgliedern der Diözese Kassa sich im Gebet an das Krankenbett 
des schwerkranken Bischofs von Kassa wandten”.97 Er starb am 7. August 1948 
und wurde vom Episkopat als „ein Beispiel der Erbauung in seiner pastoralen 
Tätigkeit und in seiner Krankheit“ gewürdigt.98 Es wurde auch betont, dass er „in 
Hejce das Kreuz trug, das wir alle tragen”.99 Zum Zeitpunkt seines Todes trauer-
ten zwei Diözesen um ihn, „läuteten in allen Kirchen und Kapellen die Glocken 
und hissten an den Kirchen und kirchlichen Gebäuden die schwarze Fahne.”100 
Sein Begräbnis fand am 13. August in der Pfarrkirche von Sátoraljaújhely im Ko-
mitat Zemplén statt unter der Leitung des Erzbischofs von Eger, Gyula Czapik 
(1887–-1956)101 statt.

Der ungarische Teil der Diözese wurde dann von Barnabas Tost geleitet, der 
vom 12. August 1948 bis zu seinem Tod am 10. Juli 1951 Apostolischer Admi-
nistrator des ungarischen Teils der Diözese Rozsnyó (und Vikar des Kapitels für 
den Teil der Diözese Kassa) war. Sein wichtigster Mitarbeiter und späterer Nach-

94	 Ungarische Franziskanerbibliothek und -archiv, Budapest, Pfarrei St. Josef (Salgótarján), His-
toria Domus II., 1932–1950, 483.

95	 BEKE, M. István Madarász, Komitatsbischof von Kassa z. A. 96.
96	 BEKE, M. Hrsg. A  magyar katolikus püspökkari tanácskozások története és jegyzőkönyvei 

1945–1948 között. Budapest: MTA Bölcsészettudományi Kutatóközpont Történettudományi 
Intézet, 2015, 485.

97	 Madarász István kassai püspök állapota aggasztóra fordul. In Új Ember, 4. J., 27. N., 1948. 07. 4, 2.
98	 BEKE, M. szerk. A  magyar katolikus püspökkari tanácskozások története és jegyzőkönyvei 

1945–1948 között. Budapest: MTA Bölcsészettudományi Kutatóközpont Történettudományi 
Intézet, 2015, 485.

99	 A magyar katolikus püspökkari tanácskozások története és jegyzőkönyvei… z. A. 485.
100	 Madarász István kassai püspök meghalt. In Új Ember, 4. J., 33. N., 1948. 08. 15., 2.
101	 Madarász István kassai püspök temetéséről. In A Szív, 33. J., 52. N., 1948. 08. 28., 1.



136

Balázs VESZELOVSZKI 

folger in der kirchlichen Verwaltung war Pál Brezanóczy, der jedoch nur für den 
Kassaer Teil zuständig war, während diese Funktion im Gebiet von Rozsnyó von 
Lajos Koncz (1919–2011) bekleidet wurde, der damals in Salgótarján wirkte und 
Diözesansekretär der Actio Catholica war. Er hatte ein äußerst schwieriges Erbe 
anzutreten, denn er musste den von Bischof István Madarász begonnenen Wie-
deraufbau der Diözese fortsetzen. Eine Arbeit, die sich sowohl materiell als auch 
geistlich in den Teilen der Diözese Kassa und Rozsnyó mit etwa 170.000 Ein-
wohnern auswirkte, in denen damals mehr als hundert Priester tätig waren102. 
Um den Priesternachwuchs zu sichern, wurde 1950 in Hejce unter dem Patro-
zinium Mariä Himmelfahrt ein Priesterseminar gegründet, das mangels elektri-
scher Beleuchtung „Petroleumlampe” genannt wurde103 und am 1. Oktober seine 
Arbeit aufnahm.104

In Ungarn wuchs in dieser Zeit die kirchenfeindliche Stimmung in der Poli-
tik, der auch Taten folgten. Zahlreiche Ordensleute wurden verhaftet, gefoltert 
oder in Internierungslager gebracht. Im Dezember 1948 wurde das Oberhaupt 
der katholischen Kirche in Ungarn, Kardinal Mindszenty, wegen Verschwörung 
verhaftet und im Februar 1949 verurteilt. In den Jahren nach 1945 wurden die 
Kirchen, die während des Krieges mehr oder seniger stark beschädigt worden 
waren, wieder instand gesetzt. Im ungarischen Teil der Diözese Rozsnyó wurde 
1949 die 1944 gesprengte Kirche von Ipolytarnóc, wieder aufgebaut.105 Hervor-
zuheben sind auchdie späteren Renovierungen aufgrund von Kriegsschäden: Der 
Oberhirte „restaurierte mehr als fünfzehn Kirchen in beiden Diözesen”.106 Zu 
seinen kirchenadministrativen Tätigkeiten gehört auch, dass er 1950 „in Erinne-
rung an das Mariendogma die Gemeinden Bánréve und Hangony zu Pfarreien 
erhob und in Homokterenye eine selbstständige Pfarrei errichtete”107.

Angesichts der immer schwieriger werdenden Leitung der Kirche und seines 
fortgeschrittenen Alters traf er eine wichtige Entscheidung. Mit Schreiben vom 
3. Januar 1949 ernannte er Pál Brezanóczy zum Vikar, falls er „aus irgendeinem 
Grund zwangsweise an der Ausübung seines Amtes verhindert”108 sein sollte. 
Für den Fall, dass Brezanóczy verhindert sein sollte ernannte er Dekan László 
Perényi (1886–1957), den Pfarrer von Putnok, zum Vikar. Für den Gömörer Teil 
der Diözese ernannte er László Perényi, Dekan von Putnok zum Vikar, und für 
den Bereich Nógráder Teil László Horváth (1889-1978), Dekan von Karancskeszi. 
Zum Sekretär und Büroleiter der Apostolischen Administratur wurde Dr. La-
jos Koncz ernannt, dessen Hauptaufgabe darin bestand, „die notwendige Ver-

102	 Tost Barnabás aranymiséje. In A Szív, 35. J., 49. N., 1950. 08. 5., 1.
103	 KOLOZS, P. A petróleumlámpás szeminárium. In Új Ember, 7. J., 4. N., 1951. 01. 28., 2.
104	 Persönliche Memoiren von Pater Antal Kuklay für den Autor (1932), Priester des Priestersemi-

nars, später Pfarrer und Kanoniker, 2021
105	 Tibor Szabó (1954), ehemaliger Bürgermeister von Ipolytarnóc, mündliche Erinnerung für den 

Autor, 2022
106	 Meghalt Tost Barnabás. In Új Ember, 7. J., 29. N., 1951. 07. 22., 1.
107	 Katolikus világ. In Új Ember, 6. J., 50. N., 1950. 12. 17., 2.
108	 Pfarrei Putnok, Dokumente des Vikariats, 1943-1949, Brief des Apostolischen Administrators 

Barnabas Tost und Dr. Lajos Koncz, Sekretär des Apostolischen Administrators, an die Pries-
ter der Diözese (3. 01. 1949)



137

Eine Diözese innerhalb und außerhalb der Grenzen – die kirchliche Verwaltung der 
Diözese Rožňava/Rozsnyó (1918–1952)

bindung mit Hejce und den höheren kirchlichen Behörden direkt oder indirekt 
sicherzustellen”.109

Im Jahre 1950 feierte der Oberhirte sein goldenes Priesterjubiläum, den 50. 
Jahrestag seiner Priesterweihe110, und sein aktives Wirken wurde damals gewür-
digt. Anfang Juli 1951 hieß es jedoch, er sei „seit einiger Zeit krank und sein 
Zustand kritisch geworden”.111 Wenige Tage später, am 10. Juli 1951, starb er. 
Er wurde am 12. Juli 1951 in der Kirche von Hejce beerdigt und im Garten der 
Kirche beigesetzt.

8	 Die Eingliederung der ungarischen Teile in die Erzdiözese 
	 Eger (nach 1951
In den 1950er Jahren erreichte der Antiklerikalismus im Land seinen Hö-

hepunkt. Der Staat übte Druck auf die Kirche aus, einen Treueeid auf die neue 
sowjetische Verfassung abzulegen, was ein Großteil des Klerus mit Zustimmung 
der Bischöfe Anfang der 50er Jahre tat. Bis zum Sommer 1950 kam es jedoch 
zu keiner offiziellen Vereinbarung zwischen Staat und Kirche, und die Behör-
den versuchten, mit Mitteln des Terrors (z.B. Inhaftierung und Hinrichtung von 
Priestern, Störung und Verbot kirchlicher Veranstaltungen, Einschüchterung 
und Schikanierung von kirchlichen Mitarbeitern) so viel Druck wie möglich auf 
die Kirche auszuüben. Dazu gehörten auch die Deportation von Ordensleute und 
die Auflösung von Klöstern. Die Orden wurden im Sommer 1950 verboten und 
ihre Klöster wurden aufgelöst. In der katholischen Kirche bildete sich eine kirch-
liche Friedensbewegung, an der sich auch die Geistliche beteiligten, die der Poli-
tik des kommunistischen Regimes die Treue schworen. Nachdem sich Staat und 
Kirche Ende August 1950 geeinigt hatten, konnten wieder acht katholische Schu-
len im Land eröffnet werden. Die Klostergebäude wurden in Studentenwohnhei-
me, Sozialheime oder Einrichtungen mit Verwaltungsfunktionen umgewandelt, 
wobei bei Bedarf kleine Teile für den dort tätigen Pfarrer (und das Pfarrbüro) 
abgetrennt wurden. Inzwischen wurde auch der Erzbischof von Kalocsa, József 
Grősz, vor Gericht gestellt und inhaftiert.

Nach der Verhaftung der Erzbischöfe von Esztergom und Kalocsa wurde der 
Erzbischof von Egrer, Gyula Czapik, als dritthöchste Person in der ungarischen 
kirchlichen Hierarchie Vorsitzender des ungarischen katholischen Episkopats. 
Unter seiner Leitung legten die Mitglieder des Bischofskollegiums im Sommer 
1951 den Treueeid auf die Verfassung ab (der niedere Klerus hatte dies bereits 
getan), und Pál Brezanóczy vertrat die Diözese(n) als Vikar bei diesem parlamen-
tarischen Ereignis. Da die Diözesen keine bischöflichen Oberhäupter hatten, und 
der Parteistaat auch in der kirchlichen Organisation durch die Friedenspriester 
präsent war, war eine Rationalisierung der Diözesanstruktur auf der Ebene der 
kirchlichen Verwaltung unumgänglich. 

109	 Pfarrei Putnok, Dokumente des Vikariats, 1943-1949, Brief des Apostolischen Administrators 
Barnabas Tost und Dr. Lajos Koncz, Sekretär des Apostolischen Administrators, an die Pries-
ter der Diözese (3. 01. 1949)

110	 Katolikus világ. In Új Ember, 6. J., 31. N., 1950. 07. 30., 4.
111	 Katolikus világ. In Új Ember, 6. J., 31. N., 1950. 07. 30., 4.



138

Balázs VESZELOVSZKI 

Der Lebensweg und das Schicksal von Pál Brezanóczy stehen stellvertretend 
für die Möglichkeiten der Friedenspriestertums (Békepapság), das in den Jahr-
zehnten der Diktatur mit dem kommunistischen Regime zusammenarbeitete. 
Bereits seit 1941 als bischöflicher Sekretär tätig, wurde er in dieser Funktion 
1946 zum Vikar für den ungarischen Teil der Diözese Kassa, ab 1951 für die 
Diözese Rozsnyó und ab 1952 Apostolischer Administrator für die Diözese Satu 
Mare112 ernannt. Er war aktives Mitglied des nationalen Friedenskomitees und 
der Friedenskongresse, unterhielt gute Beziehungen zu den staatlichen Behörden 
und berichtete als Beauftragter der Staatssicherheit über das Zweite Vatikani-
sche Konzil.113 Mehrere hochgebildete (promovierte Theologen) und prominente 
Priester, die der Friedensbewegung ablehnend gegenüberstanden, wurden aus 
der zentralen Diözesanleitung, dem Priesterseminar entfernt und in kleinere 
Pfarreien versetzt.114

Mit Dekret vom 19. April 1952 erweiterte der Heilige Stuhl die Befugnisse des 
Erzbischofs von Eger auf die nördlichen Teile der Diözese (d.h. die ungarischen 
Teile der Diözesen Kassa, Rozsnyó und Szatmár) „mit denselben Rechten, die 
ihm als Erzbischof von Eger zustehen”.115116 Durch die Zentralisierung wurde ein 
bedeutender Teil Nordungarns in kirchlich-administrativer Hinsicht in dieses 
Gebiet eingegliedert und wegen der großen geographischen Ausdehnung unter 
Beibehaltung der alten Grenzen von Vikaren regiert.

Am 21. Februar 1952 zog der Bischofsvikar mit Genehmigung des Heiligen 
Stuhls mit dem Seminar und seinem Büro nach Eger um und das bischöfliche 
Sommerhaus in Hejce wurde bis 2016 als religiöses Sozialheim im Rahmen des 
1950 gegründeten Katholischen Hilfsdienstes genutzt.117 Es war jedoch mehr als 
das: Nach 1950 wurden hier mehrere hochrangige Geistliche von der kommunis-
tischen Staatsverwaltung interniert. József Pétery (1890–1967) Bischof von Vác, 
Bertalan Badalik (1890–1965), Bischof von Veszprém, und Brokárd Hász (1888–
1971), ehemaliger Provinzialoberer der Karmeliter, wurden in Hejce inhaftiert 
und auch an der Ausübung ihres Amtes gehindert. Das Dorf des ungarischen 
„kirchlichen Rodostó”118 wurde zu einer Art Drohgebärde der katholischen Kir-
chenführung. Die Worte von Bischof Lajos Shvoy (1879–1968) beschreiben die 
Situation in den 1950er Jahren folgendermaßen: „Der Episkopat hat keine Stim-

112	 Zu seinem Leben siehe: SÁGI, G. Brezanóczy Pál útkeresése Egyház és pártállam között. In 
Katolicizmus Magyarországon a II. Vatikáni Zsinat korában. Budapest: Gondolat, 2015, 143.

113	 SÁGI, G. Brezanóczy Pál útkeresése Egyház és pártállam között. In Katolicizmus Magyaror-
szágon a II. Vatikáni Zsinat korában. Budapest: Gondolat, 2015, 117.

114	 Siehe zum Beispiel das Schicksal von Pater Dr. Lajos Koncz, VESZELOVSZKI, B. Történeti 
áttekintés a Rozsnyói Egyházmegye magyarországi részének 1920 és 1952 közötti egyházkor-
mányzatáról. In Magyar Sion (2022), 253 – 272.

115	 Új Ember, 8. J., Nr. 21 (25. 05. 1952), 4.
116	 Magyar Nemzet, 7. J., Nr. 216 (16. 09. 1951), 3.
117	 FEJÉRDY, A. Tiltott és tűrt utak: szerzetesrendek Magyarországon 1950–1989 között. In Hű-

ség és megújulás. A szerzetesi élet Magyarországon 1950–2000. Hrsg. András Fejérdy. Buda-
pest: METEM, 2021, 29.

118	 PETRÓCI, S. Emlékek Pétery József váci püspökről. Budapest: Szent István Társulat, 1997, 225.



139

Eine Diözese innerhalb und außerhalb der Grenzen – die kirchliche Verwaltung der 
Diözese Rožňava/Rozsnyó (1918–1952)

me, denn wenn jemand es wagt zu sprechen, ist er schon antidemokratisch, und 
bestenfalls kann er nach Hejce gehen, wie der arme Bischof von Vác”119.

Der „Teil der Diözese Rozsnyó in Ungarn” (Magyarrészi Rozsnyói Egyházme-
gye) blieb unter der Jurisdiktion der Erzdiözese Eger bestehen und wurde bis 
zum päpstlichen Dekret von 1982120 als selbstständige Einheit behandelt. Mit der 
Apostolischen Konstitution vom 11. Mai 1982 wurde sie in die Erzdiözese Eger 
eingegliedert, und bei der Festlegung der neuen Grenzen der ungarischen Diö-
zesen im Jahr 1993 wurde der ehemalige westliche Teil (Salgótarján und Umge-
bung, das Gebiet des Komitats Nógrád) Tin die Diözese Vác eingegliedert.

Zusammenfassung
Die Grenzen von Trianon von 1920 bedeuteten keine neuen Diözesangren-

zen, aber sie bedeuteten neue Grenzen für die kirchliche Verwaltung. Ein großer 
Teil der Diözese Rozsnyó wurde der Tschechoslowakei zugeschlagen, aber Frag-
mente verblieben in Ungarn, mit Pfarreien mit einer beträchtlichen Bevölkerung 
und einem großen Zahl von Geistlichen. In der spezifischen Situation, die als 
eine Situation sowohl innerhalb als auch außerhalb der Grenzen (im neuen Land) 
verstanden werden kann, kam es zu bedeutenden Veränderungen in der Form 
der kirchlichen Verwaltung.

Diese Lösungen hingen weitgehend von den jeweiligen personellen Gege-
benheiten ab und versuchten, eine erfahrene, kompetente und mit der Diözese 
vertraute kirchliche Persönlichkeit mit der Leitung zu betrauen. Im tschecho-
slowakischen Teil der Diözese blieb das Bischofsamt nach dem Tod des Bischofs 
vakant und wurde zunächst von einem Kapitularvikar, später von einem Apos-
tolischen Administrator geleitet. Im ungarischen Teil der Diözese regierten die 
Bischofsvikare, die während ihrer Amtszeit (1920–1937) die Aufgabe hatten, das 
kirchliche Leben in der sich entwickelnden katholischen Renaissance zunächst 
zu konsolidieren und dann zu koordinieren. Ihr architektonisches Erbe und ihr 
religiöser Einfluss sind bis heute präsent.

Das Funktionieren der lokalen Regierung (und der Teilung) wurde als vorü-
bergehend betrachtet, wie die Tatsache zeigt, dass die Teile der Diözesen wäh-
rend des gesamten Zeitraums unabhängig blieben: weder das Bistum noch die 
abgetrennten Teile wurden aufgehoben. Auch das Dekret von 1937 über die 
Einrichtung einer Apostolischen Administratur in Ungarn unterstellte nur die 
ungarischen Teile direkt dem Heiligen Stuhl; und obwohl die Grenzen von Tria-
non nun mit den Grenzen der Diözesanfragmente zusammenfielen, konnten sie 
territorial autonom bleiben und behielten den Status eines Provisoriums, da sie 
nicht in einer Diözese aufgegangen waren.

Nach der Rückkehr des Hochlandes wurde die Diözese 1939 wiedervereinigt 
und der damalige Apostolischer Administrator regierte als Bischof nun bis zu 
seinem Tod im Jahre 1945. Diese Entscheidung zeigt, dass die wiedervereinigte 

119	 KÁLMÁN, P. P. A  Magyar Katolikus Egyház helyzete a  kádári egyházpolitika első éveiben 
a teológiai összefüggések tükrében. Dissertation. Budapest: Pázmány Péter Katolikus Egyetem, 
2014, 79.

120	 HORVÁTH, I. Az egri egyházmegye rövid története. Eger: Érseki Vagyonkezelő Központ, 2015, 13.



140

Balázs VESZELOVSZKI 

Diözese von der Kirchenleitung und der ungarischen Politik nicht als vorüberge-
hend, sondern als dauerhaft angesehen wurde. Die Gebiete außerhalb der durch 
die Wiener Beschlüsse zurückgegebenen nördlichen Landesteile wurden von 
einem Apostolischen Administrator von Eperjes aus verwaltet.

Während des Weltkrieges, im Jahre 1944 wurde die Diözese erneut geteilt, 
und die Kirchenleitung betrachtete die Situation in den ersten Jahren (im We-
sentlichen bis zur späteren kommunistischen Machtübernahme) wiederum als 
vorübergehend. Der tschechoslowakische Teil wurde vom bisherigen Generalvi-
kar geleitet, der zwar Titularbischof wurde, aber nicht als Diözesanbischof son-
dern als Apostolischer Administrator an der Spitze der Diözese Rozsnyó stand,. 
Der ungarische Teil wurde wiederum von erfahrenen und hoch qualifizierten 
Priestern als Bischofsvikaren und dann bis 1951 von Apostolischen Administ-
ratoren geleitet: zunächst vom Bischof von Kassa, dann vom Vikar des Kapitels 
von Kassa.

Ab 1952 wurde sie schrittweise in die Erzdiözese Eger eingegliedert. Ange-
sichts der internationalen Lage und der sich entwickelnden kommunistischen 
Diktatur in Ungarn wurden die bisherigen Übergangslösungen durch eine 
scheinbar dauerhafte Situation ersetzt. Obwohl der Teil der Diözese Rozsnyó 
eine Zeit lang eine eigene Einheit bildete, wurde er 1982 vollständig in die Erz-
diözese Eger eingegliedert. Was nach dem Weltkrieg als Übergangszustand galt, 
wurde im Laufe der Jahrzehnte immer mehr zu einer Dauerlösung, und 1993 war 
es dann soweit: Nach der Festlegung der Diözesangrenzen verblieb die östliche 
Hälfte des ehemaligen Gebietes von Rozsnyó bei der Erzdiözese Eger, während 
die westliche Hälfte der Diözese Vác zugeteilt wurde.

Diecéza na hraniciach a za hranicami – cirkevná správa  
Rožňavskej diecézy v rokoch 1918 – 1952

Rožňavská diecéza, založená v roku 1776, sa po roku 1918 rozdelila na dve 
časti. Väčšia časť zostala v Československu, menšie územia pripadli Maďarsku. 
Tie sa nachádzali v okolí mesta Salgótarján, v oblasti Hangony a v regióne Ge-
mersko-turnianskeho krasu. Po prvej viedenskej arbitráži sa znovuzjednotenie 
diecézy stalo možným, pričom jej biskupom bol Michal Bubnics. Po roku 1945 
bola diecéza opätovne rozdelená. Maďarskú časť spravoval do roku 1952 z obce 
Hejce košický biskup Štefan Madarász, po čom prešla pod právomoc Jágerskej ar-
cidiecézy, hoci naďalej bola považovaná za samostatnú jednotku. Štúdia pred-
stavuje cirkevnú správu rozdelenej diecézy a dejiny jej rozdelenia v období rokov 
1918 – 1952. 



141

FARNOSŤ LYSÁ POD MAKYTOU V ROKOCH 1948 – 2008

Libor BERNÁT

Parish of Lysá pod Makyta in the years 1948 – 2008
In the study of the history of the parish of Lysá pod Makytou, we follow the fate of priests 
and parishes based on previously unpublished sources. The parish lies on the border with 
Moravia and was not one of the richest or most important parishes. After 1948, the commu-
nist party took control of the state and there were radical restrictions on religious life in the 
parish of Lysá, which was part of the Púchov deanery. In the years 1948-2008, only four ad-
ministrators worked here, most notably Dr. Albert Masár in the years 1948-1987. The parish 
encountered restrictive state measures such as limiting church services, preventing visits to 
pilgrimages, efforts to prevent children from attending religion classes, etc. Given the afore-
mentioned characteristics of the parish, the restrictions were not as strong as in important 
parishes. After the fall of the communist regime, church life was restored and the parish is 
one of the most religious parishes in the Púchov Deanery. 
Keywords: Lysá, priests and clergy, church congregation, religiosity, atheism, secretariat for 
church affairs.

Úvod
Po biskupskom interregne v rokoch 1783 – 1787, kedy diecézu spravoval vi-

kár Ján Révaj, bol vymenovaný za nitrianskeho sídelného biskupa František III. 
Xavér Fuchs (1787 – 1804). V roku 1787 sa oddelila od rozsiahlej farnosti Lúky 
obec Lysá. Farárom v Lúkach v rokoch 1784 – 1803 bol Peter Valter,1 ktorému vy-
pomáhal ako kaplán exjezuita Matej Szeni,2 ktorý sa stal potom prvým farárom 
v Lazoch v rokoch 1788 – 1792.3 Nitrianske biskupstvo malo v tom čase 133 far-
ností a 10 miest, v ktorých bola duchovná správa, a pripravovalo sa tu zriadenie 
farností (lat. capellaniae locales). Boli to predovšetkým novovznikajúce farnosti.4 

Farnosť Lysá v čase osamostatnenia patrila do Ilavského dištriktu (lat. Dis-
trictus Illaviensis) spolu s  nasledovnými mestečkami a  obcami: Beluša, Boleš-

1	 Peter Valter v roku 1774 študoval v Biskupskom kňazskom seminári sv. Ladislava kráľa v Nitre. 
V roku 1803 odišiel do Bolešova, kde mal pôsobiť do roku 1816. ĎURČO, M. Premeny Seminára 
svätého Ladislava v Nitre v archívnych prameňoch 18. storočia. In Konštantínove listy. ISSN 
1337-8740, 2013, roč. 6, č. 1, s. 148.

2	 Matej Szeni (Seni, Széni, *14. 11. 1743 „Trsztensis“ – ?) do Spoločnosti Ježišovej vstúpil 14. 10. 
1754 v Trenčíne, kde absolvoval dvojročný noviciát. Po štúdiách pôsobil ako kazateľ, katechéta, 
riaditeľ triviálnej školy, misionár, poradca a spovedník na rôznych miestach. V roku 1773 sa 
vrátil do Trenčína. BERNÁT, L. Katalóg členov Spoločnosti Ježišovej v Trenčíne v rokoch 1645 
– 1773. II. Bratislava : Tlač Varínska tlačiareň, 2022, s. 849, 855, 984 – 985, pozri tiež ĎURČO, 
M. Lexikón kňazských a rehoľných osobností mesta Trstená. Trstená : Rímskokatolícka farnosť 
Trstená, 2019, s. 102.

3	 BOŠANSKÝ, M. Zrušenie Spoločnosti Ježišovej vo svetle prameňov diecézneho archívu v Nit-
re. In Archívny almanach. ISBN 97880-972999-2-7, 2021, roč. 4, s. 54.

4	 JUDÁK, V. Nitrianske biskupstvo od čias Metodových. 2. upravené vyd. Nitra : Vydal Gorazd n. 
f., Kňazský seminár sv. Gorazda, Nitra pre Biskupský úrad v Nitre, 2006, s. 35 – 36. 

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 2



142

Libor BERNÁT

ov, Červený Kameň, Dohňany, Dubnica, Ilava, Kočkovce, Košeca, Lazy, Ledni-
ca, Lúky, Podskalie, Pruské, Pružina, Púchov, Rovné, Slopná, Visolaje, Zliechov 
a Zubák. Farnosť Lysá susedila s farnosťami Lazy, Lúky a Zubák. Kvôli rozľahlosti 
farnosti pozostávajúcej z 3 340 km2, k nej neboli pripojené filiálky, okrem miest-
nych častí (osád) samotnej obce.5 Prvým kňazom novozaloženej farnosti sa stal 
bývalý člen rehole trinitárov (lat. Ordo Sanctissimae Trinitatis, rád Najsvätejšej 
Trojice) Štefan Smetanovič (Szmetanovich, Szmetanovics).

Úlohou nášho príspevku bude sledovať dejiny farnosti Lysá pod Makytou 
v rokoch 1948 – 2008, tzn. od nástupu komunizmu až po zaradenia farnosti do 
novovzniknutej Žilinskej diecézy. Je to ukážka snahy komunistickej spoločnosti 
o ateizáciu rurálnej komunity. 

Dejiny farnosti v rokoch 1948 – 1968 
Po skončení druhej svetovej vojny sa situácia v štáte a obci radikálne zmenila. 

Bola to turbulentná doba, poznamenaná narastajúcim vplyvom komunistickej 
strany, ktorá potom vyvrcholila do štátneho prevratu vo februári 1948. Po obno-
vení Československa boli poštátnené cirkevné majetky a zaniklo tiež patronát-
ne právo. Veľkostatok J&E Schreibera v  Lednických Rovniach zanikol a  stratil 
všetku pôdu v dôsledku pozemkovej reformy a jej revízie. Bolo to pochopiteľné, 
pretože patronátne právo bolo v rozpore s podstatou moderného právneho štátu. 
Podľa nariadenia č. 47/1945 Z. z. bol poštátnený majetok fyzických a právnických 
osôb, ktorý slúžil na školské účely alebo na ubytovanie učiteľských pracovníkov 
a iných školských zamestnancov. V Lysej pod Makytou začalo sa uplatňovať až 
v roku 1956 nariadením Krajského národného výboru.

Devätnásty duchovný správa v  Lysej pod Makytou, Filip Beňačka, ktorý 
tu pôsobil od 1. júla 1944, v máji 1947 začal s vymaľovaním kostola, a potom 
s elektrickou inštaláciou. V roku 1947 vo farnosti žilo až 2 670 veriacich. Admi-
nistrátor Filip Beňačka v Lysej pôsobil do 31. decembra 1947. V nasledujúcom 
roku bol inkardinovaný do trnavskej diecézy a účinkoval v Prievaloch ako ad-
ministrátor.6

5	 Doteraz patrí Lysá pod Makytou k najrozsiahlejším farnostiam v rámci dekanátu, po Beluši, 
Lazoch pod Makytou a Púchove. Atlas katolíckej cirkvi na Slovensku. Eds. Š. Poliačik, Š. Judák. 
Bratislava : Lúč, 2005, s. 207.

6	 Filip Beňačka účinkoval ako administrátor do roku 1951 v Prievaloch, v rokoch 1951 – 1961 
v Senici, v rokoch 1961 – 1971 v Gbeloch a od roku 1971 v Bukovej. Od roku 1980 žil na dô-
chodku v  Smrdákoch až do svojej smrti. Schematismus cleri diocesis Nitriensis pro anno 
a Christo nato MCMXLVII., Nitriae : Typis „Lev“ Ružomberok, 1947, s. 76, 131; Schematizmus 
slovenských katolíckych diecéz. Bratislava – Trnava : Vydal spolok sv. Vojtecha, 1978, s. 103. 



143

Farnosť Lysá pod Makytou v rokoch 1948 – 2008

Obr. č. 1: Fotografia administrátora Filipa Beňačku.7

Z kaplánskeho pôsobenia v Žiline sem prišiel 1. januára 1948 Albert Masár,8 
ktorý tu pôsobil až 38 rokov. Bolo to jediné jeho pôsobisko ako administrátora. 
Ešte v roku 1948 ho vymenovali za cirkevného školského inšpektora. 

V  roku 1948 bol menovaný za apoštolského administrátora učený, zbožný 
a asketický Eduard Nécsey (do roku 1968),9 ale ani on nedokázal zabrániť po-
stupnému obmedzovaniu náboženského života a prenasledovaniu cirkvi. V tom-
to roku sa uskutočnila „odluka“ funkcie učiteľa a organistu, kantora. 

Na prelome 40. a 50. rokov 20. storočia si vo farnosti si kupovalo Katolícke no-
viny 250 osôb a v Spolku sv. Vojtecha bolo 303 členov. Situáciu doby Albert Ma-
sár smutne opísal v kronike farnosti: „Quid cras? Deus providebit“ – „Čo zajtra? 
Boh sa postará“.10 

7	 Fotografia Filipa Beňačku je z archívu Rímskokatolíckeho farského úradu v Lysej pod Maky-
tou.

8	 Albert Masár (*27. 1. 1915 Ostratice) a po gymnaziálnych štúdiách v Malom seminári v Nitre 
navštevoval teologické fakulty v Nitre, v Olomouci a v Bratislave. Dňa 23. 6. 1940 v Nitre ho 
vysvätili za kňaza a potom pôsobil na kaplánskych miestach v roku 1940 v Kovarciach, v roku 
1941 v Dubnici nad Váhom, v Turzovke a v roku 1942 v Čadci. V roku 1942 získal doktorát 
teológie na Cyrilometodskej bohosloveckej fakulte v  Bratislave. Schematismus cleri diocesis 
Nitriensis pro anno a Christo nato MCMXLVII., s. 95, 160; Lexikón katolíckych kňazských osob-
ností Slovenska. Ed. J. Pašetka. Bratislava : Lúč, 2000, s. 891.

9	 Pápež Pavol VI. ho vymenoval v máji 1968 za titulárneho arcibiskupa. JUDÁK, V. Kanonické 
vizitácie v Nitrianskej diecéze. In BORZA, P. – HIŠEM, C. – JUDÁK, V. Nitrianske biskupstvo 
od čias Metodových. 2. upravené vyd. Nitra : Vydal Gorazd n. f., Kňazský seminár sv. Gorazda, 
Nitra pre Biskupský úrad v Nitre, 2006 s. 40.

10	 Farská kronika 1914 – 1978, nestr. Rímsko-katolícky farský úrad Lysá pod Makytou (ďalej R.-k. 
fara).



144

Libor BERNÁT

Obr. č. 2: Fotografia administrátora Alberta Masára.11 

V roku 1949 sa v Lysej konala misia redemptoristov, ktorú viedol páter Jozef 
Chochula12 z Bratislavy a páter-rektor kláštora v Michalovciach Michal Tkáčik 
(*1912 Sobranovce – †1962).13 O misii máme minimum informácií, pretože ča-
sopis redemptoristov Vestník Sdruženia svätého Jozefa nevychádzal a ani z tohto 
obdobia sa nezachovali kroniky. 

Počas budovania ľudovodemokratického štátu v Československu došlo k boju 
s „náboženskými prežitkami“, „tmárstvom“, t. j. k zápasu o veriacich, k výrazné-
mu obmedzeniu náboženskej činnosti. Bola tu snaha zo štátnych a komunistic-
kých orgánov vytvoriť národnú cirkev. Takú už sa snažili vytvoriť zakladatelia 
Československej cirkvi pri vzniku Česko-Slovenska inšpirujúc sa postavením 
anglikánskej cirkvi vo Veľkej Británii. Podstatne inšpirujúcejšou myšlienkou pre 
štátne a komunistické v Česko-Slovensku bola kontrola pravoslávnej cirkvi v So-
vietskom zväze. Rímskokatolícka cirkev by sa tak stala nezávislejšou od Vatikánu 
a mala splynúť s „československým“ národom. 

Tzv. cirkevné zákony 217 a 218 z 14. októbra 1949 o hospodárskom zabezpe-
čení cirkví a náboženských spoločností štátom boli prijaté len preto, aby cirkvi 
boli zbavené materiálnej a finančnej základne a teda odkázané na príjmy zo štát-

11	 Tamže.
12	 Jozef Chochula (*1911 Blesovice – †1984) v  roku 1924 vstúpil do juvenátu v  Libějoviciach, 

v roku 1930 vstúpil do noviciátu v Českých Budějoviciach, 2. 8. 1931 zložil slávnostné sľuby, 
teológiu študoval v Mautnere. Po jej ukončení pracoval krátko v Brne a potom už na Slovensku, 
od roku 1945 bol predstaveným viceprovincie. Po akcii K bol uväznený, utiekol a emigroval do 
USA. Pokračoval ako redemptorista vo svojej práci. [KINTLER, J.] Otcovia-redemptoristi, ktorí 
pracovali na Slovensku. Diel I., B. m. [Nitrianska Blatnica] : b. d. [1982], strojopis, s. 69 – 73, 
Archív provincie redemptoristov Bratislava – Praha v Bratislave. Pozri tiež MIŠUTH, V. Re-
demptoristi z Puškinovej ulice. Suchá nad Parnou : Vydavateľstvo Ruah, 2021, s. 33.

13	 Páter Michal Tkáčik bol počas barbarskej noci z 13. na 14. apríla 1950 internovaný a zaradený 
medzi „reakčných rehoľníkov“. Po prepustení sa vrátil do rodných Sobranoviec a krátko nato 
zomrel na rakovinu žalúdka.



145

Farnosť Lysá pod Makytou v rokoch 1948 – 2008

neho rozpočtu.14 Tým sa podstatne zmenilo právne postavenie cirkvi,15 vznikli 
pri krajských a okresných národných výboroch funkcie cirkevných tajomníkov 
ako zmocnencov vlády.16 Od ich rozhodnutí sa odvíjalo, čo sa bude vo farnosti 
verejne robiť. Cez svojich donášačov často zakročovali voči aktivitám cirkvi a či-
norodým veriacim.17 

Cieľom bolo zmapovať situáciu a získať čo najpresnejší prehľad o štruktúre 
duchovenstva. Duchovní boli rozdelení do štyroch kategórií – od spoľahlivých 
„vlasteneckých“, „pokrokových“ kňazov, cez kňazov s kladným postojom k zria-
deniu, ale kolísajúcich, tretiu skupinu tvorili nepolitickí duchovní, až k reakčným 
duchovným.18

Podľa § 20 vládneho nariadenia č. 219-223/1949 Zb. z. na úrovni ONV sa 
viedol osobný spis duchovného (evidenčný list).19 Napr. na Alberta Masára bolo 
spracované hlásenie krajským veliteľom Štátnej bezpečnosti v Žiline 16. januára 
1950, v ktorom bolo zisťované, ako sa správal za kaplánskeho pôsobenia v Dubni-
ci, v Čadci a v Žiline. V správe je konštatované, že: „sa neexponoval za žiadnu fa-
šistickú stranu a ani v jej línii nepropagoval. ... Počas pôsobenia v Čadci predával 
žiakom krížiky, ktoré nosia aj teraz na limci gabátu niektoré reakčné osoby, kto-
ré sú odporcovia komunizmu. ... bol horlivým prívržencom býv. prezidenta Tisu 

14	 Podľa generálnej prokuratúry z  20. 5. 1954 „Církevní majetek nebyl zestátněn. Vlastnictví 
církví popřípadě církevních institutů trvá a stát na majetek toliko dozírá“. Právní poměry církví 
a náboženských společností v ČSSR a  jejich hospodářské zabezpečení státem. Praha : Vydaly 
Sekretariáty pro věci církevní při ministerstvech kultury ČSR a SSR, 1977, s. 277. O tom pod-
robnejšie pozri BENDOVÁ, P. Hospodářské zabezpečení církví a náboženských společností po 
roce 1948. In Revue církevního práva. ISSN 1211-1635, 2010, roč. 16, č. 20, s. 144.

15	 Namiesto pôvodne očakávanej odluky cirkvi od štátu sa štátna kontrola upevnila. Štát mal prá-
vo a povinnosť zasahovať do vnútornej správy cirkvi, čím zrušil ich autonómiu. Slovenský úrad 
pre cirkevné veci sa stal de facto najvyššou cirkevnou vrchnosťou. PEŠEK, J. – BARNOVSKÝ, 
M. Štátna moc a cirkvi na Slovensku 1948 – 1953. Bratislava : VEDA, 1997, s. 100 – 101.

16	 Cirkevní tajomníci podliehali Slovenskému úradu pre cirkevné veci (neskôr Sekretariát pre 
veci cirkevné Ministerstva kultúry Slovenskej socialistickej republiky). Spomenuté zákony 
tvorili fundament cirkevnej politiky československého štátu. „Pozornosti“ zo strany Štátnej 
bezpečnosti neunikol ani Slovenský úrad pre cirkevné veci, resp. jeho funkcionári. Štátna bez-
pečnosť ich vyhodnocovala a ak sa jej niektorý tajomník „nepáčil“, bola okamžite pripravená 
k zásahu. PEŠEK, J. – BARNOVSKÝ, M. c. d., s. 111. Obyčajne v okrese bol jeden tajomník, 
ktorý mal k dispozícii jednu „kancelársku silu“.

17	 Cirkevní tajomníci mali viesť pohovory s kňazmi. „Cieľom pohovorov bolo ... presvedčiť du-
chovného o správnosti našej politiky, získať ho k pomoci pre vládnu politiku, hlavne v širokých 
masách roľníkov, ktorá je základňou náboženstva u nás. Proste treba hovoriť duchovným tak, 
aby sme ho získali, pokiaľ sa získať dá. Reakčným treba poukázať na silu nášho zradenia, aby 
si rozmysleli pracovať proti nám.“ Štátny archív v Žiline so sídlom v Bytči, (ďalej ŠA BY), fond 
(ďalej f.) Krajský národný výbor v Žiline (ďalej KNV), Odbor cirkevný 1949 – 1959, šk. 30, Po-
rada OCT dňa 25. januára 1954, hlavný referát. s. 10 (50).

18	 PEŠEK, J. – BARNOVSKÝ, M. c. d., s. 53.
19	 Osobný spis duchovného musel obsahovať: 1) doklady o udelení štátneho súhlasu k výkonu 

funkcie duchovného; 2) dotazník s fotografiou a životopisom; 3) doklad o zložení predpísaného 
sľubu vernosti ČSSR; 4) platové výmery; 5) výmery o priznaní paušálu; 6) doklady o priznaní 
mimoriadnych odmien; 8) písomnosti o hodnotení celkovej činnosti duchovného; 9) doklady 
o skončení pôsobnosti duchovného v príslušnom okrese. Spis bol považovaný z obsahového 
hľadiska za prísne dôverný. ČERNÝ, P. Malý slovník církevněpolitické a náboženské terminolo-
gie. Praha : Sekretariát pro věci církevní ministerstva kultury ČSR, 1981, s. 129. Žiaľ, v archíve 
ešte nespracovaného fondu sme osobné spisy duchovných nenašli, len určité ich torzá, ktoré 
uverejňujeme.



146

Libor BERNÁT

a jeho režimu. Inák exponovania sa stránil.“ ... neboly zistené po žiadnej stránke 
závady.“20

Všetci duchovní museli dostať podľa § 2 zákona č. 218/1949 Zb. z. štátny 
súhlas. Ten mohli dostať len duchovní, ktorí boli československými štátnymi 
občanmi, boli štátne spoľahliví a bezúhonní a splňovali aj inak všeobecné pod-
mienky pre prijatie do štátne služby. Pokiaľ duchovní nezložili sľub vernosti Čes-
koslovenskej republike a jej ľudovodemokratickému zriadeniu21 a nedostali štátny 
súhlas, nemohli vykonávať svoje povolanie a museli odísť z funkcií. Na udelenie 
štátneho súhlasu neexistoval právny nárok.22

Sľub vernosti skladali absolventi Cyrilometodskej teologickej fakulty v Brati-
slave, ak nastupovali na miesta kaplánov.23 Sľub podpisoval okrem skladajúceho 
tiež predseda ONV a svedkovia. Apoštolský administrátor Eduard Nécsey však 
dokázal viesť kňazov k cirkevnej disciplíne a plnení si kňazských povinností.

Albert Masár spravoval farnosť počas tlaku komunistických a  štátnych or-
gánov v Lysej pod Makytou bez väčších problémov. Zatiaľ čo inde sa nepohodl-
ní kňazi strácali zo svojich farností, keď ich cirkevní nadriadení a veriaci vôbec 
nevedeli, čo sa s nimi stalo, v Lysej pod Makytou sa s tým nestretávame. Prav-
depodobne výhodou farnosti bolo jej umiestnenie a že nepatrila k významným 
farnostiam v dekanáte.

Z  duchovných, ktorí pôsobili v  Lysej, boli prenasledovaní bývalí kapláni 
Oskár Formánek, Ján Kutiš, Michal Michálka a Emil Pavol Šafár. 

Michal Michálka bol od júla 1952 zatvorený do internačného tábora v Mo-
čenku a v septembri toho istého roku bol v internačnom tábore v Pezinku, odkiaľ 
bol prepustený a pôsobil opäť v pastorácii.24 Asi najťažší osud mali Emil Pavol 
Šafár a Oskár Formánek. Emil Pavol Šafár bol najskôr v júli 1950 odvlečený do 
sústreďovacieho tábora v Nových Zámkoch a po úteku a neúspešnom prechode 
hraníc bol zatknutý v roku 1951 a po mučení odsúdený na 14 rokov väzenia. Vďa-
ka amnestii 9. mája 1960 bol amnestovaný spolu s ďalšími politickými väzňami.25 
20	 Slovenský národný archív (ďalej SNA), Slovenský úrad pre veci cirkevné (ďalej SÚC) (1926) 

1949 – 1956 (1958), 1950, spolky, uznesenia, súdy, osobné, cirkevné, účtovné záležitosti, č. 679 
– 828, šk. 124, č. 750 Albert Masár – osobné záležitosti.

21	 Podľa Zákona 22/1949 Zb. z., § 19, bod 2, znel sľub nasledovne: „Sľubujem na svoju česť a sve-
domie, že budem verný Československej republike a jej ľudovodemokratickému zriadeniu a že 
nepodniknem nič, čo by bolo proti jej záujmom, bezpečnosti a  celistvosti. Budem ako občan 
ľudovodemokratického štátu plniť svedomite povinnosti, ktoré vyplývajú z môjho postavenia, 
a vynasnažím sa podľa svojich síl podporovať budovateľské úsilie smerujúce k blahu ľudu.“

22	 Metodiku udeľovania štátneho súhlasu k výkonu činnosti duchovného pozri Právní poměry 
církví a náboženských společností v ČSSR, s. 295 – 300. 

23	 Sľub vernosti v roku 1979 mal nasledujúci text: „Sľubujem na svoju česť a svedomie, že budem 
verný Československej socialistickej republike a  jej socialistickému zriadeniu a nepodniknem 
nič, čo by bolo proti jej záujmom, bezpečnosti a celistvosti. Budem ako občan socialistického 
štátu plniť povinnosti, ktoré vyplývajú z môjho postavenia a vynasnažím sa podľa svojich síl 
podporovať budovateľské úsilie smerujúce k blahu ľudu“.

24	 ŠIDLO, M. Trpiaci svedkovia viery, Nitra: Gorazd n. f., Kňazský seminár sv. Gorazda, 2018, s. 
248; PRIKRYL, Ľ. V. Lexikón katolíckych duchovných Žiliny, Žilina 2014, strojopis, nestr. Za 
preposlanie monografie ďakujeme P. Humbertovi M. Ondrejovi Virdzekovi, OP.

25	 Po prepustení pracoval vo výrobe a  v  roku 1966 mohol nastúpiť opäť do pastorálnej práce. 
Mestský súd v Bratislave ho 27. 2. 1991 rehabilitoval. ŠIDLO, M. c. d., s. 92; porovnaj Dejiny 
Spoločnosti Ježišovej na Slovensku. 1561 – 1988. Ed. E. Krapka, E. Mikula. Cambridge (Ontario) 



147

Farnosť Lysá pod Makytou v rokoch 1948 – 2008

Obrázok č. 3: Farnosť Lysá pod Makytou v rámci  
Púchovského dekanátu a Nitrianskej diecézy.26

Začiatkom roku 1950 bol cirkvi zabavený majetok a obmedzený náboženský 
život. Ministerstvo vnútra 16. marca 1950 a povereníctvo vnútra 23. marca 1950 
vydali výnosy o úprave konania náboženských a cirkevných zhromaždení. Všet-
ky zhromaždenia pod šírym nebom sa mohli vykonať len so súhlasom národného 
výboru. Napr. na sviatok Božieho Tela (lat. Corpus Christi), kedy sa mala konať 
procesia, bola štátnou mocou zakázaná.27 Podobne bolo bránené návštevám pútí, 
primícií, ktoré výrazne duchovne ovplyvňovali farníkov atď. Členom Požiarnych 
zborov bolo prísne prikázané od Okresného výboru PO, nezúčastniť sa čestnej 
stráže pri Božom hrobe na Bielu sobotu. V 50. rokoch bola činnosť cirkevných 
a náboženských spolkov obmedzovaná a terciári sv. Františka sa museli utiahnuť 
do ilegality.

Ďalším významným krokom bolo prijatie zákona o rodinnom práve (zákon 
č. 265/1949 Zb. z.) a  o  matrikách (zákon č. 268/1949 Zb. z.), ktoré vstúpili do 
platnosti 1. januára 1950. Matriky sa už neviedli na farských úradoch, ale agenda 
prešla na miestne národné výbory. Cirkevné matriky vedené do roku 1895 boli 
sústredené do štátnych archívov. Cirkevné matriky od 1. októbra 1895 si cirkvi 
naďalej mohli viesť pre účely evidencie veriacich na farských úradoch. 

Dôležité pre cirkevný život bolo, že povinným a jedine právoplatným sobá-
šom sa stal občiansky sobáš na príslušnom národnom výbore. Až potom sa mohli 

: Dobrá kniha, 1990, s. 404.
26	 Schematizmus Nitrianskej diecézy 2000. [B. m.] : LÚČ, vydavateľské družstvo, 2000, s. 85.
27	 Ako je konštatované v správe pre Slovenský úrad pre veci cirkevné z 9. 7. 1955 „Skúsenosti zo 

zabezpečenia B. tela nám ukazujú, že všade kde sa včas a správne pripravili vhodné súbežné 
akcie, bola účasť na B. tele značne znížená a aj lesk a slávnostný ráz sprievodov v porovnaní 
s minulosťou bol omnoho menší“. SNA, SÚC 1955, sekretariát č. 101 – 292, šk. 10, 164/55-sekr. 
Zpráva o priebehu slávností Božieho tela, z 9. 7. 1955, s. 2 – 3.



148

Libor BERNÁT

konať ohlášky a cirkevný sobáš snúbencov. Nesmelo sa ani v ohláškach oznamo-
vať, že sobáš chcú uzatvoriť snúbenci s  udaním stavu, ale len „sobášu pána X 
a pani Y, rodenej Z bude požehnané.28

V rokoch 1949 – 1953 sa každoročne uzavrelo jedno miešané manželstvo vo 
farnosti. Vždy to bolo s evanjelikom (čkou) augsburského vyznania. Všetci evan-
jelici augsburského vyznania pochádzali z oblastí mimo Lysej – z Bratislavy, Ko-
šíc, Lazov pod Makytou, Mestečka a Olomouca.29

Štát sa snažil rozbiť jednotu cirkvi a  postaviť ju proti Vatikánu Katolíckou 
akciou (lat. Actio catholica).30 Celá akcia bola organizovaná po straníckej a štát-
nej línii. Vedenie Komunistickej strany Slovenska sa snažilo zapojiť do akcie ši-
roký počet veriacich a duchovných. Duchovní, ktorí s nimi spolupracovali, boli 
vtedajším režimom označovaní za „vlasteneckých kňazov“.31 

Albert Masár sa k tomu nepridal, podobne ako väčšina duchovných. Ako sám 
uvádza v duchu exkomunikačného dekrétu Pia XII. Quasitum est. Po neúspe-
choch Katolíckej akcie v roku 1951 bola jej činnosť zastavená. 

Z 13. na 14. apríla 1950 prebehla akcia K, kedy príslušníci Ľudových milícií 
a  verejnej bezpečnosti obsadili všetky mužské kláštory a  mníchov, rehoľníkov 
sústredili do záchytných kláštorov.32 Akákoľvek misijná činnosť bola nemožná. 
Duchovní sa dostali pod dozor štátu – pod „úrad pre veci cirkevné“. Všetku čin-
nosť schvaľoval krajský (okresný) cirkevný tajomník (referent).33 

Po akcii K nasledoval podobný zásah proti ženským rádom a reholiam – Ak-
cia R. Tá sa týkala už spomenutých uršulíniek pochádzajúcich z Lysej. Napr. ses-
tra Lidvina Janíčková, po sústredení v Modre pomáhala v kuchyni a pracovala 
na štátnych statkoch.34 Jej mladšia sestra, už spomínaná Margita, ešte predtým 
stihla vstúpiť v marci 1950 v Olomouci do Kongregácie milosrdných sestier III. 
rádu svätého Františka (opavská). V auguste toho roku mala obliečku a prijala 

28	 Sobášne obrady náboženské – výkon zo 7. 10. 1952. Podrobnejšie pozri Právní poměry církví 
a náboženských společností v ČSSR, s. 199.

29	 Matrika sobášna 1923 – 1957, fol. 67 – 81. R.-k. fara Lysá pod Makytou. V roku 1953 bola prija-
tá nová cirkevná ústava Evanjelickej cirkvi augsburského vyznania a veriaci zo Záriečia patrili 
do Turčianskeho seniorátu a  ten bol súčasťou Východného dištriktu. Úbytok evanjelického 
obyvateľstva sa razantne zrýchlil v druhej polovici 20. storočia. Historický atlas evanjelickej 
cirkvi a. v. na Slovensku. Liptovský Mikuláš : Tranoscius, 2011, s. 147 a 149.

30	 Bol tu využitý, resp. zneužitý názov organizácie Katolícka akcia, ktorú založil v decembri 1922 
pápež Pius XI. ako medzinárodné hnutie, ktoré má zapájať laikov do cirkevného života a pomá-
hať plniť jej poslanie. 

31	 PEŠEK, J. – BARNOVSKÝ, M. c. d., s. 63 a n. 
32	 Internovaný bol tiež bývalý kaplán Oskár Formánek, ktorý bol neskôr odsúdený na desať rokov 

väzenia. O tom pozri Oskár Formánek SJ. Ed. M. Rímsky. Košice: Centrum spirituality Východ 
– Západ Michala Lacka v Košiciach, vedeckovýskumné pracovisko Teologickej fakulty Trnav-
skej univerzity, 2020, s. 28 a n. O akcii K a R pozri KOREC, Ján Chryzostom. Od barbarskej 
noci. 2. vyd. Bratislava: Lúč, 1992.

33	 K zmene došlo podľa zákona Slovenskej národnej rady č. 75 z 8. júla 1975, keď podľa § 11 na 
krajské národné výbory prechádzala pôsobnosť o hospodárskom zabezpečení rímskokatolíckej 
cirkvi, ktorú okresné národné výbory vykonávali predtým. Ako akcia K, tak aj akcia R, boli 
protiprávne, neexistuje žiaden oficiálny doklad o rozpustení rádov a reholí.

34	 Archív provincialátu sestier uršulínok Bratislava-Rímska únia Rádu sv. Uršule, Nekrológ S. 
Lidvini Janíčkovej, s. 1.



149

Farnosť Lysá pod Makytou v rokoch 1948 – 2008

rehoľné meno Natanaela. V roku 1951 pracovala na detskej klinike v Olomouci. 
Neskôr ju preradili na infekčné a potom pľúcne oddelenie. 

Obr. č. 4: Fotografia sestry Natanaely.

Hoci sestry z jej kongregácie pracovali v nemocniciach, kde ich štát potrebo-
val, ani ony sa nevyhli perzekúcii a v roku 1957 museli odísť a boli internované 
v Bílé Vodě u Javorníku spolu s inými mníškami a rehoľníčkami. Tam pôsobila 
sestra Natanaela ako zdravotná sestra deväť rokov.35 

Ďalším problémom, obmedzujúcim pochopenie religiozity obyvateľstva bolo, 
že po roku 1950 sa už nezberali, neanalyzovali a nepublikovali údaje o nábožen-
skej príslušnosti. Táto téma stala na niekoľko desaťročí tabu. 

Ako sme už uviedli, bez súhlasu cirkevného tajomníka sa nemohli vykonávať 
niektoré aktivity, okrem už spomenutej procesie, požehnávanie ozimín, koledy, 
napr. na vykonanie primičnej omše, študenti hlásiaci sa na teologickú fakultu 
museli mať od neho súhlas,36 návšteva vyššieho cirkevného funkcionára bola 
sledovaná, zisťované s kým a o čom hovoril, aké materiály doniesol a komu ich 
odovzdal, či vyslovil protištátne názory alebo dvojzmyselné narážky atď. Všetky 
cirkevné akcie boli monitorované a spracovávané o nich záznamy.

Cirkevný odbor schvaľoval kúpu nehnuteľného majetku, liturgického zaria-
denia a to napr. takých drobností ako výmena nábytku, zasklenie verandy, kúpa 
šporáku, koberca a  pod. Cirkevný odbor povoľoval dokonca aj kúpu písacieho 
stroja, ale tiež rozšírenie cintorína. Prevody financií podliehali informovaniu 

35	 V roku 1966 bola preložená do Slavkova (pri Opave). V roku 1999 sa konvent sestier zrušil a ses-
tra Natanaela odišla do rehoľného domu – noviciátu v Mladecku (pri Opave), kde sa venovala 
domácim prácam. Po zrušení rehoľného domu v Mladecku v septembri 2005 odišla do Opavy, 
sídla najvyššej predstavenej „mateřince“, kde náhle zomrela 12. marca 2009. Za poskytnutie 
informácií ďakujeme sestre predstavenej S. M. Cecílii Vymazalovej z Kongregácie Milosrdných 
sestier III. rádu sv. Františka.

36	 Kritériom bolo predovšetkým to, či má kladný vzťah k  socialistickému zriadeniu a po roku 
1968 postoj k invázii sovietskych vojsk. Pozri obežník Stredoslovenského krajského národného 
výboru v Banskej Bystrici, odbor kultúry 266/1974. šk. 8, 1973 – 1975, 1974, 463.



150

Libor BERNÁT

a kontrole.37 Všetky opravy, napr. natretie strechy, vrátane nákladov museli byť 
predložené na schválenie cirkevnému tajomníkovi.38 

Jednotlivé farnosti museli vykazovať finančné príjmy a  výdavky štvrťročné 
a ročne. Napr. v roku 1953 mala lysianska farnosť schválený rozpočet nasledovne: 
príjmy 12 415,5 Kčs a výdavky 11-tisíc, t. j. zostatok 1 415,80 Kčs. Výdavky boli 
prísne kontrolované a tvorili ich odmeny laickým zamestnancom cirkvi,39 soci-
álne potreby, spotreba materiálu a energie, údržba hnuteľného a nehnuteľného 
majetku, rôzne náklady, úroky z dlhov a dane, dávky, poplatky. Farnosť v roku 
1953 nemala žiadne dlhy ani pôžičky.40

Obr. č. 5: Fotografia kostola z roku 1959.41

Za pôsobenia Alberta Masára bol kostol opravený. V roku 1950 maliar Dölin-
ger z Bratislavy maľoval interiér kostola, kde pribudla socha Blahoslavenej Panny 
Márie, ktorej autorom bol Břetislav Kafka (*1891 – †1967) český sochár, rezbár 
a liečiteľ.

37	 SNA, SÚC 1949 – 1954, Uvoľňovanie vkladov, č. 1227 – 1237, inv. č. 52, šk. 71, 1227 súhlas 
k výplate peňazí z vkladnej knižky.

38	 Napr. v  roku 1971 žiadal Albert Masár o  povolenie natrieť plechovú strechu kostola a  kryt 
kostolnej veže. Potrebné bolo uviesť zdôvodnenie – starý náter bol vykonaný pred 13 rokmi 
a plech už chytal hrdzu, cenu dvojitého náteru – 6-tisíc korún, z čoho bude hradené – z bež-
ného účtu farnosti a kto prácu vykoná – Ján Pábel a spol. zo Vsetína. ŠA TN prac. PB, f. ONV 
Považská Bystrica, odbor školstva a kultúry, cirkevné oddelenie 1971 – 1980, šk. 8, Žiadosť 
o  povolenie farebného náteru plechového krytu veže z  26. 6. 1971. Po schválení cirkevným 
tajomníkom Milanom Čakajíkom bola povinnosť oznámiť vykonanie práce. Tamže, Oznam 
o prevedení práce zo 7. 10. 1971. Podobne o náter plechovej strechy veže úspešne žiadal v roku 
1979. ŠA TN prac. PB (Trenčín pracovisko Považská Bystrica), f. ONV Považská Bystrica, od-
bor školstva a kultúry, cirkevné oddelenie 1977 – 1979, šk 11, 464/4. 

39	 Aj tí museli byť schvaľovaní cirkevným tajomníkom, napr. organisti, ale cirkevný tajomník 
prostredníctvom obežníkov dal „tichý súhlas“ k vykonávaniu činnosti.

40	 ŠA BY, f. KNV, Odbor cirkevný 1949 – 1959, šk. 29, Rím. kat. farnosti okresu Púchov, Výkazy 
príjmov a výdavkov od 1. I. d1953 do 31. 5. 1953, fol. 136.

41	 Archív Pamiatkového úradu Slovenskej republiky Bratislava, Digitálna a grafická dokumentá-
cia, fond Lysá pod Makytou, N, inv. č. neg. 194 374. Za preposlanie snímku ďakujeme archivá-
rovi Mariánovi Chrvalovi.



151

Farnosť Lysá pod Makytou v rokoch 1948 – 2008

Obr. č. 7: Detail piety.Obr. č. 6: Pieta.

V  roku 1950, krátky čas, vypomáhal v  duchovnej správe Albertovi Masá-
rovi Ladislav Šulgan, ktorý tu vypomáhal farárovi Tomášovi Komárovi v  roku 
1939, kedy odišiel do penzie a  žil v  Pezinku.42 Na jeho oprávnenú žiadosť mu 
MNV v Lysej pridelila prízemie domu č. p. 33 u Márie Demschovej, ktorá bývala 
v dome sama.43

Tlak štátnych orgánov na Rímskokatolícku cirkev sa prejavil v zriadení Mie-
rového hnutia katolíckeho duchovenstva v  roku 1951. Členovia hnutia kolabo-
rovali s komunistickým režimom. V roku 1968 hnutie sa zo dňa na deň doslova 
zrútilo.44 Nenašli sme správy, že by niektorý z kňazov, pôsobiacich v Lysej pod 
Makytou, bol členom tohto hnutia.45 

42	 Slovenský biografický slovník : od roku 833 – 1990. V. zväzok R-Š. Zodp. red. Š. Valentovič. 
Martin : MS, 1992, heslo Šulgan Ladislav, s. 545 – 546.

43	 ŠA TN prac. PB, f. Miestny národný výbor v Lysej pod Makytou, úradné knihy 1950 – 1954, inv. 
č. 37 – 45, šk. 6, Zápisnica napísaná na schôdzi (mimoriadnej) rady MVN dňa 5. októbra 1950. 
Za poskytnutie dokumentu ďakujem Mgr. Petrovi Brindzovi, PhD.

44	 PEŠEK, J. – BARNOVSKÝ, M. V zovretí normalizácie : cirkvi na Slovensku v  rokoch 1969 – 
1989. Bratislava : VEDA, 2004, s. 14.

45	 Štátna bezpečnosť lustrovala aj rímskokatolíckych kňazov pôsobiacich v Lysej pod Makytou 
a zakladala na nich zväzky. Pracovníci Štátnej bezpečnosti monitorovali duchovných, navšte-
vovali kňazov, zneisťovali ich a požadovali vyjadrenie k niektorým citlivým informáciám, zis-
ťovali postoje k rôznym politickým udalostiam a o niektorých osobách. Zväzky Milana Jediná-
ka, Tomáša Komára a Alberta Masára boli zničené. Archív Ústavu pamäti národa, Všeobecná 
kartotéka, Kartotéka BB, Milan Jedinák (20. 1. 1940) a Tomáš Komár (10. 2. 1905). Keď p. Oskár 
Formánek po prepustení z väzenia býval v rodnej obci, tak ho „rozpracovávala“ Štátna bezpeč-
nosť, ale o duchovných vo farnosti Lysá pod Makytou sa v zložke nenachádza správa. Oskár 
Formánek SJ, s. 51.



152

Libor BERNÁT

Tlak štátnych orgánov sa prejavil tiež na pôde školstva. Najskôr boli odstráne-
né kríže zo škôl. V roku 1952 bol zakázaný zápis žiakov na náboženstvo. Oddele-
nie pre cirkevné záležitosti Okresného národného výboru v Púchove poslalo list 
s nasledujúcim obsahom: „Podľa rozhodnutia KNV cirk. odd. Vám oznamujeme, 
že pokyny a tento výnos v kostoloch nesmie byť čítaný. V dôsledku toho vás žiada-
me, aby ste tento list (výnos) odovzdali doručitelovi tohto prípisu. Súčasne svojím 
vlastným podpisom na zpiatočnom lístku potvrďte, že ste obsah tohto prípisu 
vzali na vedomie, a  že ani v  budúcnosti list o  vyučovaní náboženstva nebude 
čítaný. Za presné dodržiavanie týchto inštrukcií ste osobne zodpovedný“.46 V po-
dobnom duchu vytváral nátlak na duchovných vedúci odboru pre veci cirkevné 
Martin Čavajda zo Žiliny47 – kňazi ani v kázňach, ani v osobných rozhovoroch 
nemali vplývať na rodičov opäť pod prísnymi sankciami.

V roku 1953 bol postavená a vysvätená kaplnka v Beňadíne zasvätená Naj-
svätejšiemu Srdcu Ježišovmu. Postavená bola v roku 1953 a požehnaná 4. mája 
toho roku.48 Podľa ústneho podania sa v čase druhej svetovej vojny v tejto lokalite 
stretol nemecký vojak s partizánom a nestrieľali po sebe. Kaplnka bola postavená 
ako vďaka za pokojné prežitie v čase druhej svetovej vojny. Obnovená bola v roku 
1980. Raz v lete sa koná pri kaplnke svätá omša.

Obr. č. 8: Kaplnka v Beňadíne.

V apríli roku 1956 vydal Krajský národný výbor nariadenie o prevzatí domu 
č. 2 v intraviláne (dnes je tam postavená škôlka), záhrady, pasienku Niva a lesu 

46	 Farská kronika 1914 – 1978, nestr.
47	 V spisoch je charakterizovaný svojimi nadriadenými ako vedúci, ktorý „si svoje povinnosti plní 

svedomite a zodpovedne. K úlohám na pracovisku pristupuje vážne a seriózne. Pracovníkov na 
odbore a na okresoch vedie k presnosti a dôslednosti. V riadiacej a usmerňovacej činnosti si 
počína správne, aj keď niekedy postráda pružnosť a rozhodnosť“. SNA, SÚC, 273/55-sekr. M. 
Čavajda, kraj. cirkev. taj. – pracovný posudok z 13. decembra 1955.

48	 R.-k. fara Lysá pod Makytou, Farská kronika 1914 – 1978, nestr.



153

Farnosť Lysá pod Makytou v rokoch 1948 – 2008

Niva. Proti tomu sa postavil rímskokatolícky úrad, požadujúci vypustiť poštátne-
nie z dôvodu, že dom obýval kantor-organista. Naposledy to bol Rudolf Habšuda, 
ktorý sa ale presťahoval k manželke a dom prenajímal. Miestny národný výbor 
v Lysej pod Makytou na svojom zasadnutí 7. júna 1956, na ktorom sa zúčastnil 
tiež za odbor cirkevnej rady Okresného národného výboru Ján Strapko, za fi-
nančný odbor Ján Havrilčák, za odbor školstva a kultúry, z Lysej to boli predseda 
Ján Sieklik, zamestnanci Miestneho národného výboru Beňová a Ján Gábik. Na 
zasadnutí bolo odvolanie zamietnuté a budova prešla do rúk štátu.49

V roku 1959 zosilneli ataky zo strany štátnych a straníckych orgánov, a tak 
predseda Krajského národného výboru rozposlal farnostiam obežník v ktorom sa 
píše: „Prijala (rozumej Rada Krajského národného výboru – L. B.) uznesenie (č. 
349/59 – L. B.) plnením, ktorý sa mali vytvoriť predpoklady ešte k úspešnejšiemu 
riešeniu vážnych problémov v tejto oblasti. Predovšetkým bolo potrebné ustanoviť 
cirkevného bojovníka, v tých okresoch, kde touto funkciou bol poverený vedúci od-
boru školstva a kultúry, alebo niektorý z inšpektorov.“50

Predseda Okresného národného výboru Jozef Šedík následne spracoval sprá-
vu o činnosti, v ktorej sa zameral na štyri okruhy: 1) činnosť cirkvi a dodržiava-
nie dohôd so štátom; 2) boj proti sektám; 3) plnenie pokynov cirkevného tajom-
níka duchovnými a 4) „boj proti tmárskej ideológii“. V rámci celého okresu sa 
konali prednášky pre členov komunistickej strany a ich manželky. Podľa neho sa 
výrazne znížil počet detí navštevujúcich náboženstvo. Každý mesiac sa potom 
prerokovávala cirkevno-politická situácia podľa cirkevného tajomníka.51 

V skutočnosti, ako tiež uvádza v kronike Albert Masár, a potvrdzujú to tiež 
údaje z iných farností, rovnako ako prieskumy Slovenského úradu pre veci cir-
kevné, akcie štátu, ako Mierového hnutia katolíckeho duchovenstva, nezazna-
menali väčší úspech. Neznižovala sa návštevnosť kostolov, účasť na birmovaní, 
počty sobášov atď.

Ani zo správ cirkevných tajomníkov alebo z  farskej kroniky nie sú správy, 
že by sa v Lysej pod Makytou vyskytovali členovia rôznych siekt, v  tejto dobe 
napr. Svedkov Jehovových, Modrého kríža, Letničného hnutia, Svätého Grálu, 
Kruhu duchovného bratstva atď. Štátne orgány ich charakterizovali ako zosku-
penia krajného náboženského fanatizmu, majúce negatívne občiansko-politické 
postoje.52

49	 ŠA TN prac. PB, f. Okresný národný výbor v Púchove, šk. 124, 1956, škol. 52.
50	 Príslušnú pasáž si pracovník ONV podčiarkol obyčajnou ceruzkou. Za pozornosť stojí, že 

miesto funkcie „cirkevný tajomník“ je napísané „cirkevný bojovník“. Predseda Krajského ná-
rodného výboru Anton Perkovič požadoval do novembra 1959 poslať správu. Tamže, šk. 339, 
1959, org. Správa o cirkevnej politike v okrese.

51	 SNA, SÚC, tamže, správa predsedu ONV Jozefa Šedíka pre Krajský národný výbor. Okresní cir-
kevní tajomníci podávali mesačné výkazy podľa stanovenej osnovy o svojej práci, jednotlivých 
cirkvách, rehoľníkoch a rehoľníčkach, nálade medzi veriacimi, vyučovaní náboženstva, osveto-
vej práci, spolupráci s národnými výbormi a Komunistickou stranou, hospodárskej činnosti atď. 
Správy boli posielaní krajskému cirkevnému tajomníkovi v režime dôverné alebo tajné. 

52	 Právní poměry církví a náboženských společností v ČSSR, s. 21. Úlohou cirkevného tajomní-
ka bolo sledovať a  informovať o  činnostiach siekt, napr. v  roku 1954 mal za úlohu sledovať 
schôdzky „darvistov“ (Kresťanské zbory). ŠA BY, f. KNV, Odbor cirkevný 1949 – 1959, šk. 30, 
Plán práce okresného cirkevného tajomníka od 31. I. do 15. III. 1954, fol. 76. Celkovo cirkevný 
tajomník zistil, že v skupine bolo 34 darbistov, ale ani jeden z Lysej pod Makytou. Pozri Tamže, 



154

Libor BERNÁT

Pokiaľ konvertovali obyvatelia Lysej do iných cirkví, denominácií tak to bolo 
v inom prostredí. Ak to nezaznamenal kňaz do matriky, tak je takmer nemož-
né zistiť tento údaj. Napr. Emília Gabková prestúpila do Českobratrskej cirkvi 
evanjelickej v roku 1948 v Prahe. Farár Albert Masár do položky Observationes 
(spresnenie) len dopísal: „Apostata a fide!“ (lat. Odpadlíčka od viery) a podčiar-
kol červenou ceruzkou.53 Podobne konvertovala Sidónia Janíčková Slamková do 
Československej cirkvi (teraz Československá cirkev husitská) v  Podbořanoch 
(pri Lounoch).54 V tomto období skôr boli typické výstupy z cirkví. Napr. z cirkvi 
vystúpili v roku 1945 Rozália Mária Havlatová v Brne, v roku 1951 Marta Šku-
láňová v Kroměříži, v roku 1959 vystúpila Františka Vašeková.55

V roku 1959 sa Albert Masár stal dištriktuálnym dekanom. Personálna výme-
na vo funkciách dekanov začala už v roku 1952. Jeho predchodca Viktor Kállay56 
z Púchova bol vymenený v roku 1955 tiež z dôvodu „že sa vážne nezaoberá mie-
rovým hnutím“.57 Funkcia bola v tejto dobe nezávideniahodná. Na jednej strane 
musel vychádzať s vedením biskupského úradu v Nitre, na druhej strane s bratmi 
kňazmi a  najviac mu komplikoval situáciu okresný cirkevný tajomník Jaroslav 
Hruška.58 Ten mal povinnosť minimálne raz za rok absolvovať s duchovným roz-
hovor. Napr. v roku 1954 sa uskutočnila jeho návšteva 22. februára, keď predtým 
komunikoval s predsedom MNV, Miestnej organizácie KSS, Miestnej organizá-
cie Československého zväzu mládeže.59 Podľa záznamu cirkevného tajomníka 
predseda KSS a MNV „hovoria, že farár sa málo zmieňuje o Berlínskej konferencii 
a vôbec málo o dnešnom zriadení, taktiež málo o diskúsii o NV a voľbách NV. Ale 
ani nevyvíjal nejaké mimoriadne pobožné slávnosti, keď niečo spraví pre dnešné 
zriadenie, vždy len na požiadanie a to sa odhovára, že on má dostať príkaz z BÚ, 
že to je pre neho smerodatné. Pohovor s farárom a kontrola pokladničného den-
níka a inventárneho záznamu. Tento má v poriadku, výdavkové účty má riadne 
podložené a overené. Keď som s ním hovoril prečo sa tak málo zúčastňuje poho-

Zoznam darbistov, fol. 273. S darbistami mala problémy skôr Evanjelická cirkev augsburského 
vyznania, ktorá konštatovala v Zápisnici konventu Turčianskeho seniorátu, ktorý bol dňa 16. 
júla 1954 v Žiline, s. 19, že záriečsky evanjelický farár augsburského vyznania „márne bránil 
naše učenie“. ŠA BY, f. KNV, Odbor cirkevný 1949 – 1959, šk. 30.

53	 Matrika rodná 1922 – 1938, fol. 67. R.-k. fara Lysá pod Makytou.
54	 Do Československej cirkvi konvertovala tiež Mária Vrábliková (Vrablik) 8. 1. 1948 v Náchode. 

Tamže, fol. 83. 
55	 Tamže, fol. 95, 98, 169.
56	 Viktor Kállay (Kallay, *21. 12. 1890 Rajec – †10. 9. 1977 Púchov) pôsobil v Púchove ako farár 

do roku 1961. Odišiel do dôchodku a žil v Nitre, ale vrátil sa do Púchova, kde je pochovaný. Od 
roku 1935 bol vymenovaný za honorárneho kanonika. Schématizmus slovenských katolíckych 
diecéz. Trnava-Bratislava : SSV, 1971, s. 153.

57	 SNA, SÚC, 120 – sekr., Správa o previerke dekanov, s. 2.
58	 Ten bol charakterizovaný v posudku z 10. 11. 1951 ako „jedným z najstarších cirkevných tajom-

níkov v kraji žilinskom ... funkciu dobre zastáva jak po stránke politickej, tak pracovnej a cha-
rakterovej. Je snaživý, požíva dobrej povesti, vie slušne vystupovať a používa metódu presvedčo-
vania, ktorá mu prináša politické úspechy“. ŠA BY, f. KNV, Odbor cirkevný 1949 – 1959, šk. 30, 
Cirkevní tajomníci – predloženie posudkov, fol. 154.

59	 ŠA BY, f. KNV, Odbor cirkevný 1949 – 1959, šk. 30, Plán práce okresného cirkevného tajomníka 
od 31. I. do 15. III. 1954, fol. 76.



155

Farnosť Lysá pod Makytou v rokoch 1948 – 2008

vorov dnešného zriadenia o mierovej konferencii, on odpovedal, že nevie či dobre 
urobí, alebo nie, že najlepšie keď dostane z ich úradu nariadené“.60

Byrokratické záťaže a tlaky na duchovných sa stupňovali.61 Okrem toho musel 
dekan vykonávať kontroly hospodárenia dištriktu. Cirkevný tajomník mu „zdvo-
rilo oznámil“, kedy bude prebiehať kontrola a  on sa musel prispôsobiť. Napr. 
v roku 1969 mu Matej Zmajkovič poslal 9. septembra list, že kontrola dištriktu 
bude prebiehať 16. až 19. septembra toho roku.62 

V roku 1961 bolo nutné opraviť plot, a tak sa farár Albert Masár musel ob-
rátiť 29. mája toho roku na odbor pre cirkevné záležitosti o schválenie stavby za 
tri tisíc Kčs. Tajomník pre cirkevné záležitosti vyjadril súhlas s opravou plotu 
s tým: „nech (opravu – L. B.) prevedie socialistický sektor. Náklady spojené s tou-
to opravou hradíte z vlastných rozpočtových prostriedkov. Všetky práce vyúčtujte 
v mimoriadnom rozpočte pokladničného denníka na rok 1961“.63

Jednotlivé farnosti v rámci vtedajšieho okresu Považská Bystrica mali vlastné 
rozpočty, z ktorých mohli čerpať finančné prostriedky. „Výhodou“ farnosti Lysá 
pod Makytou bolo, že budovy neboli pamiatkovo chránené, ani príliš poškode-
né. Pod okresného tajomníka v Považskej Bystrici spadalo celkom 32 farností64 
a  Lysá pod Makytou mávala deviaty najvyšší rozpočet – v  roku 1963 celkom 
15 100 Kčs.65 Aj v ďalších rokoch, napr. v roku 1965 mala Lysá pod Makytou mala 
vyšší príjem 15 150 Kčs ako okolité farnosti Lazy pod Makytou 11 700 Kčs, Lúky 
pod Makytou 10 380 Kčs a Zubák 11 940 Kčs.66 Ďalší príjem mohli farnosti získať 
z milodarov, príspevkov, príp. zbierok. Pre vyhlásenie verejnej zbierky musel mať 
správca farnosti súhlas okresného národného výboru. 

Albert Masár venoval veľa priestoru opisu náboženského života – často sa 
v nej opakuje veta „Vita religiosa fidelium paulatim crescit“ – „Náboženský život 
veriacich rastie“.67 Uvádzal ročne koľko bolo pokrstených, zomrelých (resp. koľko 
60	 ŠA BY, f. KNV, Odbor cirkevný 1949 – 1959, šk. 30, Situačná správa cirkevného tajomníka za 

mesiac marec 1954, fol. 39 (3).
61	 Napr. sa všetci duchovní museli raz za mesiac zúčastniť na dekanských poradách, ktoré or-

ganizoval Diecezný mierový výbor. Presne bolo rozpísané kde a kedy sa budú konať, kto bude 
predsedať a referovať. Na schôdzi museli byť prítomní cirkevní tajomníci, ktorí mali povinnosť 
o tom spísať správu. ŠA BY, f. KNV, Odbor cirkevný 1949 – 1959, šk. 30, Okresné /dekanské/ 
mierové porady r. kat. duchovný – prevádzani, fol. 86 – 87.

62	 ŠA TN prac. PB, f. ONV Považská Bystrica, odbor školstva a kultúry, cirkevné oddelenie 1969 
– 1970, šk. 7, číslo cirk. 460/7-426/1969-Zč.

63	 Tamže, 1958 – 1961, šk. 3, značka: cirk/461.3 – 4, 464/4 A-10.
64	 Beluša, Bolešov, Červený Kameň, Dohňany, Dolná Mariková, Domaniža, Dubnica, Horná Ma-

riková, Horná Poruba, Horné Kočkovce, Ilava, Jasenica, Košeca, Lazy pod Makytou, Lednica, 
Lednické Rovne, Lúky pod Makytou, Lysá pod Makytou, Mojtín, Papradno, Podskalie, Považ-
ská Bystrica, Považské Podhradie, Prečín, Pruské, Pružina, Púchov, Slopná, Udiča, Visolaje, 
Zliechov, Zubák. Tamže, 1962 – 1965, šk. 4, Sumarizácia farských rozpočtov rok 1963. 

65	 Najvyšší rozpočet v roku 1963 mali farnosti: Dubnica 70-tisíc, Považská Bystrica 60-tisíc, Prus-
ké 35 720 Kčs atď. Naopak najmenší rozpočet mali Dohňany 8 500, Prečín 9 000, Horná Mari-
ková 9 200 Kčs. Tamže. Finančná situácia bola podobná aj v nasledujúcich rokoch. 

66	 ŠA TN prac. PB, f. ONV Považská Bystrica, odbor školstva a kultúry, cirkevné oddelenie 1962 
– 1965, šk. 4, Sumarizácia farských rozpočtov rok 1965. Táto situácia sa zlepšila v ďalších de-
kádach, keď napr. v rokoch 1975 a 1976 mala farnosť v Lysej pod Makytou rozpočet 36-tisíc. 
Tamže, cirkevné oddelenie 1975 – 1976, šk. 9, Sumarizácia farských rozpočtov rok 1975. 464/2

67	 Alebo v  roku 1971 sa zapísal: „Vita religiosa etiam in his temporibus materialisticis et fidei 



156

Libor BERNÁT

kresťanských pohrebov) a  zosobášených. V  roku 1967 došlo k  rozsiahlej litur-
gickej obnove v duchu II. vatikánskeho koncilu. O jej uvedenie sa zaslúžil nový 
nitriansky biskup Ján Pásztor (1973 – 1988), ktorý bol predsedom Liturgickej 
komisie Slovenska. Liturgická reforma sa zavŕšila až v roku 1978 zavedením slo-
venského misálu, obradom pre udeľovanie sviatosti krstu a manželstva.

Od  roku 1968 došlo k  rozsiahlym spoločenským zmenám v  štáte v  duchu 
„socializmus s ľudskou tvárou“. Uskutočnili sa viaceré podstatné zmeny. Štátne 
orgány nezasahovali do vnútorných vecí náboženského života. To malo za násle-
dok oživenie náboženského života, ktorý sa prejavil nielen zvýšenou návštevou 
bohoslužieb, počtu žiakov navštevujúcich náboženstvo, ale tiež konaním pútí, 
ktoré boli predtým zakázané do Levoče, Rajeckej Lesnej, Šaštína, Turzovky atď., 
ale tiež na Moravu na Hostýn, Velehrad alebo do poľskej Čenstochovej.

Po príchode vojsk Varšavskej zmluvy a nástupu tzv. normalizácie došlo k utl-
meniu náboženských aktivít.68 Aj v právnej rovine došlo k precizovaniu a sprís-
neniu trestov.69

Dejiny farnosti v rokoch 1969 – 1989
V roku 1971 sa k rímskokatolíckej cirkvi v Lysej pod Makytou hlásilo 2 683 

osôb a 39 osôb uvádzalo, že je členom Evanjelickej cirkvi augsburského vyznania. 
O príslušníkoch iných konfesií, denominácii nemáme správy. 

V  roku 1972 sa konala sviatosť birmovania vo farnosti, ktorú celebroval 
nitriansky sídelný biskup Ján Pásztor. Počas pôsobenia Alberta Masára došlo 
k výstavbe novej fary, nakoľko pôvodnú, ešte kamennú budovu charakterizoval 
v roku 1971 farár Albert Masár nasledovne: „múry boli prehnité a mokré, budo-
va zamorená hubkou a  povala sa na niektorých miestach začala prepadávať.“ 
Nová stavba bola vybudovaná z financií farského úradu, za odpredané pozemky 
v hodnote 30-tisíc a zo zbierok (darov) veriacich.70 Povolenie na stavbu a možnosť 
vyhlásiť zbierky dostal farár od cirkevného tajomníka Milana Čakajíka až po do-
plnení údajov a schválení príslušných úradov 22. septembra 1971.71 

Náklady na stavbu novej budovy mali podľa biskupstva predstavovať čiastku 
437 360 Kčs. Z predmetnej sumy hradil farský úrad v hotovosti 150-tisíc a zvyšok 
vo výške 287 360 Kčs sa mal dodatočne vyzbierať zo zbierok.72 Stavebný úrad sa 

inimicissimis in parochia continuitur“ – „Náboženský život pokračuje vo farnosti aj v  týchto 
materialistických a nepriateľských časoch pre vieru“.

68	 Vedenie KSS nechalo vypracovať dokument Návrh dlhodobého postupu v  oblasti cirkevnej 
politiky a svetonázorovej výchovy na Slovensku, ktoré schválilo Predsedníctvo ÚV KSČ 31. 8. 
1971. Mal predovšetkým formovať novú cirkevnú politiku a potom rozvíjať ateistickú výchovu. 
Podrobnejšie o tom pozri PEŠEK, J. – BARNOVSKÝ, M. V zovretí normalizácie, s. 59 a n.

69	 To bol napr. zákon č. 113/1973 Zb. z., § 101 o zneužívaní náboženskej funkcie, v ktorom bol 
trest stanovaný na šesť mesiacov až tri roky. Podobne ako § 196 násilie proti skupine obyvateľov 
a proti jednotlivcovi, § 198 hanobenie národa, rasy a presvedčenia, § 236 obmedzovanie slobo-
dy vyznania atď. Pozri tiež PEŠEK, J. – BARNOVSKÝ, M. V zovretí normalizácie, s. 33.

70	 ŠA TN prac. PB, f. ONV Považská Bystrica, odbor školstva kultúry, cirkevné oddelenie 1971 – 
1980, šk. 8, Postavenie novej fary v Lysej p. Mak., č. 55/1971.

71	 Tamže, list cirkevného tajomníka z 22. 7. 1971 a 22. 9. 1971, cirk. 460/5 – 63/1971.
72	 ŠA TN prac. PB, f. ONV Považská Bystrica, odbor školstva kultúry, cirkevné oddelenie 1971 – 

1980, šk. 8, list kapitulného vikára z 9. marca 1971. 



157

Farnosť Lysá pod Makytou v rokoch 1948 – 2008

kladne vyjadril 7. októbra 197173 a rozhodnutie o prípustnosti stavby bolo vysta-
vené 13. decembra 1971.74 

Potom sa prikročilo k výstavbe novej fary a 29. apríla 1972 sa vybagroval su-
terén a začali sa budovať základy. Podľa podrobného harmonogramu mali byť 8. 
novembra upevnené ríny.75 

Obr. č. 9: Budova novej fary.

Stavba bola skolaudovaná v roku 1974, kedy sa sem farár presťahoval, ale ešte 
neboli úplne dokončené všetky práce. Ešte v roku 1976 musel žiadať farár Albert 
Masár o  odsúhlasenie úpravy priestoru okolo novej farskej budovy v  hodnote 
5-tisíc Kčs.76

V roku 1974 sa farár presťahoval zo starej fary do novej, na ktorej ešte neboli 
dokončené všetky práce. Fara bola budovaná svojpomocne a skoro všetky práce 
vykonávali farníci. Bolo to z nedostatku materiálu a odborných pracovných síl. 
Postupne sa ale dokončovali práce – zasklenie okien, položenie dlážky, obklada-
nie, kúrenie, vodoinštalácia atď.

Až v nasledujúcom roku bola fara presťahovaná a na základe žiadosti z 12. 
mája 1975 pôvodná farská budova zbúraná. S asanáciou sa počítalo po dostavení 
novej fary. Stará budova už bola nevhodná na bývanie a zacláňala z južnej strany. 
Súhlas bol daný 6. júna 1975, s upozornením, že prípadný zisk z predaja materiá-
lu musí byť evidovaný na účte farského úradu.77 Fara bola slávnostne požehnaná 

73	 Tamže, Územné rozhodnutie o umiestnení stavby farskej budovy r. kat. cirkvi v Lysej pod Ma-
kytou pre rím.-kat. farský úrad v Lysej pod Makytou.

74	 Tamže, rozhodnutie o prípustnosti stavby.
75	 Farská kronika 1914 – 1978, nestr.
76	 ŠA TN prac. PB, f. ONV Považská Bystrica, odbor školstva a kultúry, cirkevné oddelenie 1975 

– 1976, šk. 9, Plánované práce na rok 1976 z 19. 3. 1976.
77	 Tamže, Zbúranie /asanácia/ starej farskej budovy.



158

Libor BERNÁT

až v roku 1976. V tomto roku došlo tiež k rozsiahlym umelecko-remeselníckym 
úpravám v interiéri kostola.

Obr. č. 10: Vyúčtovanie z farskej kroniky (36).

V roku 1974 konštatoval v kronike farnosti Albert Masár, že pobožností na 
Veľkú noc sa zúčastňovali veriaci v hojnom počte. Veľa veriacich pristupovalo 
k spovedi, viac ako pred vianočnými sviatkami. Podobne aj počas hodov prišlo 
veľa ľudí na omšu. Ale pri zhoršenom počasí sa vedelo, že už veľa veriacich ne-
príde. Ľudia sú pohodlnejší. Okrem toho sa už nekonalo poďakovanie po žatve 
– dožinky.78 

V roku 1975 pápež Pavol VI. (Giovanni Battista Enrico Antonio Maria Mon-
tini, 1963 – 1978) vyhlásil milostivý rok, jubilejný rok, aby mohli získať veriaci 
plnomocné odpustky. Albert Masár tomu venuje pozornosť už na začiatku zápisu 
vo farskej matrike. 

Postupovala však systematická ateizácia spoločnosti, ktorá sa prejavila aj vo 
farnosti Lysá pod Makytou. Albert Masár si na to sťažuje vo farskej kronike: 
„U mládeže však pozorovať nedbalosť v plnení náboženských povinností. Zvlášť 
u mladších sú na vine rodičia, ktorí sa domnievajú, že zaprením viery ich deti 
dosiahnu lepšie postavenie vo svete“. Cirkevní tajomníci79 sa snažili obmedziť ná-
boženský život tiež tým, že po prijímaní, ktorého sa v roku 1976 zúčastnilo 46 
detí, sa nemohlo podávať pohostenie na fare, a tak sa konalo v hasičskom dome. 
Mnohí veriaci to nedokázali pochopiť. O rok neskôr sa už pohostenie konalo na 
fare a ako napísal Albert Masár: „Všetkým sa to ľúbilo“. Podobné to bolo aj v na-
sledujúcich rokoch.

Viacerí rodičia neposielali svoje deti na výučbu náboženstva, pretože sa obá-
vali, že sa nedostanú na lepšiu strednú školu.80 Mimoriadne rýchle tempo znižo-
78	 Farská kronika 1914 – 1978, nestr.
79	 V roku 1969 ministerstvo kultúry zriadilo Sekretariát pre veci cirkevné podľa zákona č. 2/1969 

Zb. z., ktorým sa usmerňovala činnosť cirkevných záležitosti na Slovensku.
80	 Je to rozdiel od predchádzajúcich dekád, keď napr. cirkevný tajomník v  roku 1954 sťažoval: 

„Učitelia majú veľký podiel na tom, že prevážna väčšina žiakov sa prihlásila na vyučovanie 
náboženstva. Učitelia sami sú vedení tmárstvom“. ŠA BY, f. KNV, Odbor cirkevný 1949 – 1959, 



159

Farnosť Lysá pod Makytou v rokoch 1948 – 2008

vania počtu detí prihlásených na výučbu náboženstva presadili štátne orgány 
predovšetkým prostredníctvom školskej správy zaangažovaním riaditeľov a uči-
teľov základných škôl. Využívali sa tiež iné cesty, napr. tlak na rodičov, členov 
KSS, aby svoje deti neprihlasovali na náboženstvo. Dochádzalo aj k  tomu, že 
v  zamestnaní si rodičov predvolali a  žiadali ich, aby deti z náboženstva doda-
točne odhlásili. Existenčné dôvody mnohých rodičov donútili, aby tak urobili. 
Obavy pred sankciami viedli k samoregulácii správania časti rodičov. Skracovali 
sa termíny na prihlasovanie z pôvodných 10 dní na 2 – 3 dni.81

Podľa Alberta Masára sa tieto problémy týkali predovšetkým žiakov 7. roční-
ka. Duchovní mali povinnosť vyučovať náboženstvo podľa § 5 zákona 218/1949 
Zb. z. Albert Masár vždy zaznamenal, kde a ktoré ročníky vyučoval. 

Ďalšia sviatosť birmovania sa konala až o štyri roky neskôr. Dňa 19. júna 1976 
vykonal v Lysej pod Makytou biskup Ján Pásztor birmovku. Sviatosť prijalo až 
243 birmovancov. Bolo to spôsobené tým, že štátna moc sa snažila obmedzovať 
aktivity Rímskokatolíckej cirkvi. Už v roku 1974 na federálnej úrovni Ján Pásztor 
vzniesol osem požiadaviek, medzi ktorými bolo aj obmedzovanie birmoviek.82 

Aktívnymi účastníčkami náboženského života farnosti boli najmä staršie 
ženy dôchodkyne. Z ideologického aspektu boli perspektívne nezaujímavé a ťaž-
ko zvládnuteľné. Ich účasť na bohoslužbách bola v niektorých prípadoch takmer 
každodenná a návšteva plnila tiež úlohu sociálnej komunikácie. Ich aktivita však 
musela prebiehať v spoločensky prípustných medziach. 

Rozsiahlosť farnosti a množstvo povinností duchovného v Lysej pod Maky-
tou si vyžadovala pomoc kaplána. Už v 70. rokoch sa začal prejavovať nedostatok 
kňazov, spôsobený jednak vysokým vekom mnohých duchovných, ďalší odchá-
dzali do dôchodku alebo zomreli. Bola tu snaha o „zreálnenie potreby počtu du-
chovných a úsilie znížiť počty systematizovaných duchovenských miest.83 

Na Cyrilometodskej bohosloveckej fakulte v Bratislave, ktorá už predtým bola 
vyňatá zo zväzku Univerzity Komenského, mohol študovať len obmedzený počet 
študentov. Aj tu bola snaha „regulovať“, t. j. znižovať počty bohoslovcov.

Hoci Československo prezvalo v rámci tzv. helsinského procesu záväzky, me-
dzi ktoré patrí i uznávanie a rešpektovanie slobody jednotlivca, napr. vyznávať 
jednotlivo alebo v  spoločenstve s  inými náboženstvo (vieru) v  súhlase s  jeho 
svedomím, nebolo to akceptované. Napriek tomu o mierne stúpajúcej religiozite 
svedčí nárast žiakov navštevujúcich náboženskú výchovu, napr. v školskom roku 

šk. 30, Situačná správa za mesiac september 1954, fol. 380.
81	 PEŠEK, J. – BARNOVSKÝ, M. V zovretí normalizácie, s. 73.
82	 Ďalšími sťažnosťami boli nesprávny postup štátnej správy pri prihlasovaní detí na výučbu ná-

boženstva, neoprávnené zásahy do určovania času bohoslužieb, tvrdý postup pri deložovaní 
rehoľných sestier, odoberanie štátneho súhlasu duchovným, nízke počty prijímaných boho-
slovcov, obmedzovanie činnosti Spolku sv. Vojtecha a znemožňovanie federálneho stretnutia 
ordinárov. Podrobnejšie o tom pozri PEŠEK, J. – BARNOVSKÝ, M. V zovretí normalizácie, s. 
82 – 83. 

83	 Súviselo to s  normalizačným tlakom, kedy najvyššie stranícke a  štátne orgány dospeli 
k presvedčeniu, že najmä rímskokatolícka cirkev sa vymkla spod kontroly štátnej moci a priveľmi 
sa im ustúpilo. Aj preto dochádzalo k presúvaniu kňazov z  farností, odoberaním im súhlasu, 
neobsadzovať uvoľnené farnosti po odchode duchovného do dôchodku alebo po jeho úmrtí. 
O tom podrobnejšie pozri PEŠEK, J. – BARNOVSKÝ, M. V zovretí normalizácie, s. 23 a n.



160

Libor BERNÁT

1977/78.84 K religiozite obyvateľov obce sa ešte vrátime pri nástupe nového ad-
ministrátora Jozefa Oliša.

V roku 1978 bola uskutočnená rekonštrukcia organu, ktorý sa spomínal už 
vo vizitácii z  roku 1815. Súčasný organ sa nachádza na chóre je tiež zapísaný 
v zozname hnuteľných pamiatok. Šesťdielny, dvojvežový organ má dĺžku 392 cm, 
šírku 395 cm a výšku 180 cm. Je rozdelený na dve zrkadlovo zhodné organové 
skrine, spojené v spodnej časti postamentom, vo vrchu oblúkom. Jednoduchý po-
stament je zdobený mramorovaním, zdobený iba plošnými kazetami. V zadnej 
časti postamentu je manuál s registrovými ťahadlami. Na ňom je mohutná pro-
filovaná rímsa, členená pilastrovými hlavicami so zuborezom, prebiehajúcim po 
celej rímse. Nízky driek hlavice je zdobeným kanelovaním.85 

Na základe časti archívneho materiálu je možné ešte rekonštruovať platob-
né podmienky duchovných. Tie upravoval § 3 zákona č. 218/1949 Zb. z. Osobné 
pôžitky duchovných tvoril základný plat, hodnostný príplatok a odmena za vyšší 
výkon.86 K tomu mal výhodu služobné bytu. „Hodnota bytu“ – nájom bola v roku 
1953 len 26 Kčs, čo bolo rovnaké ako vo väčšine farností okresu Púchov.87 Du-
chovní využívali služobné byty bezplatne, čo bolo tŕňom v oku štátnych orgánov 
a preto sa rozhodli v roku 1953 „spôsobom pokiaľ možno najnenápadnejším zistiť 
hodnoty bytov“.88

Pre porovnanie štátne orgány oceňovali cirkevných tajomníkov na okrese pla-
tom v IX. pracovnej triede. Napr. v roku 1954 Martin Čavojda, cirkevný tajomník 
v Žiline, mal príjem 1 850

Kčs.89 
V roku 1976 sa dostal Albert Masár do XII. trienálky a výška jeho platu bola 

1 332 Kčs plus hodnostný prídavok 200 Kčs.90 K tomu ešte mal zaplatené za vy-
učovanie náboženstva. Napr. v roku 1954 tak za celý školský rok 1953/54 dostal 
800 Kčs a boli mu preplatené. 

84	 ŠA TN prac. PB, f. ONV Považská Bystrica, odbor školstva a kultúry, cirkevné oddelenie 1977 
– 1979, šk. 11, 463 Tabuľky okresné. 

85	 Aktualizačný list hnuteľnej národnej kultúrnej pamiatky, organ, Lysá Pod Makytou, Alexa Jiří, 
2003, Archív KPÚ Trenčín. Za preposlanie obidvoch aktualizačných listov a spoluprácu ďaku-
jeme Mgr. Petre Svoradovej z KPÚ Trenčín.

86	 Platy duchovným sa začali posielať zásadne poštou, v žiadnom prípade nie osobne už v novem-
bri 1949. PEŠEK, J. – BARNOVSKÝ, M. Štátna moc a cirkvi na Slovensku 1948 – 1953, s. 113. 

87	 Len farnosti Beluša, Visolaje a Zubák mali vyššie „hodnoty bytu“. ŠA BY, f. KNV, Odbor cirkev-
ný 1949 – 1959, šk. 29, Naturálne pôžitky duchovných, fol. 84.

88	 Tamže, Slovenský úrad pre veci cirkevné, č. 3874/1953-III/2 Naturálne pôžitky duchovných, 
fol. 91. V  správach potom zaznamenávali miestnosti: kancelárie, chodby, kuchyne, kúpeľne, 
špajze, spálne, jedálne, pivnice a uvádzali rozmery. V Lysej pod Makytou je byt zapísaný ako 
dvojizbový s kuchyňou a príslušenstvom s elektrickým osvetlením, bez vodovodu a kúpeľne. 
Hodnota mesačného nájmu bola 26 Kčs a ročného 312 Kčs podobne ako v Lúkach pod Maky-
tou, v Púchove, Lednických Rovniach atď. Tamže, Evidencia bytov bezplatne užívaných du-
chovnými v okrese Púchov, fol. 121 – 122. 

89	 SNA, SÚC 1952 – 1958, č. 5991 – 6554, šk. 290, č. 6024 Martin Čavojda, ved. cirk. Odboru KNV 
v Žiline – úprava platu.

90	 ŠA TN prac. PB, ONV Považská Bystrica, odbor školstva kultúry, cirkevné oddelenie 1976, šk. 
10, 466/2, Trienálky postup – rozhodnutie.



161

Farnosť Lysá pod Makytou v rokoch 1948 – 2008

Slovenská cirkevná provincia bola zriadená pápežom Pavlom VI. 30. decem-
bra 1977 a slávnostné vyhlásená pražským arcibiskupom kardinálom Františkom 
Tomáškom v Katedrálnom chráme sv. Jána Krstiteľa v Trnave 6. júla 1978. Posta-
venia farnosti Lysá pod Makytou sa tieto zmeny výraznejšie nedotkli.

Dňa 6. augusta 1978 zomrel 81-ročný pápež Pavol VI. (Giovanni Battista 
Montini) a na jeho miesto bol už 26. augusta 1978 zvolený benátsky patriarcha 
Ján Pavol I. (Albino Luciani), ktorý náhle zomrel 29. septembra 1978. Ďalším pá-
pežom sa stal krakovský arcibiskup, Poliak Ján Pavol II. (Karol Wojtyła), po 455 
rokoch pápež netalianskeho pôvodu, ktorý mal dobré vedomosti o náboženskej 
situácii v Československu.

Ďalšia sviatosť birmovania sa konala 4. júla 1978 a  birmovaných bolo 206 
osôb. Aj tu sa prejavovala snaha obmedziť náboženské slávnosti a usmerniť ich 
tak, aby neprerástli do akcií väčšieho spoločenského významu.91 Od začiatku 80. 
rokov sa aj v duchovnom živote začal prejavovať úbytok obyvateľov. Tí sa sťaho-
vali do miest za prácou, čo sa týkalo predovšetkým mladých ľudí.

Rok 1985 bol pre vzťah Rímskokatolíckej cirkvi a štátu prelomový. Oslavovalo 
sa 1100. výročie úmrtia svätého Metoda. Pre návštevu pápeža Jána Pavla II. ešte 
neboli „vhodné podmienky“. Konala sa púť na Velehrad a slávnosť v Nitre, ktorých 
sa zúčastnil osobne aj Albert Masár. 

Predovšetkým Velehrad s  masovou účasťou veriacich a  otvorenými prejav-
mi nesúhlasu s oficiálnou líniou cirkevnej politiky štátu zohral významnú úlo-
hu. Čitateľ by preto očakával väčší priestor a kritickejší postoj k štátu. Zlom bol 
daný tiež tým, že len mesiac pred Velehradom Predsedníctvo ÚV KSČ schválilo 
Správu o plnení dlhodobého postupu v oblasti cirkevne politiky, súčasnej situácii 
a ďalších úlohách v tejto oblasti. Podľa nej sa dosiahli výrazné úspechy a nebol 
dôvod pre podstatnejšie zmeny v postupe. Velehrad vyvrátil ilúzie o úspešnom 
ovládaní Rímskokatolíckej cirkvi.92 

Popri pastoračnej práci sa venoval Albert Masár včelárstvu a spisovateľskej 
činnosti. Po Štefanovi Rúčkovi je to druhý bádateľ na fare v Lysej. Po archívnom 
výskume Albert Masár v roku 1941 napísal dizertačnú prácu Husiti v Nitrianskej 
diecéze (1941), založenú na archívnych výskumoch ako v domácich archívoch, 
tak i v Maďarsku.93 

V historickom bádaní pokračoval tiež aj ako žilinský kaplán. Napísal dielo De-
jiny stredokysuckého kraja o rozsahu 231 strán. Rukopis v decembri 1947 poslal 
do Historického odboru Matice Slovenskej, ktorá ale prácu nevydala.94 Obrátil 
sa preto na redaktora časopisu Nová pravda monsignora Pavla Macháčka listom 

91	 Podrobnejšie pozri PEŠEK, J. – BARNOVSKÝ, M. V zovretí normalizácie, s. 62.
92	 Tamže, s. 66.
93	 Dizertačnú prácu sa nám nepodarilo nájsť. Podľa pracovníčky Mgr. Lujzy Rochovej z Fakult-

nej knižnice Rímskokatolickej Cyrilometodskej fakulty Univerzity Komenského v Bratislave sa 
u nich nenachádza a ak by náhodou na katedre niečo zostalo, nedá sa k tomu teraz dostať. 

94	 Pozri Potvrdenie o prevzatí jeho práce Dejiny stredokysuckého kraja. Archív Matice Slovenskej, 
Zbierka korešpondencie osobností a  inštitúcií vyčlenená z archívneho fondu Matice Sloven-
skej, II. 14BD 4. Súčasťou je tiež jeho vizitka. 



162

Libor BERNÁT

z 28. decembra 1947, teda ešte zo svojho kaplánskeho pôsobenia v Žiline. Redak-
torovi sa článok páčil a plánoval ho uverejniť v roku 1948, čo sa neuskutočnilo.95 

Albert Masár nemohol publikovať.96 Jeho rozsiahla pentalógia z cyrilometod-
ského obdobia, kvôli ktorej navštívil tiež Bulharsko, Maďarsko a Poľsko, zosta-
la v rukopise. Pod pseudonymom A[lbert] M[asár] Tatranský vydal dielo Rozlet 
a pád Veľkej Moravy. Potom vyšla ďalšia časť Arcibiskup umiera (Rím 1985, Bra-
tislava 2001). Jeho pozostalosti sa chopilo vydavateľstvo Don Bosco v Bratislave, 
ktoré vydalo časť jeho diela Knieža, filozof a kat (1999), Slavomír, knieža slovien-
ské (2000), Slnko zapadlo na tisíc rokov (2003), Tmy moci a slávy (2003). 

V  jeho pozostalosti sa zachovali: Dejiny Kysúc; Svätý Svorad a  Benedikt (2 
diely); Láska a zlato. Napísal okolo sto básní s náboženskou tematikou. Zbierku 
básní na počesť Panny Márie nazval V zajatí zlata. Zanechal rozpracované his-
torické dielo o sv. Bystríkovi. Nezostáva len súhlasiť s Danielom Dianom, že „jeho 
literárne dielo treba náležité zhodnotiť a publikovať“.97

Albert Masár je považovaný tiež za významného rétora, resp. homiletika. 
Svoje kázne uverejnil v časopisoch Duchovný pastier, Katolické noviny a v iných 
periodikách.98 Po Michalovi Michálkovi a Emilovi Šafárovi to bol tretí duchov-
ný s titulom doktora teológie. Všetci traja dosiahli titul začiatkom 40. rokov 20. 
storočia.

V lete 1986 ochorel Albert Masár a musel pre ťažkú chorobu odísť z pastorá-
cie. Odišiel do rodných Ostratíc k rodine. V nemocnici v Topoľčanoch sa pod-
robil operácii, ale rakovina žalúdka už bola v pokročilom štádiu. Krátko na to 
1. júla 1987 tam zomrel a pochovaný je v rodných Ostraticiach.99 Albert Masár 
podľahol chorobe 1. júla 1987. Pohreb v Ostraticiach, kde si prial byť pochovaný, 
celebroval biskup Ján Pásztor za účasti mnohých kňazov. Autobus bol vypravený 
aj z Lysej pod Makytou a mnohí veriaci sa prišli rozlúčiť s duchovným pastierom 
na osobných autách. Za veriacich v Lysej sa rozlúčil kostolník Štefan Vašek.100

95	 Archív SSV v Trnave, Scr. XIII č. 3d/736 a-c. Za preposlanie korešpondencie ďakujeme pani 
Márie Zacharovej z Knižnice a archívu Spolku svätého Vojtecha.

96	 Podľa rozhodnutia Ministerstva kultúry SSR č. 9681/1973 zo dňa 21. 12. 1973 bolo Cirkevné-
mu nakladateľstvu v Bratislave vydané vydavateľské oprávnenie, ktoré taxatívne vymedzovalo 
a špecifikovalo vydávanie neperiodických publikácií. Na tlač by potreboval Albert Masár oso-
bitné individuálne oprávnenie. O tom pozri Právní poměry církví a náboženských společností 
v ČSSR, s. 59 a n. 

97	 DIAN, D. Albert Masár. In Duchovný pastier. ISSN 0139-861X, 2000, roč. 81, č. 1, s. 31.
98	 STANČEK, Ľ. – ŠURÁB, M. Rétorika dnes. Ružomberok : Vydal Rektorát Katolíckej univerzity 

v Ružomberku, 2006, s. 65. Okrem uvedenia Alberta Masára medzi piatimi významnými slo-
venskými rétormi, neuvádzajú autori žiadnu kázeň, alebo príklady homiletickej činnosti, kto-
rými by potvrdzovali svoj argument. Jeho literárnu tvorbu pozri VICELOVÁ, E. Albert Masár 
: personálna bibliografia. Topoľčany : Tríbečská knižnica, 2004.

99	 Facultas theologica ss. Cyrilli et Methodii Bratislavae 1936 – 1986. Ed. A. Bagin. Bratislava : 
Spolok sv. Vojtecha, 1986, s. 39; DIAN, Daniel. Svetlo do minulosti. Albert Masár-Tatranský: 
Rozlet a pád Veľkej Moravy I. Knieža, filozof a kat. In Katolícke noviny. ISSN 0139-8512, 2000, 
roč. 115, č. 7, s. 16; Schematismus cleri diocesis Nitriensis pro anno -a Christo nato MCMXLII., 
s. 144; Schematismus cleri diocesis Nitriensis pro anno a  Christo nato MCMXLVII., s. 160; 
Schematizmus slovenských katolíckych diecéz. Bratislava – Trnava : Vydal spolok sv. Vojtecha, 
1978, s. 316.

100	 Text jeho prejavu sa nachádza vo farskej matrike.



163

Farnosť Lysá pod Makytou v rokoch 1948 – 2008

Obr. č. 11: Fotografia pohrebu Alberta Masára z Farskej kroniky. 

Všetky svoje úspory venoval Biskupskému úradu v Nitre a farnostiam, kde to 
nevyhnutne potrebovali na obnovu kostolov. Bol tiež štedrým mecenášom stavby 
novej fary v Ostraticiach a opravy kostola.101

Albert Masár bol konzervatívnym duchovným, ale skutočným otcom pre 
svoje ovečky a zostal v srdciach veriacich. V Albertovi Masárovi sa ukázalo, aká 
dôležitá je osobnosť duchovného a akú významnú úlohu zohráva pri integrácii vo 
vnútri cirkevného zboru. 

O popularite Alberta Masára svedčí i slávnostná omša 23. januára 2000, kto-
rá sa konala v Ostraticiach a celebroval ju monsignor Viliam Judák k nedožitým 
85. narodeninám. Na omši boli tiež prednesené jeho básne z cyklu Litánie lore-
tánske a vystúpila miestna dychová hudba.102

Alberta Masára zastupoval administrátor v Lazoch pod Makytou Ing. Jozef 
Oliš.103 Pretože duchovná práca v Lazoch pod Makytou bola menej náročná ako 

101	 DIAN, D. c. d., s. 31.
102	 VICELOVÁ, E. Pocta Albertovi Masárovi. In Katolícke noviny. ISSN 0139-8512, 2000, roč. 115, 

č. 7, s. 2.
103	 Jozef Oliš (*17. 9. 1941 Dolná Súča – †24. 4. 2019 Nitra) po ukončení štúdia teológie na Cy-

rilometodskej fakulte v  Bratislave bol 19. 6. 1971 vysvätený za kňaza. Potom bol kaplánom 
v Konskej, od roku 1973 v Turzovke, v roku 1974 v Bánovciach nad Bebravou. Potom pôsobil 
ako administrátor farnosti od roku 1975 vo Vysočanoch, od roku 1978 v Motešiciach a v rokoch 
1980 – 1987 v Lazoch pod Makytou. Štátna bezpečnosť sa ho snažila získať pre spoluprácu, 
podobne ako aj množstvo iných duchových, už na jeho predchádzajúcich pôsobiskách. Jozef 
Oliš, ako vyplýva zo správy poručíka Miroslava Omaníka: „... nejaví záujem o spoluprácu, čo 
potvrdzuje aj jeho výrok, že „Nechce už mať nič spoločné s orgánmi ŠtB“. ... nie sú vyhliadky, 
že by tento bol v budúcnosti prínosom...“. Náväzné vyhodnotenie z 10. 12. 1981, s. 2. Archív 
Ústavu pamäti národa fond KS ZNB ŠtB Banská Bystrica, BB-A, a. č. 11281. Jozef Oliš prešiel 
do Lysej pod Makytou. Schématizmus slovenských katolíckych diecéz 1973, s. 156; Schéma-
tizmus slovenských katolíckych diecéz 1978, s. 318; SANDÁNUS, P. Dejiny farnosti Konská do 
jej rozdelenia v roku 2003 : diplomová práca. Praha : Univerzita Karlova, Katolická teologická 



164

Libor BERNÁT

v Lysej pod Makytou, na zimu sa presťahoval do Lysej pod Makytou, odkiaľ spra-
voval aj svoju faru.

Tu sa vrátime k otázke religiozity obyvateľstva obce Lysá pod Makytou. Na 
komplexnú analýzu nemáme dosť priestoru, preto ju budeme charakterizovať 
aspoň na príklade sobášnosti. Sobáše, ako sme už uviedli, sa povinne a  jedine 
právoplatne museli uskutočniť podľa rodinného práva (zákon č. 265/1949 Zb. z.) 
a o matrikách (zákon č. 268/1949 Zb. z.), ako občianske na príslušnom národnom 
výbore. Až potom sa mohli konať ohlášky a cirkevný sobáš.104 Zákony vstúpili 
do platnosti 1. januára 1950 a v rokoch 1950 až 1956 sa konali občianske sobáše 
v Lúkach pod Makytou, pretože Lysá v tom čase ešte nemala samostatný mat-
ričný úrad.

Graf č. 1: Sobášení v matrikách úradu a fary v Lysej pod Makytou.105

Celkom bolo uzatvorených na v tom čase bol miestny národný výbor 676 so-
bášov a na fare 584 sobášov, tzn. že len 92 sobášov nebolo cirkevných. Otázkou 
zostáva koľko sobášov v kostole bolo uzatvorených mimo farnosť Lysá pod Ma-
kytou.

Ateizácia postupovala plazivo, ale „vďaka“ štátnej moci takmer nezadržateľ-
ne. V obci tak môžeme na základe výsledkov predpokladať, že pokles religiozity 
nedosiahol v skúmanom období viac ako 15 %. Otázkou zostáva, ako hlboká bola 
religiozita obyvateľstva. Ateizácia spoločnosti nedosahovala však také úspechy, 
ako by si štátna a komunistická moc želala. Skôr tu išlo o „materialistický“, kon-
zumný prístup k  životu  s  rastúcou rozvodovosťou, ktorý prirodzene zanechal 
stopy na rodinách. O tom svedčí stúpajúci počet obyvateľov uvádzajúcich, že sú 
bez vyznania.

Dvadsiaty prvý duchovný správ v Lysej Jozef Oliš pôsobil ako administrátor 
krátko, len v rokoch 1986 – 1989. Dňa 12. júla 1987 sa v Lysej pod Makytou ko-
nala sviatosť birmovania, ktorú celebroval biskup Ján Pásztor. Birmovaných bolo 
185 osôb. 

fakulta, 2008, s. 101.
104	 Sobášne obrady náboženské – výkon zo 7. 10. 1952. Podrobnejšie pozri Právní poměry církví 

a náboženských společností v ČSSR, s. 199.
105	 Údaje sú spracované z farskej matriky a Knihy manželstiev zväzok 1 (od 1. 1. 1950 – 28. 12. 1963 

až 5 (od 1. 1. 1985 – 31. 12. 1994. Za preposlanie údajov ďakujeme Mgr. Stanislave Kačíkovej.



165

Farnosť Lysá pod Makytou v rokoch 1948 – 2008

Obr. č. 12: Náhrobný kameň Jozefa Oliša v Dolnej Súči.

Jozef Oliš pokračoval v písaní farskej kroniky podstatne strohejšie, bez uvá-
dzania napr. štatistických údajov. Už 1. júla 1989 prešiel do farnosti Belá.106 

Obnova náboženského života 1989 – 2008 
Keď odchádzal farár (administrátor) z farnosti bolo to v tomto období vždy po 

príkaze sídelného biskupa (príp. jeho zástupcu), ale tiež so súhlasom cirkevného 
tajomníka. Pri tejto príležitosti bol spracovaný v prítomnosti dekana protokol, 
ktorý podpísal odovzdávajúci, preberajúci a dištriktuálny dekan. V protokole boli 
zapísané: 1) budovy (kostol, fara, poľnohospodárske budovy) a ich stav; 2) inven-
tár kostola, fary; 3) peniaze (pokladničná hotovosť); 4) úradné knihy (matriky, 
denník príjmov a výdajov, jednacia zápisnica, prehľad o cirkevnom majetku, in-
ventárny zoznam, ohlášková kniha, knižnica, archív) a 5) benefícium.

Milan Jedinák107 bol preložený v roku 1989 z Dlhého Poľa so súhlasom cir-
kevného tajomníka do Lysej pod Makytou. Bol to už skúsený duchovný. Toho 
využil správca diecézy monsignor Štefan Janega, keď ho poveril „excurrendo“, 
t. j. ako dochádzajúceho duchovného správcu, „vychádzajúceho administrátora, 
správcu“, v roku 19922 do Dohňan a v rokoch 1993 – 1995 do Lúk pod Makytou. 

106	 Jozef Oliš v Belej účinkoval do roku 1992, kedy prešiel do Veľkých Bielic, kde účinkoval do roku 
1997 a nakoniec pôsobil v rokoch 1997 – 2002 v Uhrovci. V roku 2002 odišiel na dôchodok 
a vypomáhal ešte v rôznych farnostiach. Za jeho činnosť mu bol udelený titul honorárneho 
dekana. Zomrel 24. 4. 2019 v Nitre a pochovaný je vo svojom rodisku v Dolnej Súči. Schema-
tizmus nitrianskej diecézy 2006. Bratislava pre BÚ Nitra : Lúč, 2006, s. 177; PODOLÁK, J. – 
POÓROVÁ, E. Dolná Súča : vlastivedná monografia obce. Dolná Súča : Obec, Dolná Súča, 2011, 
s. 397 – 398.

107	 Milan Jedinák (*20. 1. 1940 Zborov nad Bystricou) po absolvovaní teológie bol 29. júna 1964 or-
dinovaný za kňaza. Ako kaplán začínal v Ilave, ale už v októbri nastúpil na dvojročnú vojenskú 
prezenčnú službu. Po návrate bol v roku 1966 kaplánom v Turzovke, odkiaľ prešiel v roku 1969 
do Čavoja za administrátora a v roku 1971 do farnosti Dlhé Pole. Schématizmus slovenských 
katolíckych diecéz. Trnava-Bratislava : SSV, 1971, s. 153; Schematizmus slovenských katolíckych 
diecéz 1978, s. 311; Schematizmus nitrianskej diecézy 1996. Bratislava : 1996, s. 143;



166

Libor BERNÁT

Obr. č. 13: Fotografia Milana Jedináka.108

Milan Jedinák sa spoločensky angažoval a ako jediný z duchovných bol čle-
nom Združenia katolíckych duchovných s názvom Pacem in terris,109 ktoré bolo 
priamym pokračovaním už zmieneného Mierového hnutia katolíckeho ducho-
venstva. Ustanovujúca schôdza Pacem in terris sa konala v auguste 1971. Hoci 
Svätá stolica mala už od začiatku výhrady a verejne odsúdila činnosť združenia 
v roku 1982, jeho členmi bola asi ¼ slovenských katolíckych duchovných. Hnutie 
zaniklo v roku 1989. 

Koncom roku 1989 došlo k výrazným zmenám v spoločnosti a zmene režimu, 
čo malo za následok slobodu náboženského života. Funkcie cirkevných tajomní-
kov samovoľne zanikli. 

V  období Česko-Slovenskej federatívnej republiky sa radikálne zmenila si-
tuácia. Dňa 6. februára 1990 bol ustanovený Ján Chryzostom Korec do funkcie 
diecézneho biskupa v Nitre Jánom Pavlom II. Náboženská sloboda sa odrazila 
vo zvýšenej religiozite, napr. v počte pokrstených, birmovancov a detí navštevu-
júcich náboženstvo. Za jeho účinkovania došlo k viacerým zásadným činiteľom 
majúcim dosah na cirkev ako takú, prípadne na diecézu, ktorej Lysá pod Maky-
tou bola súčasťou. Prvou zásadnou zmenou bolo, že od 23. augusta 2001 vstúpil 
v platnosť zákon č. 326/2001 Z. z. známejší pod názvom Základná zmluva medzi 
Slovenskou republikou a Svätou stolicou, ktorá upravovala vzťah medzi Sloven-
skou republikou a Svätou stolicou, resp. pomery Rímskokatolíckej cirkvi a Svä-
tej stolice. Na základe nej potom dochádzalo k oživeniu náboženského života na 
Slovensku aj v Lysej pod Makytou. Výnimočne sa stávalo, že by niektoré dieťa 
nenavštevovalo hodiny náboženstva. Výročná celodenná poklona sa vykonávala 
vo farnosti v tretiu októbrovú nedeľu.

108	 Diecézny archív v Nitre, Dolný archív, personalia, Milan Jedinák.
109	 Hnutie nieslo názov podľa encykliky pápeža Jána XXIII. vydanej 11. 4. 1963. Podľa Pavla Čer-

ného obsahuje: „Verbální výzvy ke spolupráci katolíků s lidmi jiné víry a s teisty představují 
netřídní stanovisko k otázkám války a míru a odvádějí věřící od aktivního boje za dorozumění 
mezi národy, odzbrojení a likvidaci zbytků kolonialismu a rasismu…“ ČERNÝ, P. c. d., s. 129. 
Organizačný a  rokovací poriadok pozri Právní poměry církví a  náboženských společností 
v ČSSR, s. 23 – 30. 



167

Farnosť Lysá pod Makytou v rokoch 1948 – 2008

V roku 1991 žilo vo farnosti 1945 rímskokatolíkov. O prítomnosti obyvateľov 
k iným konfesiám nemáme informácie. 

Dňa 31. decembra 1992 definitívne zanikla Česko-Slovenská federatívna re-
publika a vznikla Slovenská republika. Cirkevná politika štátu však nezazname-
nala výraznejšie zmeny. 

Počiatkom 90. rokov 20. storočia mohli rády, kongregácie a rehole opätovne 
prijímať novicov a kňazské semináre nových poslucháčov. Z Lysej sa v tomto ob-
dobí rozhodli pre zasvätený život v reholi Marta Kubáňová a Blanka Šulíková, 
vstúpiac do už zmienenej rehole uršulínok. Sestra Marta Kubáňová najskôr pra-
covala v kláštore uršulíniek v Kostolnej-Záriečí v kuchyni, kde sa rozhodla vstú-
piť do rádu. Jej rehoľná formácia začala v roku 1990 noviciátom v Trnave, kde zlo-
žila v roku 1992 prvé sľuby. Potom bola v Bratislave, kde zložila v roku 1997 večné 
sľuby. Ďalej pôsobila v Suchej nad Parnou a v súčasnosti pôsobí v Košiciach.110 

Obr. č. 14: Sestra uršulínka 
Marta Kubáňová.

Obr. č. 15: Skladanie 
slávnostných sľubov sestry 

Blanky Šulíkovej.

Blanka Šulíková vstúpila do rehole 2. februára 1990. Postulát a noviciát absol-
vovala v Trnave, kde zložila prvé sľuby 20. 8. 1984. Počas juniorátu vyštudova-
la Strednú zdravotnícku školu v Košiciach, kde maturovala v odbore všeobecná 
zdravotná sestra. Večné sľuby zložila v rodnej obci 20. augusta 2000 v Kostole sv. 
Štefana kráľa. V súčasnosti pracuje ako zdravotná sestra v Trnave.111

V  roku 1997 sa konali primície, už tretie vo farnosti, miestneho rodáka za 
diecézneho kňaza Jozefa Janíčka, ktorý sa stal kaplánom v Konskej.112 

110	 Marta Kubáňová (*30. 5. 1946 Lysá pod Makytou) pochádza z nábožnej rodiny siedmich detí. 
Najskôr pracovala v Makyte Púchov a neskôr v Gumárňach. V 35 rokoch sa rozhodla pre vstup 
do rehole. Za poskytnutie údajov a fotografie ďakujeme tiež sestre Školastike OSU, predstave-
nej v Košiciach.

111	 Blanka Šulíková (*7. 6. 1973 Lysá pod Makytou) bola pokrstená ako Mária a pochádza z ôsmich 
súrodencov. Za poskytnuté informácie ďakujem sestre Blanke Šulíkovej OSU.

112	 Jozef Janíček (*11. 6. 1949 Lysá pod Makytou) po maturite a štúdiu teológie v Bratislave bol 
ordinovaný 14. 6. 1997. Z Konskej odišiel do Varína za kaplána už v roku 1998. Potom účinkoval 



168

Libor BERNÁT

Obr. č. 16: Fotografia Jozefa Janíčka.

Milan Jedinák si však nenašiel celkom cestu k veriacim, nebola tu otcovská 
dôvera a farníci k nemu nepriľnuli. Samotný Milan Jedinák si na kázni sťažoval, 
že na neho boli písané anonymy plné sťažností adresované biskupskému úradu 
do Nitry. Dostával sa tiež do sporov so starostom Jaroslavom Kohútom. Tiež mu 
bolo vytýkané, že predal veľký luster, ktorý bol predtým zavesený v kostole.113 
Milan Jedinák odišiel 30. júna 2001 do dôchodku. 

Na jeho miesto nastúpil dvadsiaty tretí duchovný správca v Lysej pod Maky-
tou Pavol Mičúch,114 ktorý sem prišiel 1. júla 2001. Jeho zásluhou sa vymaľoval 
kostol z vnútra a na faru sa osadila nová strecha, fasáda a okná. Mal citlivý a vní-
mavý prístup k veriacim. 

Obr. č. 17: Fotografia Pavla Mičúcha.115

ako administrátor v rokoch 1998 – 2002 v Moravskom Lieskovom, v rokoch 2002 – 2005 v Sla-
tine nad Bebravou. Od roku 2005 bol farárom v Podskalí, od roku 2010 v Novákoch a v Kostol-
nej Vsi do 2018 a v roku 2019 v Komjaticiach. V súčasnosti pôsobí ako výpomocný duchovný vo 
farnosti Nitra-Klokočina. Schematizmus nitrianskej diecézy 2006, s. 150; SANDÁNUS, P. c. d., 
s. 101; Zo spomienok farára Jozefa Janíčka, bývajúceho v Nitre-Klokočinej na fare [29.12.2024].

113	 Zo spomienok bývalého starostu Jaroslava Kohúta, bývajúceho č. d. 149 v Lysej pod Makytou 
[08.11.2024].

114	 Pavol Mičúch (*1. 8. 1964 Kamenná Poruba) vyštudoval CMBF v Bratislave a vysvätený bol 
19. 6. 1988. Stal sa kaplánom v  Bánovciach nad Bebravou a  v  Skačanoch. Ešte v  tom istom 
roku nastúpil na základnú prezenčnú službu. Po návrate sa stal kaplánom v Kysuckom Novom 
Meste, v roku 1991 administrátorom v Novej Bystrici a v rokoch 2000 – 2001 administrátorom 
v Turzovke.

115	 Fotografiu Pavla Mičúcha preposlal ThLic. Zdenko Pupík, PhD., honorárny dekan a hovorcova 
Žilinskej diecéze, začo mu ďakujeme, ako aj za možnosť uverejnenia.



169

Farnosť Lysá pod Makytou v rokoch 1948 – 2008

Dňa 9. júna 2005 bol vymenovaný nový sídelný nitriansky biskup Viliam 
Judák. Za jeho pôsobenia sa uskutočnila významná zmena diecéznych hraníc, 
keď 14. februára 2008 bola pápežom Benediktom XVI. zriadená Žilinská diecéza 
(Žilinské biskupstvo, Diocesis Žilinensis) so sídlom v Žiline. Za prvého biskupa 
bol vymenovaný monsignor Tomáš Galis. Farnosť Lysá pod Makytou, ako súčasť 
Púchovského dekanátu, sa stala súčasťou Žilinskej diecézy.116 

Obr. č. 18: Erb 
Púchovského dekanátu. 

Obr. č. 19: Pečiatka 
Púchovského dekaná-

tu.118

Obr. č. 20: Mapa 
Púchovského dekaná-

tu.117

117 118

Podľa údajov v schematizmoch Nitrianskej a Žilinskej diecézy môžeme kon-
štatovať, že „ateizácia“ z  čias Československej socialistickej republiky nezane-
chala tak výrazné stopy, ako v iných oblastiach. V obci sa hlásilo v skúmaných 
rokoch viac ako 90 % obyvateľstva k rímskokatolíckej konfesii. Dokonca po roku 
1993 je zaznamenaný mierny nárast rímskokatolíkov. 

Otázkou je nakoľko hlboká je ich viera. Čiastočnú odpoveď dáva počet prijí-
majúcich Eucharistiu, napr. v roku 2003 to bolo až 29-tisíc veriacich. V porovna-
ní s ostatnými farnosťami v dekanáte veriaci v Lysej prijímali Eucharistiu často, 
patrili k najaktívnejším veriacim v rámci Púchovského dekanátu. Podľa Pavla Mi-
čúcha k Eucharistii pristupovalo 250 veriacich a v čase Veľkej noci a Vianoc až 
dvojnásobný počet.119

116	 Žilinská diecéza sa skladá z dvanástich dekanátov Bytča, Čadca, Ilava, Krásno nad Kysucou, 
Kysucké Nové Mesto, Martin, Považská Bystrica, Púchov, Rajec, Turzovka, Varín a Žilina. 

117	 Matricula defunctorum ab anno 1944, nefol. R.-k. fara Lysá pod Makytou.
118	 Obrázok je prevzatý z  publikácie Schematizmus Žilinskej diecézy 2008. Žilina : Biskupský 

úrad, 2008, s. 83.
119	 Zo spomienok farára Pavla Mičúcha, bývajúceho v Slopnej na fare [27.05.2024].



170

Libor BERNÁT

ROK POČET
OBYVATEĽOV

POČET RÍMSKOKATOLÍKOV PERCENTO 
RÍMSKOKATOLÍKOV

1993 2 146 1 939 90,4
1996 2 110 1 970 93,4
2000 2 030 1 915 94,3
2003 2 145 2 006 93,5
2008 2 150 2 006 93,3

Tabuľka 1: Religiozita vo farnosti Lysá pod Makytou v rokoch 1993 – 2008.120

Záver 
Na základe podrobnej analýzy dejín farnosti Lysá pod Makytou sme ukáza-

li, ako prebiehal pokus ateizácie v rurálnej oblasti. Hoci sa komunistická strana 
prostredníctvom cirkevných tajomníkov snažila brániť v duchovnej živote obce, 
tá až na výnimky, zostala religiózna. 

Oživenie náboženstva sa prejavilo v roku 1968 a potom po roku 1989, ale naj-
mä po nastúpení Jána Chryzostom Korca za nitrianskeho diecézneho biskupa. 
V  90. rokoch minulého storočia sa k  rímskokatolíckej cirkvi hlásilo viac 90 % 
obyvateľstva, ktoré si zachovalo svoju vieru a tradície. Otázkou ale zostáva, na-
koľko hlboká je viera jednotlivcov.

120	 Schematizmus Nitrianskej diecézy 1993. Bratislava : Pre Biskupský úrad Nitrianskej diecézy 
vytlačila tlačiareň Vydavateľského družstva LÚČ, 1993, s. 73 – 74; Schematizmus Nitrianskej 
diecézy 1996, s. 79; Schematizmus Nitrianskej diecézy 2000, s. 85, Schematizmus Nitrian-
skej diecézy 2003. Bratislava : Lúč, nakladateľská a vydavateľská spoločnosť s.r.o., 200, s. 68; 
Schematizmus Žilinskej diecézy 2008, s. 83, Vybrané štatistické dáta zo SODB 2011 Lysá pod 
Makytou. [Online] [2. januára 2011]. Umiestnené na internete <https://www.sodbtn.sk/obce/
obec_stat_vierovyznanie.php? kod_obce=51334251 3342>. Vybrané štatistické dáta zo SODB 
2021 Lysá pod Makytou. [Online] [2. januára 2011]. Umiestnené na internete < https://www. 
sodbtn.sk/obce/obec_stat_vierovyznanie_2021.php?kod_obce=513342>.



171

A SZOVJET VALLÁSPOLITIKA HATÁSA KÁRPÁTALJA 
EGYHÁZI KÖZÖSSÉGEIRE AZ 1956-OS MAGYAR 

FORRADALOM IDŐSZAKÁNAK KONTEXTUSÁBAN

VÁRADI Natália1

The Impact of Soviet Religious Policy on Church Communities in Transcarpathia in the 
Context of the 1956 Hungarian Revolution
Religious institutions and faith play an important role in the life of a  nation and of in-
dividuals. Under Soviet rule, however, religious practice was perceived as incompatible 
with state-endorsed atheism, leading the communist authorities to systematically suppress 
church activities. The regime’s primary objective was to curtail religious influence by dimin-
ishing the number of adherents and confining church operations strictly to spiritual mat-
ters. Between 1945 and 1946, church properties, including buildings and places of worship, 
were expropriated, and denominational schools were placed under state control. The Soviet 
authorities anticipated that, over time, the clergy would age and pass away without succes-
sors, congregations would dwindle, churches would fall empty, and ultimately religion itself 
would vanish, allowing the atheist ideology to dominate. The state leadership employed all 
available means to suppress religious sentiment and eliminate faith from public conscious-
ness. Religious communities and their activities were viewed as fundamentally incompatible 
with the Soviet vision of moral and political unity. In the context of the 1956 Hungarian 
Revolution, Transcarpathia – home of a substantial Hungarian minority and situated along 
the Hungarian border – emerged as a key logistical hub for Soviet military and political 
actions. The region witnessed deportations, interrogations, and became the base of Soviet 
command operations.
Keywords: church, faith, religious communities, anti-religious propaganda, ideological 
work, atheist worldview, Hungarian revolution of 1956, imprisonment, persecution, oppres-
sion, surveillance.

Az egyház mint társadalmi intézmény a vallási közösségek szervezeti kere-
teit biztosítja, hitéleti funkciókat lát el, meghatározó szerepet tölt be a kulturá-
lis, erkölcsi és identitásképző folyamatokban, így az egyház nem csupán a val-
lásos hitélet szervezője, hanem a közösségi élet egyik alapvető pillére is, amely 
értékrendet közvetít. Kiemelkedő társadalmi-kulturális szerepe miatt a  vallás 
és az egyházak minden történeti korszakban meghatározó jelentőséggel bírnak 
a nemzeti és egyéni identitásformálásban, a normák kialakításában és a társadal-
mi integrációban, így fontos része egy nemzet és az egyén életének is.

A szovjet rendszer egyházpolitikáját azonban a marxista–leninista világnézet 
ateista elve határozta meg, amely a vallást, mint az elnyomottak „ópiumát”, a tár-
sadalmi fejlődés akadályának tekintette. Ennek megfelelően az állam célul tűzte 
ki a vallás fokozatos visszaszorítását, amelyet ideológiai indoklással, jogszabályi 
korlátozásokkal és gyakran represszív eszközökkel érvényesített. Az egyházakat 
1	 Docens, habilitált doktor, II. Rákóczi Ferenc Kárpátaljai Magyar Főiskola, Történelem- és Tár-

sadalomtudományi Tanszék; varadi.natalia@kmf.org.ua

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 2



172

VÁRADI Natália

szigorú állami felügyelet alá helyezték, korlátozták autonómiájukat, üldözték 
a papságot és a vallásgyakorlás szervezeti kereteit, miközben a vallásellenes pro-
paganda állami szinten intézményesült. Ez a politika alapvetően a vallás társa-
dalomból való kiszorítását célozta, a világnézeti homogenizálás és az új, ateista 
„szovjet ember” formálásának programjába illeszkedve.

Igy a diktatórikus szovjet hatalom célja a túlnyomórészt hívők által lakta Kár-
pátalján is az volt, hogy a vallásos világnézetet, mint a „régi rend” maradványát, 
felszámolja: csökkentse a hívők számát, ellehetetlenítse az egyházak működését, 
s ezzel megszüntesse társadalmi befolyásukat.

A  moszkvai vezetés irányításával 1944. november 19-én, Munkácson meg-
alakult a Kommunista Párt helyi szervezete, amely politikai nyilatkozatban „füg-
getlenséget” hirdetett és deklarálta Kárpátalja – a hivatalos dokumentumokban 
Zakarpatszka Ukraina (Kárpátontúli Ukrajna ) – „újraegyesülését” Szovjet–Uk-
rajnával2, annak ellenére, hogy a  régió történetileg soha nem tartozott annak 
fennhatósága alá. 1944. november 26-án a Népi Bizottságok Első Kongresszusa3 
Manifesztumban erősítette meg ezt a szándékot, valamint létrehozta a Népta-
nácsot mint a  terület központi közigazgatási szervezetét, Iván Turjanica veze-
tésével.4 A  Néptanács 1944. december 5-én kiadott rendeletében kimondta 
Kárpátontúli Ukrajna jogi elszakadását a  Csehszlovák Köztársaságtól.5 1945. 
június 29-én Moszkvában aláírt szerződés rögzítette Kárpátalja Szovjetunióhoz 
csatolását, amelyet 1945 novemberében Csehszlovákia és a  Szovjetunió legfel-
sőbb állami szervei is ratifikáltak.6 1946. január 22-től Kárpátalja hivatalosan 
a Szovjetunió része lett, Kárpátontúli terület (Закарпатська область) néven, és 
ettől fogva a szovjet közigazgatási struktúrához illeszkedett egészen 1991-ig.

Kárpátalja szovjet megszállásával, már 1944 őszétől, a hatalomgyakorlás to-
talitárius jellege gyorsan érvényesült, amelynek következményeként a magyar és 
német etnikumú lakosság súlyos diszkriminációval, kollektív megtorló intézke-
désekkel, kényszerű deportálásokkal szembesült. A sztálini nemzetiségpolitika 
keretében e közösségeket kollektív bűnösséggel bélyegezték meg, ami legitimá-
ciót szolgáltatott a szovjet hatóságok erőszakos eljárásaihoz és a térség etnopoli-
tikai viszonyainak radikális átalakításához. Az üldöztetések legbrutálisabb for-
máját 1944 novemberében a háromnapos „málenykij robot” jelentette, amelynek 
során tömeges internálásra került sor. Levéltári dokumentumok tanúsítják az el-

2	 Derzsavnij Arhiv Zakarpatskoji Oblastyi Fond P-14, opis 1, odinica zberihanya 10, arkus 1–8., 
(a továbbiakban: DAZO F., op., od.zb./delo Nr./spr. (sprava), ark.); F.P-14, op.1, od.zb.11. ark.1–
4.;

3	 DAZO, F.P-14, op.1, od.zb.1,a’. ark.3.
4	 DAZO, F.P-14, op 1, od.zb.13. ark.1–2.
5	 DAZO, F.P-14, op 1, od.zb.13. ark.6.
6	 VIDA, I.–ZSELICZKY, B. Az 1945. június 29-ei szovjet–csehszlovák szerződés Kárpátaljáról. 

In Külügyi Szemle, 2004. tavasz–nyár, p. 252.



173

A szovjet valláspolitika hatása Kárpátalja egyházi közösségeire az 1956-os magyar 
forradalom időszakának kontextusában

hurcoltak összeírását, településenként.7 A deportáltak pontos száma mindmáig 
nem ismert, a legfrissebb kutatások szerint körülbelül 30 ezer főt érinthetett.8

A  „málenykij robot” súlyos csapást mért a  gyülekezetekre. Mintegy 15–20 
ezer munkaképes református hívőt hurcoltak el, ami mély társadalmi traumához 
vezetett. Hasonló sorsa volt más felekezeteknek is. A papokat, lelkészeket gyak-
ran „a  szovjet nép ellenségeiként” börtönbüntetésre, sok esetben akár 25 évre 
ítélték, illetve a GULÁG-ra vitték.9

Kárpátalján a  szekularizáció folyamata 1944. december 5-én kezdődött, 
amely során intézményesen elválasztották az egyházat az államtól és az oktatás-
tól.10 Jelentősen korlátozva a vallási nevelést az 1944/45-ös tanévben már csu-
pán heti egy hittanórát engedélyeztek, később még egyet sem. Az ateista nevelés 
részeként külön figyelmet fordítottak azokra a diákokra, akiket vallásos családi 
háttérből valónak tartottak.

1945 márciusában az állam átvette az anyakönyvezést az egyházaktól, míg 
a  házasságkötéseket immár állami előírások szabályozták: az egyházi esküvő 
csak a polgári házasságot követően volt lehetséges.11

1945. április 5-én elfogadták „A vallás szabad megválasztásáról” szóló ren-
deletet, amely az ortodox egyházhoz való áttérést ösztönözte. Az 54. számú dek-
rétum pedig kimondta az egyházi vagyon államosítását.12 A papság lakóhelyeit 
kisajátították, a  lelkipásztorok gyakran albérletben éltek. A  gyülekezetek saját 
templomaikat bérleti díjért használhatták, miközben külön adóterheket is róttak 
rájuk; adóelmaradás esetén a templomokat bezárták.13 Számos egyházi épületet 

7	 A  levéltári források között 1945-ben településenként összeállított listák az alábbi címekkel 
vannak ellátva: Azon állampolgárok névsora, akik a különböző katonai- és munkatáborokban 
vannak Beregszász/Ungvár/Munkács/Nagyszőlős stb. városából. DAZO, F.P-14, op.1, od.zb.8. 
ark.1.; DAZO, F.P-14, op.2, od.zb.11. ark.1–11.; DAZO, F.P-14, op.1, od.zb.52, ark.1–10.; DAZO, 
F.P-14, op.1, od.zb.113. ark.1–14.; DAZO, F.P-14, op.1, od.zb.133, ark.1–19.; DAZO, F.P-14, op.1, 
od.zb.168. ark.1–2.; DAZO, F.P-14, op.1, od.zb.216. ark.1–32.; DAZO, F.P-14, op.1, od.zb.217. 
ark.1–9.; DAZO, F.P-14, op.1, od.zb.217. ark.1–9.; DAZO, F.P-14, op.1, od.zb.218. ark.1–132.; 
DAZO, F.P-14, op.1, od.zb.219. ark.1–14.; DAZO, F.P-14, op.1, od.zb.221. ark.1–2.; DAZO, F.P-
14, op.1, od.zb.222. ark.1–207.

8	 MOLNÁR, D. E. „Kitárni az ország és a világ előtt az igazságot.” A kárpátaljai magyarok 1944-
es elhurcolása: tények, adatok, összefüggések. In DUPKA, György (szerk.) „Kitárni az ország és 
világ előtt az igazságot.” GULÁG-GUPVI –Kutatók Nemzetközi Fóruma 2018. Nemzetközi em-
lékkonferenica. Makkosjánosi, 2018. november 16. Kárpátaljai Magyar Könyvek 281. Ungvár–
Budapest: Szolyvai Emlékparkbizottság–Intermix Kiadó, 2019, p. 39.

9	 FODOR, G. Akik a  nagy nyomorúságból jöttek… A  sztálini diktatúra koncepciós perei kár-
pátaljai református lelkészek ellen a KGB ungvári levéltárának dokumentumai alapján. Pe-
ranyagok, életrajzi adatok, fényképek. Debrecen: Kárpátaljai Református Egyház –Református 
Közéleti és Kulturális Központ Alapítvány, 2017, p. 180.

10	 BOTLIK, J. Hármas kereszt alatt. Görög katolikusok Kárpátalján az ungvári uniótól napjain-
kig (1946-1997). Budapest: Hatodik Síp Alapítvány, Új Mandátum Könyvkiadó, 1997, p. 276.

11	 OFICINSZKIJ, R. A szovjet időszak sajátosságai Kárpátalja történetében. In FEDINEC, CS. – 
VEHES, M. (szerk.). Kárpátalja 1919-2009 történelem, politika, kultúra. Budapest: Argumen-
tum, MTA Etnikai-nemzeti Kisebbségkutató Intézete, 2010, p. 288.

12	 DAZO, F.P-14, op.1, od.zb.1,a’. ark.90.
13	 DUPKA, Gy. (szerk.) Élő történelem. A Sztálini haláltáborok túlélőinek vallomásai 1944–1957. 

Ungvár–Budapest: Intermix Kiadó, 1993, p. 39.; DUPKA, Gy. Koncepciós perek magyar elítélt-
jei. A sztálinizmus áldozatainak emlékkönyve 1944–1957. Budapest–Ungvár: Intermix Kiadó, 
1993, p. 39.



174

VÁRADI Natália

funkciójában átalakítottak, ateista propagandát szolgáló intézményként, múze-
umként, klubként vagy raktárként működtek tovább.

A párttitkárok kötelessége volt minden településen ateista propagandaelőa-
dásokat szervezni. 1957 márciusában, például, a Nagyszőlősi Járási Pártbizottság 
titkára, V. Kormos, arról számolt be, hogy a falvakban ritkák vagy teljesen hiá-
nyoznak az ateista propagandaelőadások, ezért sürgette a pártvezetőket és helyi 
tisztségviselőket, hogy fokozzák a vallásellenes harcot, bővítsék az ateista irodal-
mat a könyvtárakban, és a gyűléseken is erősítsék az ateista hangvételt. Kritizálta 
az anyakönyvi hivatalok működését, amely miatt a fiatalok továbbra is templomi 
házasságot kötöttek, hangsúlyozva, hogy a vallás elleni küzdelmet a párt egyik 
alapvető feladatának kell tekinteni. Végső célként az egyház teljes felszámolását 
fogalmazta meg.14

Az április 20-i határozattal létrejött a kultuszok ügyeit irányító hivatal, ami 
a vallási ügyek állami ellenőrzését látta el Petro Lintur vezetésével.15 Ugyanezen 
a napon az 58/1945. sz. „Az iskolák államosításáról” dekrétummal államosítot-
ták az iskolákat is.16 A papi szemináriumok kivételével – az egyházi iskolák a fal-
vak és a városok fennhatósága alá kerültek. A pedagógusok állami alkalmazottá 
váltak, a hittanoktatás pedig tiltott lett.17 A pedagógusok feladata volt az egyhá-
zak folyamatos bírálata, azok tudományellenes és „reakciós” jellegének hangsú-
lyozása. Az oktatásban dolgozók, különösen vezetők és egyenruhás személyek 
számára a  templomlátogatás tilos volt. Az iskolákban rendszeresen értékelték 
az egyházellenes propaganda eredményeit, és szinte minden tantárgy keretében 
előírták a vallásellenes tartalmak integrálását a tananyagba.18 Azok, akik gyer-
mekeket vallási oktatásra szerveztek, szigorú büntetésre számíthattak a szovjet 
törvények alapján.19 Mindezen intézkedések ellenére a vallási nevelés a települése 
többségén a teljes szovjet időszak alatt folytatódott.

A letartóztatott papok helyére kizárólag a városokba neveztek ki új lelkipász-
torokat, miközben a kápláni állásokat megszüntették. A vallásos élet külső meg-
nyilvánulásait, például a búcsújárásokat, körmeneteket és konfirmációkat tilalom 
alá helyezték. Vallásos összejöveteleket kizárólag a templomi istentiszteletek ke-
retében, vasárnap és ünnepnapokon engedélyeztek.

1944-ben új korszak kezdődött a kárpátaljai pravoszláv egyház életében is. Bár 
a helyi ortodox papság lojális magatartást tanúsított a szovjet hatalomhoz, aktí-
van bekapcsolódott az „újraegyesítés” folyamatába és a népi bizottságok mun-

14	 DAZO, F.454, op.7, od.zb.4. ark.100–114.
15	 DAZO, F.454, op.7, od.zb.4. ark.115.
16	 Fedinec Csilla: Fejezetek a kárpátaljai magyar közoktatás történetéből (1938–1991). Budapest: 

Nemzetközi Hungarológiai Központ, 1999. p. 38.
17	 „A kultusz szolgálatában álló személyeket, akik gyermekeket szerveztek csoportokba hittan tanul-

mányozása céljából, meg kell büntetni a szovjet törvények teljes szigorával!”– követeli F. M. Rasz-
putykó a Vallási Kultuszok Ügyei Tanácsa Kárpátalja megyei megbízottja, D. Csopejtől, a megyei 
főügyésztől, 1957. szeptember 10-én. Центральний державний архів вищих органів влади та 
управління України (Az ukrán legfelsőbb hatóságok és közigazgatási hivatalok központi állami 
archívuma, a továbbiakban: ЦДАВОУ) F.4648, op.4, od.zb.214. ark.74–77.

18	 DAZO, F.1, op.1, od.zb.3485. ark.130–134.
19	 DAZO F.454, op.7, od.zb.4. ark.100–114.



175

A szovjet valláspolitika hatása Kárpátalja egyházi közösségeire az 1956-os magyar 
forradalom időszakának kontextusában

kájába, nem kerülhette el a növekvő állami nyomást. Megindult a helyi ortodox 
egyház alárendelése a Moszkvai Patriarchátusnak, amelynek intézményesítését 
és hivatalossá tételét Sztálin 1945. március 17-én az 54.sz. utasításban rendezte. 
1945. október 24-én létrejött a Munkács-Ungvári Pravoszláv Eparchia, élére új 
püspököt – Nesztor (Georgij Martinovics Szidoruk) – neveztek ki. Az ortodox 
klérus egyes tagjai aktívan részt vettek a szovjet hatalmi struktúrák működésé-
ben: jelen voltak a népi bizottságokban és az első kongresszus küldöttei között, 
aláírták az „újraegyesülésről” szóló Manifesztumot, közreműködtek a „megszál-
lók atrocitásait kivizsgáló” bizottságban stb. Mindazonáltal az ortodox egyház 
sem kerülte el a szovjet kontrollt. Aki közülük a hatalom akaratával ellenszegült, 
bebörtönözték. 1946-ban például a  szovjet katonák lelőttek a  Munkács-Prjasi 
Eparchia egykori ügyvezetőjét, Feofan (Szabov) hegument, valamint testvérét, 
Petro Szabov papot, és megsemmisítettek számos vallási kegytárgyat is.20 Moszk-
va közvetlen irányítása alatt működött: anyagi támogatást a Néptanácstól a loja-
litás fejében kaptak, miközben a fő cél a görögkatolikus egyház teljes felszámolá-
sa volt.21 A pravoszláv egyház Kárpátalján a szovjet egyházpolitika eszközévé vált: 
Moszkva közvetlen irányítása mellett működött, nélkülözve bármilyen autonó-
miát, és végrehajtotta a hatalom akaratát.

1946. január 24-én hatályba lépett a „Lelkiismereti szabadságról, az egyházi 
és vallási közösségekről” szóló rendelet, amely a vallási életet még szigorúbb ál-
lami ellenőrzés alá vonta. Kárpátalján két szovjet hivatal gyakorolta a szabályok 
betartásának ellenőrzését: az Orosz Pravoszláv Egyház Ügyeinek Tanácsának 
területi hivatala (Petro Lintur vezetésével) és a Vallási Kultuszok Ügyeinek Ta-
nácsának kárpátaljai területi hivatala (Szergij Ljamin-Agafonov irányításával). Ez 
utóbbi alá tartozott többek között a református, római katolikus és görögkatoli-
kus felekezetek igazgatása.22

A templomok pénzügyi irányítását kivonták a papság kezéből: a kezelés és az 
elszámolás a hatalom által kijelölt „Húszas Tanács”23 hatáskörébe került. A temp-

20	 ДАНИЛЕЦЬ, Ю. Православна церква на Закарпатті у першій половині ХХ ст. Ужгород: 
Карпати, 2009, p. 191–195.

21	 DAZO, F.P-14, op.1, szpr.665. ark.1–22.; DAZO, F.P-14, op.1, szpr.662. ark.1–11.
22	 Vallási Kultuszok Ügyeinek Tanácsa kárpátaljai területi megbízottja a  tárgyalt időszakban 

Szergij Ljamin-Agafonov (1946–1947), Mihail Raszputykó (1948–1959) volt. Az Orosz Pra-
voszláv Egyház Ügyeinek Tanácsa kárpátaljai területi megbízottjai Petro Lintur (1946–1947), 
Iván Romer (1947.03.–1948.03.), Grigorij Pancsenko (1948.03.–1948.07.), Anton Sersztyuk 
(1948–1960). DAZO, F.P-1490, op.4д, szpr.2. ark.11.

23	 A szovjet korszak valláspolitikai gyakorlatában, 1947-től kezdődően, az egyházak belső szerve-
zetét is alapvetően átalakították. A hagyományos presbitériumot és a gondnoki tisztséget meg-
szüntették, helyükre egy államilag ellenőrzött testületet, az ún. „húszas tanácsot” (russziszti-
kus nevén: „dvadcatka”) állították. Ez a gyülekezetek formális irányító szerve lett, amelynek 
tagjait a helyi vallásügyi hatóságok jóváhagyásával választották meg. A tanács élén elnök állt, 
akit a közösség gyakran kurátornak nevezett. A rendszer célja ezzel a konstrukcióval az egy-
házi autonómia korlátozása és a gyülekezeti élet közvetett állami felügyelet alá vonása volt. 
Az 1990-es évek elején a szovjet rendszer összeomlását követően visszaállították a történeti 
presbiteri rendszert, amely a gyülekezetek méretéhez igazodóan határozta meg a presbiterek 
számát és újra lehetőséget teremtett a  belső önkormányzatiság gyakorlására. Horváth, L.: 
A benei református gyülekezet története. Budapest–Beregszász: Hatodik Síp alapítvány–Man-
dátum Kiadó, 2001, p. 72.; SZABÓ, Á. A Kárpátaljai Református Egyházkerület revitalizációja 
1989–1998 között. In Fedinec Csilla (szerk.). Terek, intézmények, átmenetek. Budapest: Balassi 



176

VÁRADI Natália

lomi levéltárakat rendszeresen ellenőrizték, a hatóságok pedig megfigyelték a lel-
kipásztorokat és híveiket, különös figyelemmel a prédikációk tartalmára.24

Több település lakossága aktívan fellépett temploma bezárása ellen, ahogy 
ezt Mátyfalva esete is mutatja. Ahol a  helyi kolhozelnök és tanácselnök „mu-
lasztása következtében” a templom a hivatalos bezárás ellenére tovább működött, 
nyilvántartás és dokumentáció nélkül. Amikor az állami szervek megkísérelték 
az egyházi javak bírtokba vételét, a helyi Huszas Tanács néhány tagja mozgósí-
totta a lakosságot, akik megakadályozták a végrehajtást. A templomi harangok 
eltávolítására tett kísérlet során az egyik hívő félreverte a harangot, és a helyi 
hívek megakadályozták a harangok leszerelését is. A szovjet hatóságok az esetet 
a pártszervezet megerősítésének szükségességeként értékelték, követelve a temp-
lom végleges bezárását és kultúrintézménnyé alakítását, valamint az ellenállók 
felelősségre vonását.25

Az Ukrán SZSZK Állambiztonsági Hivatalának kárpátaljai részlege folyama-
tos megfigyelés alatt tartotta a papokat, lelkészeket és az aktív híveket. Informá-
torokat építettek be, akik jelentéseket készítettek a vallási közösségek működé-
séről, a lelkészi prédikációk tartalmáról, és provokátorok révén igyekeztek belső 
bomlasztást előidézni, a papság kompromittálásával is gyengítve az egyházi éle-
tet.26

A  szovjet hatósági jelentések szerint az egyházellenes propaganda „gyenge 
hatékonyságúnak” bizonyult, mert több településen – például Nagymuzsalyban, 
Nagybakoson, Macsolán és Dédában – továbbra is bérmálásra és konfirmációra 
készítették fel a gyerekeket, sok helyen Komszomol-tagok részvételével is. Egyes 
falvakban a  kolhozok csoportvezetői templomokat támogattak adományokkal. 
A  dédai pap lányának, aki a  kolhozelnök felesége volt, hamis igazolást állítot-
tak ki annak érdekében, hogy felvételt nyerjen a tanítóképzőbe. Ezen túlmenően 
a hatóságok kifogásolták, hogy számos iskolában „ellenforradalmárok” és „ku-
lákok” gyermekeiből lett pedagógusok tanítottak. A  lelkészek, otthonaikban 
konfirmációs foglalkozásokat szerveztek, amit a hatóságok különösen veszélyes-
nek tartottak. Miután értesült a  „kihágásokról” a  szovjet vallásügyi megbízott 
utasította Gencsy Béla püspököt a hasonló tevékenységek azonnali leállítására, 
és kilátásba helyezte a lelkészek regisztrációból való törlését, amennyiben nem 
engedelmeskednek.27

A terménybeszolgáltatás terhe a lelkészeket is sújtotta, jóllehet földbirtokkal 
alig rendelkeztek és állami fizetésben sem részesültek, emiatt sokan kénytelenek 
voltak államkölcsönt igényelni. Anyagi helyzetük nyomorúságos volt, gyakran 
kopott ruhában és elhasználódott lábbeliben jártak. A községekben a felnőtt hí-

Intézet Márton Áron Szakkollégium, 2015, p. 217.
24	 DUPKA, Gy., Koncepciós perek magyar elítéltjei…, p. 99.
25	 DAZO, F.1, op.1, delo Nr.3485, ark.97–99.
26	 DAZO, F.P-1490, op.1, delo Nr.1. ark.6–8.
27	 DAZO, F.17, op.7, od.zb.36, ark.21. Gencsy Béla szürtei (1923–1977), ungvári (1958–1961) lel-

kész és a Kárpátaljai Református Egyház püspöke (1949–1978).



177

A szovjet valláspolitika hatása Kárpátalja egyházi közösségeire az 1956-os magyar 
forradalom időszakának kontextusában

vek dönthettek úgy, hogy a kolhozban munkanapért kapott csekély juttatásukat 
a lelkésznek adják, de ezt nem mindenhol szavazták meg.28

Az egyházakat rendszeres beszámolási kötelezettség terhelte. Félévente, 
olykor ennél rendszeresebben is, kimutatást kellett készíteniük a vallási élet és 
a gyülekezeti működés minden részletéről: a templomlátogatók számáról, a ke-
resztelések, esketések, temetések számáról, a lelkészek és kántorok jövedelméről, 
az egyház pénzügyi forgalmáról, az orgona vagy harmónium meglétéről, az ál-
lamkölcsön-kötvények birtoklásáról, sőt a lelkész családjának anyagi helyzetéről 
is.29 Kimutatásokat kértek például szentelési ünnepségekről30 vagy templomfel-
újításokról, azok pontos költségadataival együtt.31 

Bár pénzügyi támogatást nem nyújtottak, a renoválásokat adminisztratív esz-
közökkel akadályozták: gyakran nem adták ki a szükséges engedélyeket. Az élet-
veszélyesnek ítélt épületet bezárták. Meghatározott időközönként kötelező volt 
a templomok és azok ingó- és ingatlanvagyonának felértékelése, valamint részle-
tes adatszolgáltatás a lelkész személyéről (képzettsége, lelkészi végzettsége, szol-
gálati ideje stb.) és a Húszas Tanács tagjairól (személyazonosító adatok, lakóhely, 
munkahely, nemzetiség, állampolgárság, büntetett előélet).32 A  beszámolókat 
a lelkész, az egyházelnök, titkár, pénztáros és gondnok hitelesítette aláírásával, 
s a megadott határidő elmulasztása esetén a késedelmes félnek személyesen kel-
lett a dokumentumokat a vallásügyi megbízotthoz eljuttatnia, ami rendszerint 
kellemetlenségekkel járt.33

A vallásügyi meghatalmazott előírta, hogy az egyházak minden könyvleltárát 
és hivatalos dokumentumát orosz nyelvű, hiteles fordításban kellett benyújtani, 
amelyet kijelölt szakfordító készített. Ha az egyház nem tudta fedezni a fordítás 
költségét, és magyar nyelven nyújtotta be iratait, a püspöki hivatal ezeket vissza-
küldte, sőt gyakran bírságot is kiszabtak emiatt.34

Az egyházaknak minden díjat, biztosítást stb. időben kellett teljesíteniük. 
Ezek összege jelentős terhet rótt a gyülekezetekre. Tartozás esetén a templomot 
rövid időn belül bezárták.35

A hívek csak közvetlenül a templomban vagy az egyház hivatalos pénztárosá-
nál helyezhették el adományaikat.36

28	 Kárpátaljai Református Egyházkerület Levéltára, Körlevelek (a  továbbiakban: KREKL), F.I, 
10.C, 1961. december 04

29	 KREKL, F.I, 10.C. 1964. november 27.; KREKL, F.I, 10.C, 1963. október 28.; KREKL, Igazgatási 
iratok, F.I, 10.C., 1957. február 4.; KREKL, F.I, 10.C., 1967. augusztus 28.

30	 KREKL, Igazgatási iratok, F.I, 10.C., 1956. február 20.
31	 KREKL, F.I, 10.C., 1957. január 29.
32	 KREKL, Igazgatási iratok, F.I, 10.C., 1958. április 16.
33	 KREKL, F.I, 10.C. 1961. november 24.; KREKL, F.I, 10.C., 1965. december 3.
34	 KREKL, Igazgatási iratok, F.I, 10.C., 1957. február 14.
35	 KREKL, Igazgatási iratok, F.I, 10.C., 1958. január 10.; KREKL, Igazgatási iratok, F.I, 10.C., 1959. 

október 19.
36	 KREKL, Igazgatási iratok, F.I., 10.C., 1964. szeptember 25.



178

VÁRADI Natália

Ha az egyházi vezetők meghívást kaptak nemzetközi egyházi konferenciákra, 
kiutazásukat csak engedély birtokában tehették meg, a költségeket pedig az egy-
házaknak kellett vállalniuk.37

Bary Gyula 1949. decemberi halálát követően, a Kárpátontúli Egyetemes Re-
formátus Egyház főesperesi tisztét 1950. január 1-től 1978-ig Gencsy Béla szürtei 
lelkész töltötte be,38 aki 1956 januárjában kérelmezte, hogy a  református egy-
ház élén ne dékán („декан”), hanem püspök („епископ”) álljon,39 amit a Vallási 
Kultuszok Ügyei Tanácsa március 27-én engedélyezett, így 1956. április 15-étől 
hivatalosan püspökként vezette az egyházat.40

A szovjet hatalom súlyos terhekkel és korlátozásokkal nehezítette az egyhá-
zak és híveik életét, azonban politikai céljai érdekében képes volt instrumenta-
lizálni a vallási közösségeket. Igy például 1955 tavaszán, a hatóságok utasításá-
ra, Gencsy Béla református püspök körlevélben szólította fel a  lelkipásztorokat 
és híveket, hogy csatlakozzanak a Szovjet Békevédelmi Bizottság aláírásgyűjtő 
kampányához. A felhívás a nemzetközi béke védelmére hivatkozva próbálta moz-
gósítani az egyházi közösségeket, hangsúlyozva a béke melletti egységes fellépés 
fontosságát, és elrendelve a felhívás szószékről történő kihirdetését. Az egyházat 
tehát, a szovjet hatalom a propaganda eszközévé kívánta felhasználni.41

A hatósági tilalmak dacára számos közösség folytatta vallási hagyományait. 
Például 1956 novemberében a szovjet vallásügyi hatóságok arról kaptak jelentést, 
hogy Györke István (Beregújfalu, 1956-1959) és Huszti Béla (Kígyós, 1956–1968) 
református lelkészek – akik korábban szovjet internálótáborból tértek vissza – 
otthonaikban konfirmációs foglalkozásokat tartottak, amelybe Komszomol-ta-
gokat is bevontak.42 A tevékenységet a hatóságok veszélyesnek ítélték, az „illegális 
vallási nevelés” tevékenységének folytatásaként értelmezték. A vallásügyi hivatal 
megbízottja ezért utasította Gencsy Béla püspököt, hogy vizsgálja ki az esetet, 
tiltsa meg a lelkészeknek a magánlakásokban és templomokban történő vallási 
foglalkozások tartását. Engedetlenség esetén a regisztrációból való törlésüket he-
lyezte kilátásba.43

A Sztálin halálát követően kibontakozó, bár lényegében változatlan egyház-
politika 1953–1958 között jellemezte a szovjet vallásügyi gyakorlatot, amelynek 
keretében Petro Vilyhovij, az Ukrán SZSZK Vallási Kultuszok Ügyeinek Tanácsát 
irányító tisztviselő 1953. június második felében Ungvárra utazott és hangsúlyoz-
ta a vallási közösségek ellenőrzésének, valamint a felekezeti vezetőkkel folytatott 

37	 KREKL Igazgatási iratok, F.I, 10.C., 1961. május 13.; KREKL, F.I, 10.C., 1965. július 9.; KREKL, 
F.I, 10.C., 1966. június 24.

38	 KREKL, F.I, 10.C., ikt.sz. 1949/1.
39	 […] A református egyház által kezdeményezett kérdést a református egyház vezetésének „deka-

nátusról” „püspökségre” történő átnevezése ügyében, és így a „dékán” „püspökké” történő átne-
vezése ügyében engedélyezzük a nyilvántartásba vételről szóló igazolást kiállítottuk […]. DAZO, 
F.P-195, op.12, od.zb.41. ark.18.; ЦДАВОУ, F.4648, op.4, od.zb.182, ark.211–212.; ЦДАВОУ, 
F.4648, op.4, od.zb.176. ark. 2–14.

40	 DAZO, F.Р-195, op.12, od.zb.41. ark.43.
41	 KREKL, Felsőbbhatósági rendeletek, F.I, 10.C, 1955. március 22.
42	 ЦДАВОУ, F.4648, op.4, od.zb.214. ark.96–103.
43	 DAZO, F.P-195, op.12, od.zb.41. ark.110–111.



179

A szovjet valláspolitika hatása Kárpátalja egyházi közösségeire az 1956-os magyar 
forradalom időszakának kontextusában

hivatalos egyeztetések fontosságát. Az 1956-os forradalom idején, Kárpátalján F. 
M. Raszputyko, a Vallási Kultuszok Ügyei Tanácsának megyei megbízottja nagy 
figyelemmel kísért valamennyi felekezet, különösen a  református egyház tevé-
kenységét.44

1956-ban már folyamatban volt a szibériai lágerek felszámolása és az internált 
lelkészek, papok hazatérése, akik amnesztia révén szabadultak, de rehabilitáció-
ban nem részesültek és akik gyakran lakhatási nehézségekkel küzdöttek, hiszen 
a plébániák, parókiák addigra államosított ingatlanokká váltak. M. F. Raszputy-
ko V. I. Gosztyevnek, a  Vallási Kultuszok Ügyei Tanácsa megbízott elnökének 
1957. április 5-i  jelentésében olvashatjuk, hogy 1956-ban a  szibériai lágerekből 
hazatért papok és lelkészek visszatérése élénkítette a vallási életet Kárpátalján: 
számos hívő, aki korábban távol maradt a  templomtól, újra gyülekezeti életet 
kezdett, és több településen, például Huszton, Kisszelmencen és Benében a hívek 
ünnepségekkel fogadták a hazatért lelkipásztorokat, amit a hatóságok nem aka-
dályoztak meg. Nagyszőlősön húsvétkor látványos vallási szertartást tartottak, 
a református hívek száma pedig érezhetően nőtt a visszatért lelkészek tevékeny-
sége nyomán. A görögkatolikus papok hazatérését követően az unitus közösségek 
is aktivizálódtak.45

1956. július 1-jei adatok szerint Kárpátalján összesen 184 egyházközség mű-
ködött, 119 lelkésszel és 181 imaházzal. A felekezetek megoszlása a következőkép-
pen alakult: a református egyház 89 egyházközséggel, 89 imaházzal, 58 lelkésszel 
rendelkezett; a római katolikusok 59 egyházközséget, 59 imaházat tartottak fenn 
25 lelkésszel; az evangéliumi baptista keresztények 26 egyházközséget és 26 lel-
készt számláltak, 23 imaházzal; míg a hetednapi adventisták 10 egyházközséget 
10 imaházat működtettek, 10 lelkésszel. Ez a statisztika jól mutatja a vallási kö-
zösségek számszerű helyzetét és szervezettségét a térségben – a szovjet hatalom 
ideológiai nyomása ellenére – a forradalmat közvetlenül megelőző időszakban.46

Az 1956-os forradalom idején Kárpátalja, mint Magyarországgal határos ré-
gió, ahol 151 516 magyar élt,47 a szovjet katonai és politikai műveletek hátországa 
lett: a térségen keresztül vonultak a Magyarországra irányuló szovjet páncélosok, 
Ungváron szerveződött meg a szovjet politikai vezetés, amely Budapesttel, Szt-
rijjel és Moszkvával tartott kapcsolatot, és itt működött a deportáltak fogadására 
kijelölt börtön is;48 a Kárpáti Katonai Körzet már október 23-án este, összevonta 

44	 ЦДАВОУ, F.4648, op.4, od.zb.114. ark.22.
45	 ЦДАВОУ, F.4648, op.4, od.zb.214. ark.27–36.
46	 DAZO, F.P-195, op.12, od.zb.40. ark.65.
47	 MOLNÁR, J. – MOLNÁR D., I. Kárpátalja népessége és magyarsága a népszámlálási és nép-

mozgalmi adatok tükrében. Ungvár: PoliPrint, 2005, p. 9.
48	 A KGB levéltárában ránk maradt iratokból jól látszik, (főként Szovjetunióba deportált szemé-

lyek kihallgatási jegyzőkönyveiben), hogy a Magyar Államvédelmi Hatóság (ÁVH) és a KGB 
kárpátaljai szervezete szoros együttműködésben hajtotta végre a  deportálásokat. körülbe-
lül 2–3000 magyar állampolgárt deportáltak a Szovjetunióba. A fennmaradt adatok alapján 
38 nőt és 50 kiskorút is az ungvári börtönben tartottak fogva. Архів Управління Служби 
Безпеки України в Закарпатській Області (a  továbbiakban Arhiv USZBU ZO), F.43, op.1, 
delo Nr.22. ark.1–207.



180

VÁRADI Natália

csapatait a határ mentén, majd a 128. lövész gárdahadosztály 1956. október 24-
én hajnalban átlépte a szovjet–magyar határt „rendfenntartás” céljából.49

Egyre több adat bizonyítja azt is, hogy az Ávósok a forradalom napjaiban Kár-
pátaljára menekültek. A KGB tájékoztató jelentései alapján az SZKP KB elnöksé-
ge ideiglenesen engedélyezte a magyar szabadságharcosok elől menekülő Belügy-
minisztérium karhatalmi tisztjeinek és családtagjainak, a magyar kommunista 
funkcionáriusoknak kárpátaljai befogadását. Róluk a Kárpátaljai Megyei Tanács-
nak kellet gondoskodnia, összesen 132 főről, akik Ungváron és Munkácson tar-
tózkodtak. Munkácson tartózkodott többek között Szobek András – egykori be-
gyűjtési miniszter, Matolcsi János – egykori földművelésügyi miniszter, Bethlen 
Oszkár – a Szabad Nép egykori főszerkesztője, Csáki István – az MDP Szolnok 
megyei pártiskolájának egykori vezetője, az MDP Szolnok megyei pártbizottság 
egykori másodtitkára, Dr. Háy László – a Magyar Nemzeti Bank egykori elnöke, 
Fodor Zoltán – az MDP Nemzetközi Kapcsolatok Osztálya vezetője és még so-
kan mások.50

Források bizonyítják, hogy az 1956-os szabadságharccal egy időben, valamint 
a forradalmat követő néhány hónappal később, Kárpátalján kisebb röplapterjesz-
tő középiskolásokból, fiatalokból álló csoportok fejezték ki szolidaritásukat a ma-
gyarországi forradalmárokkal. Ilyen csoport tevékenykedett Mezőkaszonyban,51 
Gálocson,52 Nagyszőlősön.53 A  csoportok tevékenysége hamar lelepleződött, 
hiszen főként tapasztalatlan fiatalok, iskolások voltak tagjai, a  besúgóhálózat 
nagyon jól működött, a  lakosságot pedig erősebben megfigyelték, mint valaha. 
A letartóztatásokat követően a „politizáló” csoportok tagjai ellen a fő vád: „szov-
jetellenesség” „ellenforradalmiság”, „rendszerellenesség”, „fegyverrejtegetés” 
amiért esetenként 4–6 év börtönbüntetés is járt.

Az eddigi levéltári dokumentumok feldolgozása alapján elmondható, hogy 
összesen: 46 fő ellen zajlott bírósági eljárás, 18 főt ítélt el, akik összesen 24 évet 
töltöttek börtönben, 8 főt kizártak az egyetemről, 1 fő kihallgatás közben elhunyt.

1956 novemberében az ENSZ Közgyűlés XI. ülésszakán több állam is napi-
rendre tűzte a  magyar forradalom során történt szovjet beavatkozás kérdését. 
November 18-án Kuba határozati javaslatban követelte a magyar állampolgárok 
Szovjetunióba történő deportálásának leállítását, míg India, Indonézia és Ceylon 
másnap olyan javaslatot terjesztett elő, amely ENSZ-megfigyelők Magyarország-
ra történő beengedését sürgette. A magyar kormány november 20-án táviratban 
tagadta a deportálások tényét.54

49	 Interjú Sztorozsuk Andrással, aki szovjet katona volt az 1956-os forradalom idején. Az interjút 
készítette a szerző, 2002. október 23.

50	 ЗДАНОВИЧ, А. А. – БЫЛИНИН, В. К. – ГАСАНОВ, В. К. – КОРОТАЕВ, В. И. – ЛАШКУЛ, 
В. Ф. Венгерские события 1956 года глазами КГБ и МВД СССР: сборник документов. 
Москва: Объединенная редакция МВД РФ, 2009, p. 178.

51	 Archiv USZBU ZO, F.2558, op.1, delo Nr.3395.
52	 Archiv USZBU ZO, F.2558, op.1, delo Nr.3429.
53	 Archiv USZBU ZO, F.2558, op.1, delo Nr.3385.
54	 BÉKÉS, CS. – KECSKÉS D. G. (szerk.). A forradalom és a magyar kérdés az ENSZ-ben, 1956–

1963: Tanulmányok, dokumentumok és kronológia. Budapest: Magyar ENSZ Társaság, 2006, p. 
146–147.



181

A szovjet valláspolitika hatása Kárpátalja egyházi közösségeire az 1956-os magyar 
forradalom időszakának kontextusában

Annak ellenére, hogy Gencsy püspök valószínűleg tisztában volt a deportálás 
tényének valóságával, 1956. november 23-án írt levelében, „67 református lelki-
pásztor és 95 000 református magyar hívő” nevében, nyilvánosan cáfolta a kubai 
ENSZ-delegáció azon állítását, miszerint magyar lakosokat deportáltak volna 
a Szovjetunióba. Kijelentése szerint a határ menti falvak lakói semmiféle tömeges 
áttelepítést nem tapasztaltak a térség vasúti csomópontjain keresztül a Szovjet-
unióba. A béke védelmében és a nemzetközi be nem avatkozás elve mellett fog-
lalt állást, egyúttal kifejezte a magyarországi rend és nyugalom iránti imádságos 
támogatást.55

Gencsy ENSZ-nek írt, a deportálások cáfolatát tartalmazó levele miatt 1956 
őszén több hívő körében elégedetlenség támadt, ami M. Rotman, az Ukrán Kom-
munista Párt kárpátaljai bizottságának lektora 1959-es pártértekezleti összefog-
lalójából is ismert: „akadtak hívek, akik bojkottot fontolgattak Gencsy ellen.”56 
Ezt támasztja alá M. Mocsárkó a  kárpátaljai baptista egyház főpresbiterének 
beszámolója is, miszerint Gencsy 1956. december 16-án Istentiszteletet terve-
zett tartani az ungvári református templomban, azonban Tárczy Gyula helyi 
lelkész lebeszélte erről, mivel tudomásuk szerint a hívek a levél miatt ellenséges 
fellépésre készültek. Raszputyko 1956. decemberi jelentése alapján is az Ungvár 
környéki településeken élő hívek szerint, a levél miatt Gencsyt fizikai támadás, 
bántalmazás érte, ágyban fekvő beteg lett. Mindezeket ő maga cáfolta,57 azonban 
kérelmezte, hogy a református egyház székhelyét Szürtéről Ungvárra helyezzék 
át, amit a hatóságok engedélyeztek.58

1956-ban Gencsy Béla tevékenysége formálisan nem sértette a Szovjetunió 
törvényeit, személyi lapján is „lojális” 59 magatartást rögzítettek. Mindazonáltal 
a Vallási Kultuszok Ügyei Tanácsa kárpátaljai megbízottja, F. M. Raszputyko bi-
zalmatlanul viszonyult hozzá, különösen azt követően, hogy tudomására jutott: 
Gencsy eltitkolta Horkay Lajos, salánki lelkész (1945–1959) Magyarországra uta-
zásának valódi szándékát: az ország végleges elhagyását a forradalom napjaiban.60

A szovjet hatóságok elvárták volna, hogy a szovjet–magyar határ menti te-
lepülések lelkipásztorai és papjai nyilvánosan cáfolják a magyar állampolgárok 
deportálásának tényét, ám ezt nem tették meg. Sőt, a forradalom idején a refor-
55	 ЦДАВОУ, F.4648, op.4, od.zb.182. ark.278.
56	 DAZO, F.1, op.1, delo Nr.3485. ark.148.
57	 DAZO, F.P-195, op.12, od.zb.41. ark.119.
58	 DAZO, F. P-195, op.12, od.zb.41. ark.121.; ЦДАВОУ, F.4648, op.4, od.zb.214. ark.34.; DAZO, 

F.P-195, op.12, od.zb.41. ark.120.
59	 ЦДАВОУ, F.4648, op.4, od.zb.182. ark.250.
60	 A források tanúsága szerint Gencsy Béla az 1956-os forradalom idején védelmébe vette a Ma-

gyarországon tartózkodó, majd onnan hazatérő lelkészeket, így Horkay Lajost, Salánk és 
Szécsényi Istvánt, Huszt lelkészét, akikről biztosította a szovjet hatóságokat, hogy magyaror-
szági tartózkodásuk idején nem vettek részt a forradalmi eseményekben. Horkay az 1956-os 
forradalom idején Magyarországon tartózkodott, és csak december 24-én tért vissza Kárpátal-
jára. Raszputyko, a vallásügyi megbízott már novemberben kérte Gencsyt, hogy Horkay haza-
térését követően azonnal vezesse őt hozzá, még mielőtt újra szolgálatba állna. Gencsy azonban 
csak akkor tájékoztatta a hatóságot Horkay visszatéréséről, amikor megbizonyosodott arról, 
hogy a  lelkészt nem fenyegeti retorzió magyarországi tartózkodása miatt. Hasonló módon 
megvédte Szécsényit is, aki 1956. október-november folyamán Budapesten a fiánál, majd Deb-
recen mellett a szüleinél vendégeskedett. DAZO, F.P-195, op.12, od.zb.41. ark.113–121.



182

VÁRADI Natália

mátus falvak aktív gyülekezeti tagjai házról házra járva tájékoztatták a híveket 
a Szabad Európa Rádió híradásairól.61 Ezzel szemben M. Mocsárkó, valamint F. 
Kovács és J. Trohak, munkácsi és beregszászi baptista presbiterek levélben tagad-
ták a deportálások tényét, amelyet több gyülekezetben, például Oroszmokrán is 
felolvastak. Azonban a hívek egy része nyilvánosan is kétségét fejezte ki, hogy 
valóban kizárható lenne a deportálások megtörténte. Ennek következtében több 
tagot kizártak a gyülekezetből.62

A római katolikus egyház vezetői 1956-ban nem tagadták a magyar állam-
polgárok deportálásának tényét, amit Raszputyko 1957. áprilisi jelentésében 
kifogásolt, megjegyezve, hogy a forradalom idején rendkívül sokan vettek részt 
a katolikus templomok szertartásain, miközben a papok közül senki nem szólalt 
fel a Szovjetunió védelmében.63 A forradalom alatt a misék száma számos tele-
pülésen megnőtt, mint például: Rahón, Aknaszlatinán, Técsőn, Benében, Szoly-
ván, Nagybereznán, Szerednyén, Kisszelmencen, Császlócon és Tiszaújlakon. 
Aknaszlatinán 1956. október 31-én a temetőben magyar nemzeti színű zászlót 
helyeztek el az első világháborús emlékműnél. Bótrágyon a hívek a templomuk 
követelték vissza templomukat, amelyet 1946–1947-ben alakítottak át kolhoz-
malomnak. Rahón a katolikus imaház homlokzatán lévő órát a magyarországi 
események idején európai időre állították át, ami miatt a papot figyelmeztetésben 
részesítették és az órát visszaállították moszkvai időre.64

1956. november 13-án, Gencsy és felesége vendégségben járt Mocsárkó Mi-
hály főpresbiter 50. születésnapján, ahol a magyarországi események is szóba ke-
rültek: míg Gencsy felesége elítélte a  forradalom résztvevőit a  gyilkosságok és 
a „feudális rend visszaállításának szándéka” miatt, addig Gencsy maga nem mon-
dott elítélő véleményt sem Ravasz László püspökről, sem azokról a református 
lelkészekről, akiket a szovjet narratíva „horthysta terroristáknak” és az „imperi-
alizmus ügynökeinek” bélyegzett.65

A  források szerint Raszputyko bizalmatlansággal viseltetett Mocsárkó Mi-
hály iránt is, akit túlzottan ambiciózusnak és szubjektívnek tartott, ezért java-
solta, hogy Gencsy Béla püspökkel gyakrabban, Mocsárkó jelenléte nélkül talál-
kozzanak.66

Gencsy együttműködött a  szovjet hatalommal, így lehetősége volt megvé-
deni a református lelkészeket. Tudatában volt annak, hogy a nyílt szembenállás 
a szovjet rendszerrel lehetetlen lett volna, amit a korábbi letartóztatási hullámok 
tapasztalata is bizonyított, és a református közösségek fennmaradása is az alkal-
mazkodást kívánta meg.

Gencsy Béla főesperessé történő kinevezését követően feszültségek alakultak 
ki közte és Gecse Endre67 református lelkipásztor között, akit az 1956-os forra-

61	 ЦДАВОУ, F.4648, op.4, od.zb.214. ark.33.
62	 ЦДАВОУ, F.4648, op.4, od.zb.182. ark.279.; DAZO, F.P-195, op.12, od.zb.41. ark.117–118.
63	 ЦДАВОУ, F.4648, op.4, od.zb.214. ark.30.
64	 ЦДАВОУ, F.4648, op.4, od.zb.214. ark.96–103.
65	 DAZO, F.P-195, op.12, od.zb.41. ark.112–113.
66	 Uo. 114.
67	 Gecse Endre 1907. június 7-én született Gálocson református lelkészcsaládban: édesapja, 



183

A szovjet valláspolitika hatása Kárpátalja egyházi közösségeire az 1956-os magyar 
forradalom időszakának kontextusában

dalom egyetlen kárpátaljai mártírjaként tartanak számon. A konfliktus közvet-
len kiváltó oka az volt, hogy Gecse, Gálocson a gyülekezetben gyermekek szá-
mára tartott foglalkozásokat az istentiszteletek alatt vagy után, amelyet az 58. 
számú szovjet dekrétum tiltott. Emiatt Gencsy a püspöki hivatal elé idézte, meg-
rovásban részesítette, és bocsánatkérésre kötelezte őt. Józan Lajos későbbi husz-
ti lelkipásztor visszaemlékezése szerint azonban Gencsy 1958 májusában azért 
helyeztette át Gecsét Husztra, hogy ezáltal védelmet nyújtson számára a „gálocsi 
politizáló-röplapterjesztő csoport” ügyében induló felelősségre vonás elől.68

Az 1956-os magyar forradalom leverését követően a  KGB Kárpátalján pél-
dastatuáló fellépésre törekedett, hogy elrettentse a  rendszerrel szemben kriti-
kusan gondolkodókat. 1956 végén Gálocson egy helyi fiatalokból álló csoport 
szerveződött, amelyet „politizáló-röplapterjesztő csoportként” neveznek a  KGB 
dokumentumokban. Hat fiatal – Pasztellák István, Perduk Tibor, Molnár László, 
Tóth János, Deák Ferenc és Szanyi János – ellen emeltek vádat röplapok készítése, 
terjesztése, valamint lőfegyverek és robbanóanyagok rejtegetése miatt.69 Közülük 
Pasztellákot és Perdukot elítélték.70 A csoporttagokkal készített visszaemlékezé-
sek szerint „egy kiszáradt kútban találtak rá az elrozsdásodott, használhatatlan 
fegyverekre” és készítettek három röplapot.71 1958 októberében tartóztatták le 
őket. A hatóságok úgy értékelték, hogy a csoport kialakulását és tevékenységét 
közvetve Gecse református lelkész befolyásolta, mivel Pasztellák gyakran meg-
fordult könyvtárában, kölcsönzött tőle olvasmányokat.

Gencsy Gecsét 1958 májusában iktatta be a huszti gyülekezetbe, ahol letar-
tóztatásáig, 1958. december 2-ig szolgált, amikor is az ungvári KGB-börtönbe 
szállították. A huszti lakásán november 22-én és 29-én a hatóságok házkutatást 
tartottak, azzal az indokkal, hogy kapcsolatban állt a „gálocsi politizáló csoport” 
egyik tagjával, Pasztellák Istvánnal. A KGB vizsgálati anyagai szerint Pasztellák 
szovjetellenes nézetei – a külföldi rádióadások hallgatása és régi magyar történe-
lemkönyvek olvasása révén – Gecse hatására megerősödtek, aki állításuk szerint 
dicsérte az 1956-os forradalom résztvevőit és szovjetellenes magatartásra bátorí-
totta őt.72 A vád szerint ez vezetett ahhoz, hogy Pasztellák röplapokat készített az 

Gecse Géza, a helyi református gyülekezet lelkipásztora volt, édesanyja, Gecse Erzsébet egy 
magyarországi földbirtokos családból származott. Négygyermekes családban nőtt fel, bátyját, 
Istvánt 1944-ben hurcolták el szovjet táborba, ahonnan nem tért haza. Gecse Endre iskoláit 
Sárospatakon és Ungváron végezte, majd 1924–1928 között a Sárospataki Református Aka-
démián szerzett teológiai oklevelet. 1928-tól 1958-ig Gálocson szolgált, előbb segédlelkész-
ként édesapja mellett, majd önálló lelkészként. A család birtokát 1946-ban részben, 1948-ban 
teljesen elkobozták; ezután feleségével, Rózsa Leonával és örökbefogadott lányával, Golubec 
Jolánnal bérleményekben lakott a községben.

68	 BADÓ, Zs. „Mártír lelkész volt.” Gecse Endre emlékezete. In Kárpátalja 2003. október 17. 
144. sz. 5. www.karpataljalap.net/?q=2003/10/17/martir-lelkesz-volt. (Legutóbbi megtekintés: 
2003. október 29.)

69	 „A három szovjetellenes tartalmú röplap felszólította a magyar lakosságot, hogy a magyaror-
szági ellenforradalmi események második évfordulójának tiszteletére harcoljanak, a szabadsá-
gért és függetlenségért, továbbá küzdjenek a kommunizmus ellen.”– olvasható Pasztellák István 
vallomásában. Arhiv USZBU ZO, F.2558, op.1, delo Nr.3429, k.2. ark.42–60.

70	 Arhiv USZBU ZO, F.2558, op.1, delo Nr.3429, k.3. ark.185–187.
71	 Interjú Perduk Tiborral. Az interjút készítette a szerző: Téglás, 2016. 08. 17.
72	 Arhiv USZBU ZO, F.2558, op.1, delo Nr.3429, k.2. ark. 55–84.; ark.270–271.



184

VÁRADI Natália

1956-os forradalom második évfordulójára, amit kifüggesztett a településen, az 
1958. október 23-ára virradó éjszakán.73

1958. december 17-én az Ungvári Állami Egyetem két oktatóját – az Idegen 
Nyelv Tanszék docensét, a filológiai tudományok kandidátusát, valamint a Di-
alektológiai és Történelmi Materializmus Tanszék egyik oktatóját – bízták meg 
azzal, hogy irodalomtudományi szakértői vizsgálatot végezzenek Gecse Endre 
otthonában lefoglalt könyvekről. A KGB iratai szerint a  szakértői jelentés arra 
a következtetésre jutott, hogy az elkobzott könyvek „a fasiszta magyar burzsoá-
zia szellemi táplálékát” képezték, számos szovjetellenes rágalmat és a kommu-
nizmus megsemmisítésére való buzdítást tartalmaztak, amelyeket – a  jelentés 
szerint – a magyarországi 1956-os forradalom „ellenforradalmi elemei” is han-
goztattak, sőt „Kárpátalja visszacsatolását is követelték.”74

J. Golovánov őrnagy, a szovjet belügyi szervek vezető nyomozója, Gecse End-
re elhúzódó, ismétlődő kihallgatásai nyomán azzal vádolta lelkészt, hogy az lel-
kipásztori szolgálata során a magyar nemzetiségű ifjúság körében szovjetellenes 
és nacionalista szemléletet terjesztett, az 1956-os magyarországi forradalom 
résztvevőit dicsőítette, a magyar nép fellépését legitimnek és igazságosnak mi-
nősítette, valamint szovjetellenes és kommunistaellenes tartalmú kiadványokat 
terjesztett. E vádak alapján büntetőeljárás indult ellene a szovjet büntetőtörvény-
könyv 54–10 cikkelye értelmében. Bár Gecse Endre lelki ellenállása nem tört 
meg a fogva tartás alatt, 1959. január 4-én 19:55 órakor, a vizsgálati fogság során 
elszenvedett bántalmazások következtében életét vesztette.75

A  hivatalos jelentés szerint Gecse halálát hirtelen szívroham okozta, ame-
lyet kardioszklerózis és hipertónia váltott ki. Mindazonáltal rokonai és barátai 
meggyőződéssel vallották, hogy Gecse halálát a vallatás során elszenvedett verés 
okozta, mivel nem volt hajlandó beismerni a hatóság által megfogalmazott váda-
kat, miszerint 1956–1958 között szovjetellenes propagandát folytatott és a fia-
talságot fegyveres felkelésre buzdította. 1959. január 7-én katonai jármű érkezett 
feleségéhez, hogy közölje a halálhírt és elvigye őt a temetésre.76

A megtorlások során a gálocsi református lelkész, Gecse Endre vált vértanú 
áldozattá. Mivel a röplapterjesztő csoport tagjai fiatalok voltak, a hatóságoknak 
szükségük volt egy felnőttre, akire ráfoghatják a kárpátaljai szervezkedés irányí-
tását. Gecse személye, aki már puszta létezésével is zavarta a szovjet rendszert, 
alkalmasnak tűnt erre a  szerepre. Pasztellák visszaemlékezéséből tudjuk, hogy 
a vallatások célja mindig az volt, hogy megtudják, ki irányította a fiatalokból álló 
csoportot.77 Amennyiben elismeri, hogy szervezője volt egy a szovjet birodalom 
ellen tevékenykedő „fegyveres csoportnak” református lelkészként, emberek tu-
catjai kerültek volna a KGB ungvári börtön „kínzó kamrájába”, hogy ott „min-
73	 Arhiv USZBU ZO, F.2558, op.1, delo Nr.3429, k.3. ark.188–191.
74	 Arhiv USZBU ZO, F.2558, op.1, delo Nr.3429, k.2. ark.246–251.
75	 Arhiv USZBU ZO, F.2558, op.1, delo Nr.3429, k.2. ark.261–268.
76	 Interjú Molnár Lászlóval, a gálocsi politizáló csoport egykori elítéltjével. Az interjút készítette 

a szerző: 2016. augusztus 17., Gálocs.
77	 GORTVAY, E. (szerk.). Jó pásztor volt. Gecse Endre kárpátaljai mártír tiszteletes emlékezete. 

Emlékkönyv. Kárpátaljai Magyar Könyvek, 120. Ungvár–Budapest: Intermix Kiadó, 2004, p. 
11–68.



185

A szovjet valláspolitika hatása Kárpátalja egyházi közösségeire az 1956-os magyar 
forradalom időszakának kontextusában

dent beismerjenek,” onnan pedig a Gulárga. Hiszen az alapelv továbbra is ez volt: 
a bizonyítékok királynője a vádlott beismerő vallomása. Gecse azonban nem is-
mert be semmit, és ezzel megakadályozta, hogy mások is a KGB kezére jussanak.

A gálocsi csoport tagjaival készült interjúk megerősítik Gecse Endre ártatlan-
ságát: a lelkész nem politizált, nem vett részt a csoport tevékenységében, és papi 
hivatását lelkiismeretesen látta el.78 Pasztellák kérte a hatóságoktól a szembesí-
tést, hogy tisztázhassák Gecse szerepét, de erre nem került sor. 1992. október 25-
én a Kárpátaljai Magyar Kulturális Szövetség gálocsi alapszervezete emléktáblát 
avatott a  református templom falán a  lelkész tiszteletére. Földi maradványait 
1992. október 24-én exhumálták Ungvárról, majd a gálocsi temetőben helyezték 
örök nyugalomra. Bár Huszton csak néhány hónapot szolgált, a helyi gyüleke-
zet is megőrizte emlékét: 1996-tól márványtábla hirdeti nevét a templom falán. 
1993-ban Göncz Árpád magyar köztársasági elnök posztumusz 1956-os Emléké-
remmel tüntette ki.

A  fennmaradt iratok tanúsága szerint az 1956-os események idején a  helyi 
papság és a hívő közösségek is reméltek változást és enyhülést. Ezt mutatja pél-
dául, hogy Nagybégány római katolikus hívei gyűlést tartottak, majd 300 hívő 
nevében kérelmet nyújtottak be Kijevbe, a Minisztériumba a volt iskola-kápolna 
visszaállítása érdekében.79 Újlakon a helyi lelkész aláírásgyűjtést kezdeményezett 
templomuk újra nyitása céljából.80 Nagydobronyban a  korábban a  református 
templom udvaráról eltávolított, az első világháborúban elesett katonák emlékére 
állított szobrot újra felállították a temetőben, kelet felé fordítva, mintegy szim-
bolikus üzenetként, hogy a keleti határokat védje. Szerednyén a katolikus hívek 
felállították a templomkertben Hajnal báró és más földbirtokosok emlékművét. 
Beregújfaluban Györke István lelkész konfirmációra készítette a  gyerekeket, 
a kolhoz-munkásokat pedig dohányválogatás közben egyházi énekek éneklésé-
re buzdította, ami miatt a hatóságok engedélyének visszavonásával fenyegették 
meg, mivel az alkalmakat a „fanatikus vallási és burzsoá nacionalista érzelmek 
erősítésének” tartották, ami elvonja a híveket a társadalmi és kulturális munká-
tól.81 Akadtak egyházi vezetők, akik kórust szerveztek, vagy az esti Istentisztelet 
után a hívek a templomban maradtak verseket szavaltak, énekeltek.

A református püspök a hatóságok elvárásainak megfelelően 1957. januári kör-
levelében a világ békéjéért való imádságot sürgette, és kérte a lelkészeket, hogy 
működésükkel is járuljanak hozzá a „Világbéke megőrzéséhez.” 82

Raszputyko az egyházak helyzetéről az 1957. április 1-jei adatok alapján, rész-
letes jelentést küldött Vilyhovijnak és V. Povhnak, az UKP Kárpátaljai Megyei 
Bizottsága titkárának, 1957. április 5-én.

78	 Interjú Molnár Lászlóval, Perduk Tiborral. Az interjút készítette a szerző: 2016. augusztus 17., 
Gálocs és Táglás.

79	 A Beregszászi Római Katolikus Egyház Könyvtára, Jegyzőkönyv. kelt: Nagybégány, 1956. de-
cember 20.

80	 DAZO, F.454, op.74, ed.hr.33. 7.
81	 ЦДАВОУ, F.4648, op.4, od.zb.214, ark.27–36.
82	 KREKL, F.I, 10.C., 1957. január 29.



186

VÁRADI Natália

E szerint 1957-ben a római katolikus egyház 60 gyülekezettel rendelkezett, 
ami visszaesést jelentett az 1944-es 72-höz képest. Papjaik száma 48-ról 32-re 
csökkent, míg az imaházaké 68-ról 60-ra. A hívők száma 20 ezer fő volt a korábbi 
22 ezerhez képest.

A református egyház 90 gyülekezetet tartott fenn, míg 1944-ben még 99 volt. 
A lelkészek száma 1957-ben 66 fő volt, 1944-ben 84. Az imaházak száma 89-re 
csökkent a korábbi 97-ről, a református hívek száma pedig 60 ezer főt tett ki 1957-
ben.

Összességében 1957-ben a  két történelmi felekezet együttvéve 150 gyüle-
kezettel és 98 lelkipásztorral és pappal rendelkezett, ami jól mutatja az egyházi 
intézményrendszer fokozatos visszaszorulását a  szovjet valláspolitika nyomása 
alatt. Az imaházak száma 149 volt, míg a hívők létszáma 80 ezer fő körül moz-
gott. Az adatok a római katolikus és református közösségek szervezeti és szemé-
lyi erejének csökkenését tükrözik az 1944–1957 közötti időszakban, miközben 
továbbra is jelentős vallási jelenlétet mutattak Kárpátalja társadalmában, jelentős 
mértékben hozzájárulva a kárpátaljai magyarság megmaradásához.

A  jelentésben a  görögkatolikusok már nem szerepelnek, mivel Kárpátalján 
a Görögkatolikus Egyház felszámolása 1952 nyarára lezárult. A szovjet hatósá-
gok a híveket a pravoszláv hit felvételére kényszerítették,83 ami részben sikerült, 
ám sokan inkább a római katolikus vallást választották, mások pedig titokban, 
katakombaegyházként gyakorolták hitüket 1989-ig.84

1956 májusában Murányi Miklós, a Munkácsi Görögkatolikus Egyházmegye 
apostoli vikáriusa85, majd szeptemberben Chira Sándor püspök is amnesztiával 
szabadult a Gulágról; utóbbit 1949-ben 25 évre ítélték el. 86 Chira – aki a Szabad 
Európa rádió híradásai nyomán „Mindszenty mellett állt.” 87 – az 1956-os magyar 
forradalom híreinek hatására megerősödött abban, hogy továbbra is küzdenie 
kell a  görögkatolikus közösségért. Kiemelt feladatának tekintette az 1949-ben 
megszüntetett Hittudományi Főiskola befejezés előtt álló teológusainak felszen-
telését, ezért 1956. november 7-én Ungváron, Miskolci Tódor áldozópap lakásán, 
a körülmények miatti félelmek ellenére, négy kispapot pappá szentelt.

Az 1956-os magyar forradalom eseményei hatására több pap, köztük Szlivka 
Iván, Iváncsó Iván és Bácskay Antal visszavonta korábbi hittagadását és vissza-
tért a görögkatolikus egyházba, amiért a KGB Murányi Miklóst, Bendász Istvánt 
és Chira Sándort tette felelőssé. A KGB-jelentések szerint több unitus pap kérte, 
hogy gyülekezeteik ismét hivatalosan működhessenek. Voltak, akik kiléptek az 
83	 BENDÁSZ, I. Öt év szögesdrót mögött. Egy kárpátaljai görög katolikus pap naplója a Gulágon. 

Ungvár: Aggiornamento Könyvkiadó, 2012, p. 4.
84	 BENDÁSZ, D. A Munkácsi Görögkatolikus Egyházmegye a szovjet megszállás után és ma. In 

MOLNÁR D.E. – MOLNÁR D., I. (szerk.). A kommunizmus áldozatai, rehabilitációs alterna-
tívák Kelet-Közép Európában. Nemzetközi tudományos konferencia anyagai Beregszász, 2015. 
november 20–21. Beregszász: II. Rákóczi Ferenc Kárpátaljai Magyar Főiskola, 2016, p. 202.

85	 MAROSI, I. A Munkácsi Görögkatolikus Egyházmegye 1945. évi sematizmusa. Bendász Hagya-
téksorozat 3. Beregszász: Bendász István Görögkatolikus Könyvtár és Levéltár, 2020, p. 22.

86	 DAZO, F.2558, op.1, ed.hr.5392, ark.1–154.
87	 RISKÓ, M. Chira Sándor (1897–1983) munkácsi püspök élete és vértanúsága. Doktori (PhD) 

értekezés. Budapest. 2017. p. 168. http://real-phd.mtak.hu/490/19/risko_marianna_disszerta-
cio.pdf (Legutóbbi megtekintés: 2019. május 7.)



187

A szovjet valláspolitika hatása Kárpátalja egyházi közösségeire az 1956-os magyar 
forradalom időszakának kontextusában

ortodox egyházból. Ebben a  folyamatban római katolikus papok – Pásztor Fe-
renc, Bujaló Bernát és Hudra Lajos – is segítséget nyújtottak nekik, ezért Raszpu-
tyko 1957. április 5-i jelentésében hangsúlyozta, hogy meg kell akadályozni a ró-
mai katolikus papok támogatását az unitus egyház és annak hívei felé.88

1956. november 19-én G. G. Karpov, az Orosz Pravoszláv Egyházi Tanács el-
nöke levelet küldött Ungvárra A. G. Sersztyuknak, amelyben részletes jelentést 
kért az unitus papság helyzetéről és magatartásáról a magyarországi forradalom 
kapcsán. Karpov utasítása szerint a tájékoztatónak tartalmaznia kellett az unitus 
papok számát a megye területén november 20-i állapot szerint, külön kiemelve, 
hogy közülük hányan tértek haza börtönbüntetésből, továbbá információt kért 
a  papság politikai hangulatáról, egyházi tevékenységéről, a  hívek reakcióiról, 
vagy hogy milyen intézkedéseket tettek velük szemben a szovjet szervek.89

Válaszában Sersztyuk arról számolt be Karpovnak és G. Ja. Korcsevojnak, az 
USZSKZ Minisztertanácsa mellett működő Orosz Pravoszláv Egyházi Tanács el-
nökének, hogy az unitus papság tevékenysége a magyar forradalom idején nem 
mutatott változást. Tájékoztatása szerint az unitus egyház 90 olyan képviselője 
tért haza amnesztia vagy betegség okán, akiket korábban szovjetellenes tevé-
kenység, valamint a német–magyar megszállókkal való együttműködés és agitá-
ció miatt ítéltek el akár 25 évre.90

1956. december 1-i  jelentés szerint Kárpátalján 119 unitus pap élt, közülük 
29 nem volt börtönviselt. A szabadultak körülbelül 40%-a talált munkát, a töb-
biek betegségük vagy elutasításuk miatt nem dolgoztak. A hívek több települé-
sen, különösen a Rahói és a Nagyszőlősi járásokban pénzt gyűjtöttek a börtönből 
visszatért papok megsegítésére. A hatóságok fellépése ellenére a görögkatolikus 
közösségek titokban tartottak szertartásokat, temetéseket és liturgiákat, gyakran 
egy-egy római katolikus mise után. Továbbá a  KGB jelentés szerint az unitus 
papság politikai magatartása 1956 őszén passzív volt: „várakozó álláspontra he-
lyezkedtek, miután világossá vált, hogy a szovjet hadsereg bevonul Magyarország-
ra, nem hittek a  forradalom sikerében.” A papság körében ugyanakkor jelentek 
meg hírek arról, hogy a  szovjet kormány esetleg visszaállítja a  görögkatolikus 
egyházat autonóm egyházként, ezért tartózkodtak minden nyilvános megnyilat-
kozástól, nehogy befolyásolják a feltételezett döntést.

A jelentés azonban arról is beszámolt, hogy például Iván Szokol görögkato-
likus pap 1956. október 26-án, Ungváron megjegyzéseket tett egy korábbi gö-
rögkatolikus lelkész felé, míg Fedorko István pap nyilvánosan utasította el a pra-
voszláv egyházzal való egyesülést.91

88	 ЦДАВОУ, F.4648, op.4, od.zb.214, ark.31.
89	 DAZO, F.P-195, op.12, od.zb.44. ark.108.
90	 DAZO, F.P-195. op.12, od.zb.44. ark. 109–115.
91	 Részlet a jelentésből: „[…] I. I. Szokol unitus pap 1956. október 26-án, Ungváron, a hídon össze-

futott I. M Kondratovics, egykori görögkatolikus lelkésszel, és azt kiáltotta neki magyarul, hogy 
Irenej atya, minél előbb lépsz ki a pravoszláv hitből, annál jobb lesz neked. Hallottam már, hogy 
jönnek Magyarország felől […]. Egy másik példa, hogy Fedorkó unitus pap visszamonda a pra-
voszláv egyházzal való egyesülést. […] Szamos, Gandera, Logojda és más papok pedig ezt mon-
da: „Biztosak vagyunk benne, hogy a magyar ellenforradalmároknak nem fog sikerülni semmi. 
Ha esetleg győznének és ide jönnének, akkor elsősorban a pravoszláv papokat akasztanák fel 
[…].” DAZO, F.P-195, op.12, od.zb.44. ark.109–115.



188

VÁRADI Natália

Egy másik jelentés tanúsága szerint a hatóságok megfigyelése alapján az uni-
tus papok körében általános meggyőződés volt, hogy a breszti uniót vissza fogják 
állítani.92 Ezért Sersztyuk sürgette, hogy hivatalosan, szóban és az egyházi kiad-
ványokban is egyértelműen ki kell hirdetni: az unió visszaállítására nem kerül 
sor. „[…] Ez majd kiöli az unitus papság reményét és az unió visszaállításáért 
tett erőfeszítéseiket, ennek hatására pedig sokan lemondanak majd az illegális 
munkáról […].”93

A szovjet hatóságok minden eszközzel igyekeztek ellehetetleníteni a görög-
katolikus egyház újra szerveződésének reményét, bízva abban, hogy a püspökök 
és idős papok halálával a probléma magától megoldódik. Mindezek ellenére sem 
a papképzés, sem a titkos papszentelés nem szűnt meg. Murányit, Bendászt és 
Chirát állandó megfigyelés alatt tartották, gyakran idézték be kihallgatásra, 
lakásaikat rendszeresen átkutatták. Chira Sándort 1957. január 17-én – egyes 
források szerint a szülőfalujában tartott családi ünnepen, más források szerint 
karácsonykor végzett titkos liturgia miatt – ismét letartóztatták, és Murányi vi-
káriussal együtt öt évre száműzték a kazahsztáni Karagandába.94 Murányi 1957 
augusztusában tért haza, míg Chira a kitiltás hivatalos lejárta (1962) után is csak 
1964-től kapott engedélyt arra, hogy családlátogatásra visszatérjen Kárpátaljára. 
Ilyenkor a titkos egyházi összejöveteleket és papszenteléseket Bendász István és 
Holovács József szervezték meg.

A szovjet államhatalom a szektákat általában nem üldözte, mert eszközként 
tekintett rájuk a történelmi egyházak felszámolásában. Ugyanakkor a pártülése-
ken gyakran felhívták a helyi vezetők figyelmét a szekták „negatív” tevékenységé-
re. A jelentések kiemelték, hogy a szektások „érveikkel könnyebben sarokba szo-
rítják beszélgetőpartnereiket”. A párt utasításai szerint a szektásokkal szembeni 
fellépésre „a legkiválóbb elvtársakat” kellett kijelölni. A jehovistákat különösen 
veszélyesnek tartották, mivel „rugalmasabban alkalmazkodtak,” például beléptek 
a hadseregbe, részt vettek a szavazásokon.95

A zsidó közösségek sem kerülték el a hatóságok figyelmét. A hatóságok meg-
jegyezték, hogy […] a zsidók pedig nem a vallásuk miatt járnak az imaházakba, 
hanem leginkább az identitástudat végett […].”96

92	 1944 őszétől a  szovjet hatalom célzott akciót indított az Ukrán Görögkatolikus Egyház 
felszámolására. 1945 áprilisában őrizetbe vették Joszip Szlipij metropolitát, az egyház legfőbb 
elöljáróját. Ugyanezen év április 8-án a Вільна Україна [Szabad Ukrajna]című lembergi lap-
ban megjelent egy éles hangvételű politikai írás, amely az egyház történetét az 1596-os bresz-
ti uniótól kezdve torzítva mutatta be, és Andrij Septickij metropolitát gúny tárgyává tette. 
A  szovjet állambiztonsági szervek által irányított, 1946. március 8–10. között Lembergben 
megtartott egyházi gyűlés érvénytelennek nyilvánította a breszti uniót, és határozatot hozott 
az Ukrán Görögkatolikus Egyház beolvasztásáról az Orosz Pravoszláv Egyházba. A  kárpát-
aljai egyházmegye élén álló Romzsa Tódor püspök 1947-ben gyilkosság áldozata lett, míg az 
általa vezetett Munkácsi Egyházmegyét 1949. augusztus 28-án hivatalosan is megszüntették és 
ortodox joghatóság alá helyezték.

	 OFICINSZKIJ, R. Állam és egyház. In: Kárpátalja 1919–2009. Történelem, politika, kultúra. 
2010, p. 287–299.

93	 DAZO, F.P-195, op.12, od.zb.44. ark.109–115.
94	 DAZO, F.P-1723, op.2, od.zb.239. ark.69.
95	 DAZO, F.1, op.1, delo Nr.3485. ark.146.
96	 Uo. 147.



189

A szovjet valláspolitika hatása Kárpátalja egyházi közösségeire az 1956-os magyar 
forradalom időszakának kontextusában

Az egyházak sok esetben nem tudtak hatékonyan ellenállni sem az államilag 
támogatott ateizmus, sem a szekták térnyerésének, amelyek sok hívőt szakítottak 
ki közösségeikből. Bár az egyházak tekintélye és intézményi háttere meggyen-
gült, iskoláikat megszüntették, továbbra is jelentős társadalmi erőt képviseltek. 97

M. Rotman, az Ukrán Kommunista Párt Megyei Biztosságának lektora az 
1956-os időszakról az egyház kapcsán az 1959. szeptember 26-i pártértekezle-
ten beszámolójában hangsúlyozta, hogy Kárpátalján 90 református gyülekezet 
működésének jelentőségét nem szabad alábecsülni, hogy a  református egyház, 
„a nép temploma” erősebbnek mutatkozott, mint a katolikus, vezetője, Gencsy 
Béla püspök rugalmas, részt vett a világbékéért folytatott mozgalomban és le-
velet küldött az ENSZ-hez az 1956-os események kapcsán, az Amerika Hangja 
rádió tevékenységéről és az atomfegyverek betiltásának szükségességéről. 

Rotman szerint a református szertartások és ünnepek száma kevesebb volt, 
mint a katolikusoké vagy az ortodoxoké, és a hívők templomba járását inkább 
a  megszokás és a  közösségi elvárás, semmint vallásos fanatizmus jellemezte. 
Azonban figyelmeztette a pártértekezlet résztvevőit, hogy a papok komoly be-
folyással bírnak az emberek gondolkodására és viselkedésére, ami sokszor meg-
haladja a helyi párt- vagy Komszomol-szervezetekét, és nem garantálható, hogy 
a papok lojálisak a szovjet hatalomhoz. Kiemelte, hogy a református egyházi ha-
gyományok szorosan összefonódnak a magyar nacionalizmussal, amely az 1956-
os események során is megmutatkozott, amikor egyes hívek nemtetszésüket fe-
jezték ki Gencsy ENSZ-hez írt levele miatt, és voltak, akik bojkottálni akarták őt.

Ugyanezen az ülésen Rotman kritikát fogalmazott meg a vallásellenes pro-
paganda hatékonyságával kapcsolatban. Helytelennek tartotta, hogy a reformá-
tusoknak Vatikán-ellenes propagandát folytattak, miközben ők maguk is Vati-
kán-ellenesek. Rámutatott arra is, hogy a papok maguk köré gyűjtik a fiatalságot, 
szakköröket szerveznek, miközben a kolhozok és a pártszervek elhanyagolták az 
anyanyelvű felvilágosító munkát.98 Rotman kifogásolta, hogy a lakosság a gazda-
sági eredményeket gyakran nem a kolhozoknak, hanem a hitnek tulajdonította, 
továbbá hogy a kommunisták és családjaik templomba jártak, részt vettek egy-
házi ünnepségeken. Úgy vélte sokan azért jártak templomba, mert a pártvezetők 
is jártak. Véleménye szerint nem lett volna szabad megengedni a kommunisták-
nak, hogy a magánéletben kapcsolatot tartsanak fenn a papokkal vagy a Húszas 
Tanács tagjaival.

Az 1956-os forradalom leverése után a helyi KGB a lakossági szimpátiameg-
nyilvánulásokat elsősorban az ideológiai munka hiányosságaival magyarázta. 
Erre utal Sz. Jevdokimov, KGB-megbízott 1957. december 18-án, a  XII. bereg-
szászi járási pártkonferencián elhangzott beszámolója is, amelyben kiemelte: 
a Beregszászi járás ifjúsága a szocialista országok közösségének tagja, ám a „Hor-
thy-rendszer öröksége különösen erős hatással bír e területen.”Jevdokimov szerint 
a járási pártszervezet nem végzett kellően hatékony munkát a „burzsoá ideológia 
leleplezésében”. A papság a fiatalokat is bevonta vallási szertartásokba, például 
a gyónásba és áldozásba. Jelentésében hangsúlyozta, hogy különösen a többsé-
gében magyarlakta Beregszászi járásban kell megerősíteni az ideológiai tevé-
97	 GULÁCSY L. A kárpátaljai református egyház múltja és jelene, p. 46.
98	 DAZO, F.1, op.1, delo No.3485. ark.148–149.



190

VÁRADI Natália

kenységet, és fokozott ellenállást tanúsítani a „burzsoá nacionalizmussal” szem-
ben, amely az 1956-os magyar forradalom idején is megnyilvánult. Felszólította 
a pártszerveket, hogy reagáljanak a legkisebb „ellenséges fellépésre” is, és azon-
nal alkalmazzanak ellenintézkedéseket.99

A kommunista vezetés a járási pártüléseken rendszeresen bírálta a vallásel-
lenes politika és propaganda elégtelenségét. Az üléseken hangsúlyozták, hogy 
„az egyház nem más, mint a nép megtévesztése”, ezért minden kommunista alap-
vető kötelessége a vallásellenes agitáció széleskörű kiterjesztése. Bírálták a kol-
hoz elnököket, akik aki ugyan bírálták az egyházat, maguk és családjuk azonban 
rendszeresen templomba járt. A vezetés kiemelte, hogy ez a kettős magatartás 
aláásta a  kommunista nevelés hatékonyságát, mivel a  Komszomol-tagok elbi-
zonytalanodtak, látva, hogy a vezetők egyet mondanak és mást tesznek. A felszó-
lítás egyértelmű volt: meg kell követelni a kommunistáktól, hogy határozottan 
foglalkozzanak családtagjaik ideológiai nevelésével is, mivel a politikai nevelést 
a kommunistáknak elsősorban saját családjukban kell érvényesíteni.100

Ami a pravoszláv közösséget illeti, az 1956-ban a forradalom idején, passzív 
maradt; dokumentumok nem utalnak semmilyen megnyilvánulásra vagy reak-
cióra. Az egyházi vezetés rendkívül óvatosan viszonyult a kialakult helyzethez, 
elkerülve minden politikai konfliktust.

Összességében elmondható, hogy az 1956-os forradalom idején Kárpátalja 
kiemelt figyelmet kapott a  szovjet vezetéstől, mivel a  térség Magyarországgal 
határos volt és jelentős magyar kisebbség élt a vidéken. A forradalom leverését 
követően a szovjet hatóságok minden vallási közösséget és egyházi vezetőt még 
szorosabb ellenőrzés alá vontak, vallási közösségeket ideológiai ellenségként ke-
zelték az ideológiai munka hiányosságait okolva a helyi szimpátia-megnyilvánu-
lásokért.

A  helyi papság bár reménykedett a  változások eljövetelében, a  szovjet dik-
tatúra enyhülésében semmilyen szervezkedésben nem vett részt: többen éppen 
a szibériai lágerekből tértek haza, és tisztában voltak azzal, hogy a kommunista 
diktatúra besúgóhálózata teljesen átszövi az egyházi és társadalmi életet.

A kárpátaljai magyarság számára az 1956-os forradalom híre csak rövid ideig 
jelentett reményt, azonban az elnyomás erősödésével párhuzamosan nőtt a  la-
kosság ragaszkodása az egyházhoz, amit a szovjet vezetés tudatosan igyekezett 
akadályozni, megtörni mindazokat, akik nem voltak hajlandók együttműköd-
ni. A hatalom célja az volt, hogy az embereket megfossza identitásuk alapjaitól: 
anyanyelvüktől, vallásuktól, nemzeti kultúrájuktól és hagyományaiktól. 

A hatalom attól tartott, hogy szükség esetén a papok a lakosságot a szovjet 
hatalom ellen fordíthatják. Különösen a református egyházat tekintették veszély-
forrásnak, amelyet a magyar nemzeti identitás hordozójaként tartottak számon. 
Gecse Endre református lelkészt bár semmi nem bizonyította, hogy szervezője 
lett volna a gálocsi röplapterjesztő csoportnak, letartóztatták, a brutális vallatá-
sok során, 1959 januárjában agyonverték.

A római katolikus egyház és a görögkatolikus egyház helyzete is rendkívül 
nehézzé vált: a  görögkatolikus egyházat 1952-re felszámolták, papjait börtö-
99	 DAZO, F.15, op.5, od.zb.28. ark.223.
100	 DAZO, F.15, op.5, ed.hr.13. ark.7.



191

A szovjet valláspolitika hatása Kárpátalja egyházi közösségeire az 1956-os magyar 
forradalom időszakának kontextusában

nözték vagy deportálták. Az 1956-os események hatására néhány pap visszatért 
a  görögkatolikus egyházba, amit a  szovjet hatóságok gyanakvással figyeltek és 
elnyomtak. Murányi Miklós vikáriust és Chira Sándor püspököt ismét letartóz-
tatták, száműzték, és állandó megfigyelés alatt tartották.

Az 1956-os forradalom kárpátaljai vallási következményei tehát kettős ter-
mészetűek voltak: egyrészt fokozódott az elnyomás, az egyházak társadalmi po-
zíciója tovább gyengült, másrészt azonban a helyi közösségekben megerősödött 
a vallási és nemzeti identitás védelmének szándéka, amely hosszú távon hozzájá-
rult a vallási hagyományok fennmaradásához Kárpátalján.

A szovjet vezetés a vallásosságot a  szovjet nép morális és politikai egysége 
elleni veszélynek tekintette, ezért a vallási élet elfojtása a rendszer stabilitásának 
eszköze volt. Ez a vallásellenes politika egészen a nyolcvanas évek második felé-
ig változatlan maradt. Még 1986-ban is, taskenti látogatásán, Mihail Gorbacsov 
a vallás további elnyomására szólított fel, a szovjet állam hanyatlásával azonban 
fordulat következett be. 1988-ban a Vallásügyi Tanács – amely 1965-ben jött lét-
re a Pravoszláv Egyház és a Vallási Kultuszok Ügyeinek Tanácsa összevonásával 
– eltörölte azt a  jogszabályt, amely szerint az imaházak és templomok állami 
tulajdont képeznek. 1989-ben Gorbacsov vatikáni látogatásán bejelentette, hogy 
a Szovjetunióban törvény születik a lelkiismereti szabadságról és a vallás szabad 
gyakorlásáról, amely 1990. október 1-jén lépett hatályba. Az új szabályozás ér-
telmében megszűnt az állami ateista propaganda, az egyházak immár szabadon 
tarthattak fenn nemzetközi kapcsolatokat, és 1990. október 25-től engedélyezték 
a hitoktatást is – bár ekkor még csak fakultatív tantárgyként.

Vplyv sovietskej náboženskej politiky na cirkevné spoločenstvá na 
Zakarpatsku v kontexte obdobia Maďarskej revolúcie v roku 1956

Náboženské inštitúcie a  viera zohrávajú významnú úlohu v  živote národa 
i  jednotlivcov. Za sovietskej vlády však bola náboženská prax vnímaná ako ne-
zlučiteľná so štátom podporovaným ateizmom, čo viedlo k tomu, že komunistic-
ké vedenie systematicky potláčalo činnosť cirkví. Primárnym cieľom režimu bolo 
obmedziť náboženský vplyv znižovaním počtu veriacich a obmedzením činnosti 
cirkví výlučne na duchovné záležitosti. V rokoch 1945 až 1946 boli cirkevné ma-
jetky vrátane budov a miest bohoslužieb vyvlastnené a konfesionálne školy prešli 
pod štátnu kontrolu. Sovieti očakávali, že kňazi časom zostarnú a zomrú bez ná-
stupcov, farnosti zaniknú, kostoly sa vyprázdnia a náboženstvo postupne zanikne, 
čím by mohla prevládnuť ateistická ideológia. Štátne vedenie využilo všetky do-
stupné prostriedky na potlačenie náboženských citov a odstránenie viery zo spo-
ločenského povedomia. Náboženské komunity a ich aktivity boli považované za 
zásadne nezlučiteľné so sovietskou víziou morálnej a politickej jednoty. V kontexte 
maďarskej revolúcie v roku 1956 sa Zakarpatsko – domov významnej maďarskej 
menšiny a región hraničiaci s Maďarskom – stalo kľúčovým logistickým centrom 
sovietskych vojenských a politických operácií. Región bol svedkom deportácií, vy-
šetrovaní a stal sa základňou sovietskeho velenia.



192

DEJINY A LITERÁRNE KONTEXTY RANÉHO 
KRESŤANSTVA: ÚVODNÁ SYNTÉZA VYBRANÝCH 

PRAMEŇOV

Mária KARDIS – Dominika TLUČKOVÁ

The history and literary contexts of early Christianity: An introductory synthesis of 
selected sources
Early Christian writings provide a context for the interpretation of various biblical passages 
and oral traditions. They also describe the lives of itinerant teachers and missionaries. This 
literature also includes the writings of apologists such as Aristides and Quadratus. These 
texts contain ideas similar to those found in other sources from the same period. The aim of 
the present article is to analyze the Jewish–Hellenistic background of early Christian writin-
gs, that is, the Jewish and Hellenistic presuppositions of their origin, and thus to present the 
novelty introduced by emerging Christianity. In this way, the text seeks to be not only a sour-
ce of knowledge but also an inspiration for further study and reflection on the richness of the 
literary heritage of early Christianity.
Keywords: Bible, christian writings, Aristides, Quadratus, Jews, Hellenism, Christianity. 

Úvod
Kresťanská literatúra ranokresťanských storočí sa zvykne označovať ako pat-

ristická literatúra. Ide o spisy, listy a diela kresťanských otcov, biskupov a uči-
teľov, ktorí boli svedkami viery, ktorú vysvetľovali v prvých storočiach. Ich dô-
ležitosť spočíva v  tom, že nám pomáhajú odhaliť, ako sa kresťanstvo rozvíjalo 
po prvom storočí.1 Literatúra kresťanského staroveku sa v  priebehu vývoja dá 
chronologicky rozdeliť do jednotlivých období.2 

Prvým z nich je prednicejské obdobie. Počas prvých troch storočí svojej exis-
tencie sa kresťanská Cirkev musela najskôr vymaniť zo židovského prostredia, 
ktoré ju sprevádzalo, a  potom sa vyrovnať s  prevažne helenistickou kultúrou, 
ktorá ju obklopovala. Právne postavenie, ktoré bolo v  tej dobé neisté, bolo vy-
stavené krutému prenasledovaniu. Prebiehalo to práve v  čase, keď sa vytváral 
osobitný systém viery, ktorý na jednej strane definoval postavenie voči judaizmu 
a na druhej strane definoval svoj postoj voči gnosticizmu. Bolo to obdobie zmien 

1	 EHRMAN, B. D. After the New Testament: The Writings of the Apostolic Fathers. Part I. Har-
vard University Press : The Teaching Company Limited Partnership. 2005, s. 1.

2	 KELLY, J.N.D. Patristic literature. In Encyclopedia Britannica. Dostupné na : https://www.bri-
tannica.com/topic/patristic-literature. [online 22.11.2025].

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 2

Archív – Archives – Archiv – Levéltár – Archivum



193

Dejiny a literárne kontexty raného kresťanstva:  
úvodná syntéza vybraných prameňov

a experimentov, ktoré formovali organizáciu a etiku či učenie Cirkvi, ktoré sa 
odrážali hlavne v literatúre.

Článok vychádza z dostupných prekladov ranokresťanských spisov s použi-
tím historicko-kontextovej interpretácie. Jej použitie je kľúčové pre zaradenie 
jednotlivých spisov, pretože často to nie sú neutrálne, ale intervenčné texty. Bez 
rozlíšenia medzi opisom reality a normatívnym ideálom sa ľahko zamieňajú hod-
notové tvrdenia za historický fakt. V kľúčových pasážach sa analyzuje širší kon-
text textu a zohľadňujú sa aj alternatívne preklady, ak sú dostupné.

Charakteristika ranokresťanských prameňov
Spisy apoštolských otcov tvoria súbor najdôležitejších kníh, ktoré vedú 

k správnemu pochopeniu vývoja kresťanstva po Novom Zákone. Termín apoš-
tolskí otcovia vytvorili učenci, ktorí verili, že autori týchto kníh boli spoločníkmi 
alebo nasledovníkmi Ježišových apoštolov. Súčasní odborníci tento názor nepri-
jímajú, nakoľko sa pracuje s názorom, že niektoré knihy boli napísané neskôr.3 
Tradične sa názov používa na označenie zbierky najstarších kresťanských spisov 
mimo Nového zákona. Tieto dokumenty sú primárnym zdrojom na štúdium ra-
ného kresťanstva, najmä postapoštolského obdobia (asi 70 − 150 n. l.). Poskytujú 
významné a často jedinečné pohľady do života kresťanov a histórie kresťanskej 
Cirkvi. Ide o obdobie, keď sa problémy už nedali riešiť hľadaním autoritatívnej 
odpovede od apoštolov. V dôsledku toho sa Cirkev musela začať zaoberať otázkou 
zdrojov autority a autoritatívnej tradície v čase, keď nové výzvy a tlaky, vnútorné 
aj vonkajšie, čelili novému náboženskému hnutiu čoraz silnejšie. Pre túto dobu 
je typické aj riešenie kľúčových udalostí, napríklad primát „jediného biskupa“, 
systém cirkevnej správy, pravidlá viery (tzv. regula fidei) a pod. Práve apoštolskí 
otcovia sú kľúčovými svedkami tejto doby.4 

Spisy z tohto obdobia sú skromné, pretože poslaním kresťanských otcov a uči-
teľov Cirkvi nebolo písať, ale ústne vyučovať. Za najstaršie príklady patristickej 
literatúry sa považujú spisy tzv. apoštolských otcov. Pomenovanie je odvodené 
od ich údajných kontaktov s apoštolmi alebo apoštolskou komunitou. Všetky tie-
to spisy svedčia o rastúcom povedomí kresťanskej tradície, ktorá bola stelesne-
ná v učení, ktoré prednášali apoštoli. Medzi tieto spisy patrí cirkevný poriadok 
nazývaný Didaché – Učenie dvanástich apoštolov, ktorý sa zaoberá cirkevnými 
praktikami a morálkou, Barnabášov list a Hermasov pastier, pričom všetky sa 
občas vznášali na okraji kánonu NZ. Spisy obdobia odzrkadľujú a ilustrujú ťažké 
doktrinálne a organizačné problémy, ako je vytvorenie hierarchie a akceptovanie 
cirkevnej autority, ktoré v tom čase riešila Cirkev.5 Diela apoštolských otcov, ktorí 
sú prvými svedkami kresťanskej viery, obsahujú množstvo citátov zo SZ a NZ. 
Ich diela v sebe nesú základné učenie o Trojici, vtelení, organizácii cirkevného 

3	 EHRMAN, B. D. After the New Testament: The Writings of the Apostolic Fathers. Part I. Har-
vard University Press : The Teaching Company Limited Partnership. 2005, s. 1 – 2. 

4	 HOLMES, M. W. The Apostolic Fathers. Greek Texts and English Translations. Third Edition. 
Michigan : Baker Academic Grand Rapids, 2007, s. 3 – 5. 

5	 KELLY, J.N.D. Patristic literature. In Encyclopedia Britannica. Dostupné na : https://www.bri-
tannica.com/topic/patristic-literature. [online 22.11.2025].



194

Mária KARDIS – Dominika TLUČKOVÁ

spoločenstva a morálnom učení, ktoré je silne zafarbené asketizmom.6 Všetky 
spisy patria do obdobia 1. alebo 2. storočia a boli hlboko ovplyvnené židovstvom, 
ktoré preniklo do kresťanského myslenia a  praxe. Niektoré vedecké kruhy ich 
zaraďujú do oveľa širšieho kontextu súčasnej židovsko-kresťanskej literatúry.7 
Jej charakter možno posudzovať z pseudopigrafických diel, akými sú Nanebov-
stúpenie Izaiáša, Šalamúnove ódy a niektoré mimokánonické texty podľa vzoru 
Nového zákona.8 

Do tohto obdobia patria hlavné diela: 
•	 Apoštolské vyznanie viery (Symbolum Apostolicum).
•	 Didaché (Učenie dvanástich apoštolov).
Apoštolskí otcovia a diela v gréčtine:
1.	 Takzvaný Barnabášov list (koniec prvého storočia v Alexandrii).
2.	 Svätý Klement Rímsky (? – 102?) List Korinťanom/Epistola ad Corinthios 

(okolo 96), Opera adscripta, Druhý list Korinťanom/Ep. 2 ad Corinthios, 
Epistolae I – II Ad Virgines.

3.	 Sv. Ignác z Antiochie (? – 107): Seven Epistles/Sedem listov. 
4.	 Svätý Polykarp zo Smyrny (707 – 156). List Filipanom atď.
5.	 Papias z Hierapolisu (okolo 130): Explanation of the Oracles of Our Lord.
6.	 Pastier Hermas (Hermas žil v 2. stor.).9
7.	 List Diognetovi/Epistle to Diognetus.
8.	 Quadratov fragment/Fragment of Quadratus. 
S týmto delením však nesúhlasí Hubertus R. Drobner,10 ktorý niektoré zo spi-

sov radí do poapoštolskej literatúry, v období od r. 90 do r. 160 po Kr. Poapoš-
tolská literatúra podľa neho sformovala štyri literárne druhy, ktoré pokračovali 
v novozákonných formách a  sčasti vytvorili nové formy. Najskôr vznikli pravé 
listy, ktoré boli adresované celým obciam a boli určené na verejné prečítanie. Aj 
liturgia a cirkevný život vytvorili nové formy vyučovania, kázania a prvej kres-
ťanskej poézie. Keďže boli napísané žiakmi apoštolov alebo autormi, ktorí boli 
blízko apoštolskej obce, sú úzko príbuzné s novozákonnými spismi. Sedem tých-
to autorov či spisov tradične tvorí skupinu apoštolských otcov. Drobner sa odvo-
láva na Jeana-Baptistu Coteliera, ktorý v roku 1672 publikoval súhrnné vydanie 
Apoštolských otcov – SS. Patrum qui temporibus apostolicis floruerunt... opera... 
vera et suppositicia, ktorí rozkvitli v poapoštolskej dobe. Obsahovo ide o  listy 
Barnabáša, Klementa Rímskeho, Ignáca Antiochijského, Polykarpa zo Smyrny 
a Hermasovho Pastiera. Neskôr k nim boli ešte pridané časti Papiáša z Hierapo-
lisu, List Diognetovi, Didaché a Quadratov fragment. Označenie zbierky Apoš-
tolskí otcovia bolo spochybňované od začiatku 20. stor. a  malo by sa od neho 

6	 HAMELL, J. P. Handbook of Patrology. Concise, authoritative guide to the life and works of the 
Fathers of the Church. Staten Island, New York : Alba house, 1968, s. 21. 

7	 Pozri tiež: TUGWELL OP, S. The Apostolic Fathers. New York : Continuum, 2001. s. 15.
8	 KELLY, J.N.D.: Patristic literature. In : Encyclopedia Britannica. Dostupné na : https://www.

britannica.com/topic/patristic-literature. [online 22.11.2025].
9	 HAMELL, J. P. Handbook of Patrology. Concise, authoritative guide to the life and works of the 

Fathers of the Church. Staten Island, New York : Alba house, 1968, s. 19.
10	 Profesor cirkevných dejín, patrológie a teológie. Je členom Pápežskej komisie pre kresťanskú 

archeológiu. V súčasnosti pôsobí na teologickej fakulte univerzity Paderborn. 



195

Dejiny a literárne kontexty raného kresťanstva:  
úvodná syntéza vybraných prameňov

upustiť, pretože podľa literárno-historických kategórií nepredstavujú žiadnu jed-
notnú skupinu spisov. Podľa Drobnera na jednej strane niektoré z týchto spisov 
patria medzi apokryfy a na druhej strane poapoštolská literatúra v sebe zahŕňa 
oveľa viac ako len Apoštolských otcov.11

2 Hermasov Pastier 
V prípade tohto spisu sa môžeme stretnúť aj s názvami ako Apokalypsa alebo 

Pastor (Poimen), Pastor Hermae, Pastier. Ide o najdlhší a najpozoruhodnejší spis 
zo všetkých apoštolských spisov.12 

Hermasov Pastier sa snaží zmeniť rigorózny názor, že hriech spáchaný po 
krste nemožno odpustiť.13 Svojou literárnou formou je Pastier apokalypsou, na 
ktorú poukazujú aj štylistické prostriedky rozprávania ako videnia, vytrhnutia 
a nebeský list. Dielo týmto nasleduje židovskú apokalyptickú tradíciu s výnim-
kou postavy stareny a pastiera, ktoré sú spracované podľa rímskych vzorov her-
metickej literatúry.14 

Výklad učenia o  pokání v  spise je posudzovaný rôzne. Windisch, Dibelius 
zastavajú názor, že v najranejšom kresťanstve nebola po krste žiadna možnosť 
druhého pokánia. Preto malo dielo formu apokalypsy, priameho Božieho zjave-
nia a splnomocnenia, pretože sa nemohlo odvolávať na žiadnu cirkevnú tradíciu 
či autoritu. Poschmann a iní v diele vidia kodifikáciu už existujúcej cirkevnej pra-
xe alebo dokonca sprísnenie cirkevnej praxe na jedinú príležitosť pokánia. Nor-
bert Brox to upresňuje, že Cirkev síce pripúšťala jednorazové pokánie, to však 
mohlo byť a bolo odlúčiteľné. Dejiny poukazujú na skutočnosť, že do 5. storočia 
bola v prípade ťažkých hriechov praktizovaná jediná možnosť verejného pokánia. 
Skutky pokánia boli vyvinuté do takej obťažnosti, ako je napr. celoživotné zriek-
nutie sa manželského styku.15 

Spis má veľmi rozsiahly obsah, ktorý pozostáva z piatich vízií – videní (hora-
seis/visiones), dvanástich príkazov (entolai/mandata) a  desiatich podobenstiev 
(similitudines).16 Ústrednou myšlienkou je nabádanie k pokániu kvôli blížiacemu 
sa Pánovmu príchodu. Odpustenie sa dá udeliť – hoci s ťažkosťami – tým, ktorí 
sa previnili cudzoložstvom alebo smilstvom. Prísnosť sa vysvetľuje blízkosťou 
parúzie. 

V  prvej  časti, kde je opísaných päť videní, sa objavuje Cirkev ako nevesta. 
V pokynoch, ktoré dáva, nabáda ku kajúcnosti. Tretie videnie je najdôležitejšie, 

11	 DROBNER, H.R. Patrologie. Úvod do studia starokřesťanské literatury. Praha : Oikoymenh, 
2011, s. 70 – 71. 

12	 HAMELL, J. P. Handbook of Patrology. Concise, authoritative guide to the life and works of the 
Fathers of the Church. Staten Island, New York : Alba house, 1968, s. 32. 

13	 KELLY, J. N. D. Patristic literature. In : Encyclopedia Britannica. Dostupné na : https://www.
britannica.com/topic/patristic-literature. [online 22.11.2025].

14	 DROBNER, H.R.: Patrologie. Úvod do studia starokřesťanské literatury. Praha : Oikoymenh, 
2011, s. 65.

15	 DROBNER, H.R.Patrologie. Úvod do studia starokřesťanské literatury. Praha : Oikoymenh, 
2011, s. 65 – 66. 

16	 HAMELL, J. P. Handbook of Patrology. Concise, authoritative guide to the life and works of the 
Fathers of the Church. Staten Island, New York : Alba house, 1968, s. 32. 



196

Mária KARDIS – Dominika TLUČKOVÁ

pretože predstavuje spoločenstvo svätých pod obrazom veľkej veže, ktorá vyrastá 
z vody a je postavená zo štvorcových a žiarivých blokov. Tí, ktorí stratili milosť, 
sú predstavení ako ležiace kamene, ktoré treba pred vložením do veže orezať 
a vyleštiť.17 Piate videnie predstavuje úvod k nasledujúcim knihám.18 

Videnia sa začínajú rozprávaním o tom, ako bol Hermas kúpený ako otrok 
istou Rhodou v Ríme a neskôr bol prepustený. Jedného dňa ju uvidel, ako sa kúpe 
v rieke Tiber. Keď ju odprevádzal z rieky a uvidel jej krásu, tajne si prial, aby mal 
práve takúto ženu za manželku. O niekoľko dní neskôr na ceste do Kúmy – sídla 
Sibylly severne od Neapolu, mal videnie. Vo videní mal zjavenie nebeského ob-
razu Rhody, ktorá ho poučovala o tom, že jeho prianie už len v myšlienkach bolo 
hriešnym cudzoložstvom. Potom sa mu zjavila starena v žiariacom odeve, ktorú 
Hermas spočiatku pokladal za Sibyllu, no neskôr ho poučila o tom, že predstavuje 
zosobnenie Cirkvi. Žena povoláva Hermesa a celú jeho rodinu k pokániu. Druhé 
videnie sa odohráva o rok neskôr na tom istom mieste. Starena odovzdá Herme-
sovi malú knihu („nebeský list“), ktorá ukladá kresťanom povinnosť k pokániu. 
Hermes dostáva príkaz, aby knihu odpísal spolu s ďalšími budúcimi videniami 
a oznámil ich Cirkvi v Ríme a ďalších mestách. V treťom videní starena, ktorá 
postupne mladne, mu ukáže stavbu veže, ktorá symbolizuje Cirkev. Veža bude 
dokončená až vtedy, keď všetci kresťania dosiahnu dokonalosť prostredníctvom 
pokánia. V poslednom, piatom videní už vystupuje druhý zjavovateľ, ktorým je 
anjel pokánia, v podobe pastiera. V nasledujúcich častiach príkazov a podoben-
stvách spisu anjel ukazuje, čo je to dokonalé kresťanstvo.19 

Cieľom  druhej časti, ktorá obsahuje príkazy a  podobenstvá, je uvedomiť si 
a vysvetliť vieru v jedného Boha, jednoduchosť, pravdivosť, cudnosť, trpezlivosť, 
schopnosť rozlišovať, bázeň pred Pánom, zdržanlivosť či dôveru v Boha a pod. 
Podobenstvá zas varujú pred svetskosťou, hovoria o čistote, pôste, pokání, súžení 
a pod.20

Dôležitosť spisu spočíva hlavne v jeho učení o možnosti odpustenia smrteľ-
ných hriechov, prevažne odpadlíctva a cudzoložstva. Pastier pripúšťa aj odpus-
tenie hriechov pokáním (metanoian hamartion) a milosťou, ako keď bolo len od-
pustenie hriechov prostredníctvom krstu21 – prikázanie 4, 3, 1 – 7: „Ešte sa ťa, 
Pane, chcem na niečo opýtať.“ „Hovor,“ povedal. „Pane, počul som od niektorých 
učiteľov, že nie je iné pokánie ako to, keď sme vstúpili do vody a prijali odpustenie 
svojich doterajších hriechov.“ „Dobre si počul,“ odpovedal, „je to tak. Ten, komu 
sa hriechy odpustili, nemá už hrešiť, ale žiť vo svätosti. Keď sa však na všetko 
podrobne vypytuješ, vysvetlím ti i  toto, aby si nedával príležitosť na omyl tým, 

17	 HAMELL, J. P. Handbook of Patrology. Concise, authoritative guide to the life and works of the 
Fathers of the Church. Staten Island, New York : Alba house, 1968, s. 32.

18	 DROBNER, H.R. Patrologie. Úvod do studia starokřesťanské literatury. Praha : Oikoymenh, 
2011, s. 64.

19	 DROBNER, H.R.Patrologie. Úvod do studia starokřesťanské literatury. Praha : Oikoymenh, 
2011, s. 64-65.

20	 HAMELL, J. P. Handbook of Patrology. Concise, authoritative guide to the life and works of the 
Fathers of the Church. Staten Island, New York : Alba house, 1968, s. 32.

21	 HAMELL, J. P. Handbook of Patrology. Concise, authoritative guide to the life and works of the 
Fathers of the Church. Staten Island, New York : Alba house, 1968, s. 32.



197

Dejiny a literárne kontexty raného kresťanstva:  
úvodná syntéza vybraných prameňov

ktorí v budúcnosti uveria, alebo tým, ktorí práve uverili v Pána. Tí totiž, ktorí 
uverili teraz alebo v budúcnosti uveria, pokánie za hriechy nekonajú, tí dostali 
odpustenie predošlých hriechov. Ale tým, ktorí boli povolaní v posledných dňoch, 
Pán uložil pokánie, pretože Pán pozná srdce a vie všetko vopred. Pozná ľudskú 
slabosť a diablovu prefíkanosť, vie, že diabol bude robiť zlo Božím služobníkom 
a že sa k nim bude správať nepriateľsky. Vo svojej láske zmiloval sa Pán nad svo-
jím stvorením a ustanovil toto pokánie, a mne udelil moc nad týmto pokáním. Ja 
ti však hovorím: po tomto veľkom a svetom povolaní, ak bude ešte niekto zvedený 
diablom a zhreší, má len jedno pokánie, keby však aj naďalej hrešil a potom činil 
pokánie, tak to nemá žiadnej ceny pre takého človeka, len ťažko získa život.“ Tu 
som mu povedal: „Vydýchol som si, keď som si to tak presne od teba vypočul, lebo 
viem, že budem spasený, ak už nebudem hrešiť.“ „Budeš spasený,“ poznamenal, 
„a všetci, ktorí takto konajú.“22

Cesta k pokániu je podľa spisu stále otvorená, dlhá a ťažká. Pastier je prvým 
svedkom, ktorý sa pýta na jednotlivé zastávky a stupne kajúceho zadosťučinenia. 
Diskusia o pokání v prvotnej Cirkvi je potrebná na pochopenie problému, kto-
rý sa sústreďuje na otázku, či si Cirkev uvedomovala svoju moc odpúšťať všet-
ky hriechy a či túto moc aj použila. Hermas ako pastier je dôležitý v kontexte 
diskusie, pretože sa pýta na jednotlivé body, ktoré ho zaujímajú, ako napríklad 
o spôsobe pokánia, etiky, učenia o manželskej vernosti, ospravedlnenia, anjeloch, 
Cirkvi a pod.23

O autorstve diela nájdeme zmienku v Murátoriho fragmente (približne r. 200), 
v ktorom sa píše: „A veľmi nedávno v našich časoch, v meste Rím, napísal Hermas 
Pastiera (Pastora), keď jeho brat Pius, biskup, sedel na stolci mesta Ríma.“ To zna-
mená, že autorom spisu je Hermas. Táto zmienka zároveň vylučuje Origenovu 
identifikáciu Hermasa s  istým Hermasom, ktorý sa spomína v Liste Rimanom 
(Rim 16:14),24 a pravdivosť odkazu na pápeža Klementa. Pius I. bol pápežom v ro-
koch 140 – 155. Hermas pochádzal z gréckej, pravdepodobne kresťanskej rodiny. 
Bol privezený do Ríma a predaný ako otrok istej Rhode. Neskôr bol oslobodený, 
oženil sa a stal sa úspešným v podnikaní, ale v rodine šťastie nemal. Sám neho-
voril pravdu, jeho žena bola klebetnica a jeho deti udávali svojich rodičov, a počas 
prenasledovaní zapreli Krista. Na ceste z Ríma do Cumae/Kúmy dostal víziu.25 
Označenie Pastier dostal spis od druhej zjavenej osoby, ktorá v ňom vystupuje.26 

Dielo vzniklo približne v polovici 2. stor. (približne roky 140 – 150),27 prav-
depodobne kvôli potrebe obnoviť cirkevnú disciplínu a zo záujmu o odpustenie 

22	 MORDEL, Š. Diela apoštolských otcov. Pojednanie o dielach Apoštolských Otcov a spisy zo ži-
vota prvotnej cirkvi. Spišská Kapitula – Spišské Podhradie : Nadácia Kňazského seminára bis-
kupa Jána Vojtaššáka, 2007, s. 157 – 158. 

23	 HAMELL, J. P. Handbook of Patrology. Concise, authoritative guide to the life and works of the 
Fathers of the Church. Staten Island, New York : Alba house, 1968, s. 32 – 33. 

24	 „Pozdravte Asynkrita, Flegonta, Hermesa, Patrobasa a Hermasa, a bratov, čo sú s nimi.“
25	 HAMELL, J. P. Handbook of Patrology. Concise, authoritative guide to the life and works of the 

Fathers of the Church. Staten Island, New York : Alba house, 1968, s. 33.
26	 DROBNER, H.R. Patrologie. Úvod do studia starokřesťanské literatury. Praha : Oikoymenh, 

2011, s. 64.
27	 Drobner vo svojej knihe uvádza datovanie spisu v období 130 – 140. 



198

Mária KARDIS – Dominika TLUČKOVÁ

hriechov. Okolnosti, ktoré prinútili Hermasa písať, boli jeho vlastné chyby, ktoré 
spáchal v minulom živote. Chcel preto kázať o nevyhnutnosti a možnosti poká-
nia. Z diela môžeme vyčítať, že Hermas nebol ohnivým reformátorom, ale mo-
ralistom, pozorným pozorovateľom vtedajších spôsobov života a bol umiernený 
vo svojich požiadavkách. Pravdepodobne bol kňazom, no bez hlbšieho vzdelania 
a poznania, ktorý jasne rozlišoval medzi povinnosťou, záväzkami a radami úcti-
vosti.28 Je pravdepodobné, že Hermas mal k dispozícii nejaké staršie dielo, ktoré 
prepracoval. Takisto sa môžeme domnievať, že spis nadobudol novú aktuálnosť 
po vypuknutí montanistického29 sporu v Malej Ázii.30

História: Sv. Irenej, Klement Alexandrijský a Origenes dielo považovali za in-
špirované a zaradili ho do Kódexu. Eusébius a sv. Atanáz dielo schválili a odporú-
čali pre katechumenov. Sv. Hieronym, naopak, niektoré časti spisu zosmiešňoval. 
Tertulián, cirkevný otec a rímsky právnik, tento spis odsúdil ako falošný a nele-
gitímny („scriptura Pastoris quae solos moechos amat“ – kniha Pastor, ktorá si 
cení len cudzoložníkov). Záujem o knihu po období Tertuliána začínal postupne 
klesať a v časoch Hieronyma sa natoľko zmenil, že o nej vyhlásil: „Apud Lati-
nos paene ignotus est.“ – Latinci o nej sotva vedia./Medzi latincami je tento spis 
takmer neznámy.31

Rozdelenie a názvy kapitol spisu:32

I.	 Videnia
1.	 Videnie (1. kapitola – Zjavenie prvej ženy, 2. kapitola – Zjavenie druhej 

ženy; jej obžaloba, 3. kapitola – Reč a proroctvo druhej ženy, 4. kapitola – 
Povzbudenie k vytrvalosti).

2.	 Videnie
1.	 kapitola – Hermas dostáva knižočku na odpísanie,
2.	 kapitola – Napomenutie k pokániu,
3.	 kapitola – Napomenutie a útecha Hermasovi,
4.	 kapitola – Zjavenie o starej žene. 

28	 HAMELL, J. P. Handbook of Patrology. Concise, authoritative guide to the life and works of the 
Fathers of the Church. Staten Island, New York : Alba house, 1968, s. 33.

29	 Montanizmus/Catyphrygian je starokresťanské kacírske hnutie, ktoré založil prorok Monta-
nus z Phrygie (Frýgie) v 2. stor. Na Západe prekvitalo v Kartágu pod vedením Tertuliána. Podľa 
histórie Montanus upadol do tranzu a začal prorokovať pod vplyvom Ducha. Montaisti tvrdili, 
že hovoria hlasom Ducha, a apelovali na Cirkev, že musí prijať plnšie zjavenie. Ďalším aspek-
tom montaizmu bolo očakávanie druhého príchodu Krista, o ktorom sa verilo, že čoskoro zo-
stúpi na Zem nebeský Jeruzalem. Taktiež hlásali morálny rigorizmus. Čas pôstu sa predĺžil, 
nasledovníci nesmeli utiecť pred mučeníckou smrťou, odrádzalo sa od sobášov, zakazovali sa 
druhé sobáše, ktoré boli chápané ako cudzoložstvo. Pre viac informácií: ENCYCLOPAEDIA 
BRITANNICA: Montanizmus. Dostupné na : https://www.britannica.com/topic/Montanism. 
[online 14.12.2021].

30	 MORDEL, Š. Diela apoštolských otcov. Pojednanie o dielach Apoštolských otcov a spisy zo ži-
vota prvotnej cirkvi. Spišská Kapitula – Spišské Podhradie : Nadácia Kňazského seminára bis-
kupa Jána Vojtaššáka, 2007, s. 135. 

31	 HAMELL, J. P. Handbook of Patrology. Concise, authoritative guide to the life and works of the 
Fathers of the Church. Staten Island, New York : Alba house, 1968, s. 33 – 34. 

32	 Spracované podľa : MORDEL, Š. Diela apoštolských otcov. Pojednanie o dielach Apoštolských 
otcov a spisy zo života prvotnej cirkvi. Spišská Kapitula – Spišské Podhradie : Nadácia Kňazské-
ho seminára biskupa Jána Vojtaššáka, 2007, s. 137 – 213. 



199

Dejiny a literárne kontexty raného kresťanstva:  
úvodná syntéza vybraných prameňov

3.	 Videnie
1.	 kapitola – Zjavenie na poli,
2.	 kapitola – Videnie o stavbe veže, 
3.	 kapitola – Začiatok zjavení o veži,
4.	 kapitola – Šiesti mladíci sú vynikajúci Boží anjeli,
5.	 kapitola – Stavebné kamene naznačujú jednotlivých veriacich, 
6.	 kapitola – Význam jednotlivých kameňov, 
7.	 kapitola – Význam ostatných kameňov,
8.	 kapitola – Vzhľad siedmich žien, 
9.	 kapitola – Napomenutie bohatým a predstaveným Cirkvi, 
10.	 kapitola – Rozličné podoby ženy pri troch videniach,
11.	 kapitola – Vysvetlenie prvej podoby,
12.	 kapitola – Vysvetlenie druhej podoby,
13.	 kapitola – Vysvetlenie tretej podoby. 

4.	 Videnie
1.	 kapitola – Zjavenie veľkého zvera,
2.	 kapitola – Objasnenie netvora prostredníctvom panny (Cirkvi),
3.	 kapitola – Význam štyroch farieb na hlave netvora. 

5.	 Videnie

II.	 PRIKÁZANIA
1.	 prikázanie – Ver v jedného Boha a boj sa ho,
2.	 prikázanie – Utekaj pred ohováraním a čiň dobro, 
3.	 prikázanie – Nebudeš klamať!,
4.	 prikázanie – Predpisy o manželstve a pokání, 

1.	 kapitola – Zachovaj čistotu,
2.	 kapitola – Pokánie je poznanie,
3.	 kapitola – Pre pokrstených jestvuje iba jedno pokánie, 
4.	 kapitola – Druhé manželstvo je dovolené, ale sa neodporúča, 

5.	 prikázanie – Cvič sa v trpezlivosti a chráň sa hnevu, 
1.	 kapitola – Chvála trpezlivosti, 
2.	 kapitola – Zlé následky hnevu, 

6.	 prikázanie – O viere,
1.	 kapitola – Dobrá a zlá cesta, 
2.	 kapitola – Anjel spravodlivosti a zla, 

7.	 prikázanie – O bázni Božej, 
8.	 prikázanie – O zdržanlivosti, 
9.	 prikázanie – O dôvernej modlitbe, 
10.	 prikázanie – O smútku, 

1.	 kapitola – Smútok je horší ako nedôvera a hnev, 
2.	 kapitola – Smútok má zlé následky,
3.	 kapitola – Radosť prináša požehnanie, smútok škodí, 

11.	 prikázanie – O pravých a falošných prorokoch, 
12.	 prikázanie – O zlej žiadostivosti,



200

Mária KARDIS – Dominika TLUČKOVÁ

1.	 kapitola – Zlá žiadostivosť škodí ľuďom s prevráteným srdcom, 
2.	 kapitola – Zlé následky nezriadenej žiadostivosti, 
3.	 kapitola – Ako sa má slúžiť dobrej žiadostivosti, 
4.	 kapitola – Človek je pánom sveta, ale má byť aj pánom svojich žiadostí,
5.	 kapitola – Tomu, kto je pevný vo viere, diabol nemôže uškodiť, 
6.	 kapitola – Aj bývalí hriešnici môžu s  Božou pomocou premáhať po-

kušenia diabla. 

III.	 PODOBENSTVÁ 
Podobenstvá, ktoré mi Pastier povedal: 

1.	 podobenstvo – Ľudia tu nemajú trvalého miesta. Svojimi peniazmi si 
môžu získať bohatstvá pred Bohom cvičením sa v bratskej láske, 

2.	 podobenstvo – Dary bohatých chudobným Boh odmení, 
3.	 podobenstvo – Spravodliví a hriešnici sa vo svojom vonkajšom živote veľa 

od seba neodlišujú, 
4.	 podobenstvo – Ako odlišuje človek v  lete zelené stromy od suchých, tak 

v budúcom svete budú odlišní od seba spravodliví a hriešnici, 
5.	 podobenstvo – O pravom pôste, 

1.	 kapitola – Nie je plnohodnotný ten pôst, ktorý sa koná len v pôstnych 
dňoch, lebo správny pôst znamená dodržiavať Božie prikázania, 

2.	 kapitola – Podobenstvo o usilovnom robotníkovi vo vinici; jeho odmena, 
3.	 kapitola – Pravý pôst sa spája s plnením prikázaní a skutkami lásky 

k blížnym, 
4.	 kapitola – Pán dáva verným služobníkom milosť chápať podobenstvá, 
5.	 kapitola – Vysvetlenie podobenstva o vinici, 
6.	 kapitola – Prečo má Syn Boží v podobenstve rolu robotníka, 
7.	 kapitola – Zachovaj si svoje telo nepoškvrnené. 

6.	 podobenstvo – Viaceré videnia: 
1.	 kapitola – Podobenstvo o veselom pastierovi a vypustených ovciach, 
2.	 kapitola – Tento pastier je anjel požívačnosti a zvádzania. Videnie prí-

sneho pastiera, 
3.	 kapitola – Anjel trestu odovzdáva svojich zverencov anjelovi pokánia, 
4.	 kapitola – Aký vzťah je v trvaní trestu a trvaní rozkoše?,
5.	 kapitola – Ešte raz o trvaní rozkoše a trestu. Sú škodlivé a užitočné roz-

koše, 

7.	 podobenstvo – Hermas je vydaný trestajúcemu anjelovi pre hriechy svojich 
príbuzných, 

8.	 podobenstvo – Podobenstvo o vŕbe, 
1.	 kapitola – Zelené, polozelené a suché vetvy,
2.	 kapitola – Nositelia zelených vetví budú odmenení, suché vetvy budú 

naštepené, 
3.	 kapitola – Vysvetlenie zmyslu stromu a vetiev, 



201

Dejiny a literárne kontexty raného kresťanstva:  
úvodná syntéza vybraných prameňov

4.	 kapitola – Skúška zaštepených vetiev, 
5.	 kapitola – Ďalšie vysvetlenie vetiev,
6.	 kapitola – Význam jednotlivých vetiev, 
7.	 kapitola – Pokračovanie, 
8.	 kapitola – Pokračovanie, 
9.	 kapitola – Pokračovanie, 
10.	kapitola – Pokračovanie, 
11.	kapitola – Boh pomocou anjela pokánia povoláva všetkých k návratu, 

9.	 podobenstvo – Stavba hradu: 
1.	 kapitola – Vzhľad dvanástich kopcov,
2.	 kapitola – Skala a dvanásť panien pred skalnou bránou, 
3.	 kapitola – Stavební robotníci a prípravy na stavbu veže, 
4.	 kapitola – Nosenie kameňov cez bránu; stavba veže,
5.	 kapitola – Prerušenie stavby veže, 
6.	 kapitola – Skúška veže stavbárom, 
7.	 kapitola – Vyradené kamene sa majú použiť na stavbu veže, 
8.	 kapitola – Kamene pri veži; ich zamietnutie a využitie, 
9.	 kapitola – Pokračovanie: použitie kameňov ležiacich pri veži, 
10.	kapitola – Čistenie námestia pri veži,
11.	kapitola – Hermas ostáva pri pannách, 
12.	kapitola – Význam skaly a brány, 
13.	kapitola – Význam veže, panien a žien,
14.	kapitola – Zvedení ženami majú robiť pokánie, 
15.	kapitola – Mená žien a panien,
16.	kapitola – Aj proroci a apoštoli museli prijať krst,
17.	kapitola – Význam hôr,
18.	kapitola – Hriech veriacich je väčší ako hriechy neveriacich, 
19.	kapitola – Prvá a druhá hora,
20.	kapitola – Tretia hora, 
21.	kapitola – Štvrtá hora,
22.	kapitola – Piata hora, 
23.	kapitola – Šiesta hora, 
24.	kapitola – Siedma hora,
25.	kapitola – Ôsma hora,
26.	kapitola – Deviata hora,
27.	kapitola – Desiata hora, 
28.	kapitola – Jedenásta hora,
29.	kapitola – Dvanásta hora, 
30.	kapitola – Vybraté kamene na vežu,
31.	kapitola – Okrúhle kamene; napomenutie pre stádo a pastierov, 
32.	kapitola – Napomenutia k bezhriešnemu a mierumilovnému životu, 
33.	kapitola – Prečo boli vyplnené dutiny kameňov vzatých zo zeme. 



202

Mária KARDIS – Dominika TLUČKOVÁ

10.	podobenstvo – O pokání a dobrých skutkoch, Hermasov údel: 
1.	 kapitola – Moc a dôstojnosť Pastiera, 
2.	 kapitola – Svedectvo Pastiera o Hermasovi, 
3.	 kapitola – Hermas je odovzdaný pannám, 
4.	 kapitola – Napomenutie Hermasa, aby spravoval verne svoj úrad a aby 

majetní podporovali chudobných. 

List Diognetovi 
Lightfoot tento list nazval najvznešenejším z ranokresťanských spisov a Ave-

ry Dulles ho nazval perlou ranokresťanskej apologetiky.33 List Diognetovi a frag-
ment strateného Quadratovho spisu (o ktorom sa zmieňujeme nižšie) sú medzi 
Apoštolskými otcami jedinečné, pretože nie sú určené zasväteným či spoluve-
riacim, ale cudzincom. Ich zaradenie do obdobia apoštolských otcov je skôr zá-
ležitosťou tradície ako logiky. Pokiaľ ide o účel a žáner, je vhodnejšie ich zaradiť 
medzi kresťanských apologétov.34 Dokument je ďalej nesprávne pomenovaný: 
nejde o epištolu, teda list, ale správnejšie ide o apologetický traktát s epištolár-
nym úvodom a homiletickou prílohou.35

V starej kresťanskej literatúre sa tento list nikde nespomína. Existoval v gréc-
kom rukopise, ktorý však zhorel v Štrasburgu v roku 1870. V tomto rukopise36 
sa nachádzal za spismi sv. Justína – Argentoratensis Graecus ix,37 a  preto mu 
pripisovali autorstvo. Výskumníci však zistili, že text je od Justína štylisticky veľ-
mi vzdialený, preto bol rukopis nazývaný aj Ps(eudo)-Justín.38 V  súčasnosti sa 
všeobecne uznáva, že sv. Justín nemôže byť jeho autorom, pretože samotný autor 
listu sa nazýva žiakom apoštolov, čo vysvetľuje, prečo je list priraďovaný medzi 
diela apoštolských otcov – čo je v súčasnosti aj tak veľmi pochybné. Aj napriek 
tomu sa pracuje s hypotézou, že list pochádza z neskoršej doby. Poukazujú na to 
narážky na prenasledovanie kresťanov, čo by nasvedčovalo tomu, že list vznikol 

33	 BIRD, M. F. – MACKERRAS, K. H. The Epistle to Diognetus and the Fragment of Quadratus. 
In The Cambridge Companion to the Apostolic Fathers. Cambridge : Cambridge University 
press, University Printing House, 2021, s. 310. 

34	 HOLMES, M. W. The Apostolic Fathers. Greek Texts and English Translations. Third Edition. 
Michigan : Baker Academic Grand Rapids, 2007, s. 686. 

35	 BIRD, M.F. – MACKERRAS, K.H. The Epistle to Diognetus and the Fragment of Quadratus. In 
The Cambridge Companion to the Apostolic Fathers. Cambridge : Cambridge University press, 
University Printing House, 2021, s. 309 – 310. 

36	 Marrou uvádza 22 diel, ktoré tento 260-stranový rukopis obsahoval. Prvých päť diel bolo pri-
pisovaných Justínovi, z ktorých piaty bol List Diognetovi a niesol grécky názov, v preklade Od 
neho Diognetovi. Pre viac informácií: FOSTER, P. The Epistle to Diognetus. In The Writings of 
the Apostolic Fathers. London : T&T Clark, 2007, s. 150.

37	 BIRD, M. F. – MACKERRAS, K. H. The Epistle to Diognetus and the Fragment of Quadratus. 
In The Cambridge Companion to the Apostolic Fathers. Cambridge : Cambridge University 
press, University Printing House, 2021, s. 309. 

38	 BIRD, M. F. – MACKERRAS, K. H. The Epistle to Diognetus and the Fragment of Quadratus. 
In : The Cambridge Companion to the Apostolic Fathers. Cambridge : Cambridge University 
press, University Printing House, 2021, s. 311. 



203

Dejiny a literárne kontexty raného kresťanstva:  
úvodná syntéza vybraných prameňov

na konci 2. alebo na začiatku 3. storočia. 39 S istotou sa však nevie kým, kedy a kde 
bol list napísaný.

Ako sme už spomínali, text, ktorý sa stal známym ako List Diognetovi, sa 
nespomína v žiadnom zo zachovaných patristických spisov a stal sa známym 
iba prostredníctvom jediného rukopisu, ktorého históriu možno vystopovať až 
do pätnásteho storočia. Marrou vo svojom komentári k Diognetovi opisuje ob-
javenie rukopisu v Konštantínopole okolo roku 1436 mladým latinským kleri-
kom Thomasom d’Arezzom v obchode s rybami, medzi hromadou zabalených 
papierov. Podľa tohto príbehu d’Arezzo kúpil rukopis za nízku cenu. Keď sa 
vydal na misiu k  moslimom, odovzdal kódex budúcemu kardinálovi Jeanovi 
Stojkovičovi de Raguse. Listina zostala v Stojkovičovom vlastníctve až do jeho 
smrti v roku 1443, keď bola jeho knižnica prenechaná dominikánom a kartu-
ziánom v meste Bazilej. Hoci sú niektoré prvky tejto rekonštruovanej histórie 
špekulatívne, vychádza z osobných spisov Stojkoviča (známeho v tomto štádiu 
ako kardinál Giovanni da Ragusa). S istotou o histórii rukopisu môžeme hovo-
riť až od 16. storočia. V kódexe na zadnej strane zväzku bola rukou Johanne-
sa Reuchlina napísaná poznámka (1522), ktorá uvádzala, že rukopis bol v jeho 
opatrovníctve a že ho kúpil od bratov kartuziánov vo svojom rodnom meste. 
Od prvej polovice 16. storočia boli z rukopisu vytvorené tri prepisy. Prvý okolo 
roku 1580 B. Hausom sa tristo rokov strácal, až kým ho v  roku 1880 znovu 
neobjavili v univerzitnej knižnici v Tűbingene, kde sa dodnes nachádza. Druhý 
prepis bol J. J. Beurerom z  Freiburgu, ktorý skopíroval text okolo roku 1590 
a hoci sa tento prepis následne stratil, množstvo jeho čítaní sa zachovalo v prí-
lohe k vydaniu, ktoré vydal Stephanus (Henri Estienne). Edícia Princeps, ktorú 
vydal Stephanus, sa zakladala na prepise, ktorý sám urobil v roku 1586. Ďalej, 
ako poznamenáva Ehrman, v devätnástom storočí boli urobené dve starostlivé 
zoradenia rukopisu pre Ottovo vydanie textu, jeden od E. Cunitza a druhý od 
E. Reussa v roku 1861. Ale v roku 1870, počas francúzsko-pruskej vojny, zachvá-
til knižnicu v Štrasburgu, kam sa rukopis dostal niekedy v rokoch 1793 až 1795, 
požiar a rukopis zhorel.40 

Obsah listu sa člení na dvanásť kapitol. Úvodné riadky listu pripomínajú 
prológ Lukášovho evanjelia adresované Teofilovi (Lk 1, 1 – 5). Nemenovaný 
autor hovorí s príjemcom Diognetom takto:41 „Keďže vidím, najúžasnejší Diog-
netos, že sa mimoriadne zaujímaš o poznanie náboženstva kresťanov a kladieš 
na nich veľmi jasné a starostlivé otázky..., s radosťou vítam tento tvoj záujem 
a  prosím Boha, ktorý nám dáva silu hovoriť aj počúvať, aby som mohol byť 
schopný hovoriť tak, aby ste z počúvania mali čo najväčší úžitok, a aby ste mohli 
počúvať tak, že rečník nebude nič ľutovať.“ (Diog 1).42 Konkrétne sa pýtal na 
tieto tri otázky:
39	 ŠPIRKO, J. Patrologia. Život, spisy a učenie sv. otcov. Trnava : Ad Fontes, Spolok svätého Vojte-

cha, 1950, s. 55. 
40	 FOSTER, P. The Epistle to Diognetus. In The Writings of the Apostolic Fathers. London : T&T 

Clark, 2007, s. 147 – 148. 
41	 FOSTER, P. The Epistle to Diognetus. In The Writings of the Apostolic Fathers. London : T&T 

Clark, 2007, s. 148. 
42	 Pre viac informácií o Liste Diognetovi, text v jeho pôvodnom jazyku a anglickom preklade. 



204

Mária KARDIS – Dominika TLUČKOVÁ

1.	 Aká je bohoslužba kresťanov a prečo zavrhujú židovské a pohanské bo-
hoslužby?

2.	 Ako žijú kresťania medzi sebou?
3.	 Prečo kresťanské náboženstvo skrslo tak neskoro?43 
Autor mu na to odpovedá rozoberajúc pravdy pohanského a židovského ná-

boženstva. Opisuje život kresťanov a dodáva, že ich náboženstvo pochádza od 
Boha, ktorý ho zjavil svetu skrze svojho Syna. Na druhú otázku odpovedá, že 
kresťania žijúci na zemi sú dušou a požehnaním sveta. Na tretiu otázku odpove-
dá, že Boh poslal Spasiteľa tak neskoro preto, aby si človek mohol uvedomiť svoju 
skazenosť a nemohúcnosť.44

Veľmi podobné úvodné slovo s Evanjeliom podľa Lukáša môže naznačovať, že 
autor Listu Diognetovi ho podľa neho vedome modeloval a štylizoval. Táto po-
dobnosť sa však po úvode hneď končí. List má pedagogickú a apologetickú funk-
ciu, spomína viacero tém a námetov.45 Kresťanskí apologéti boli aktívni v druhej 
polovici 2. stor. a ich cieľom bolo vysvetlenie a obrana kresťanskej viery, praktík 
a morálky. Hlavným z týchto spisovateľov bol Justin Martyr, ktorý učil, že kres-
ťanstvo má skôr príbuznosť s filozofiou a rozumom než s mytológiou a ľudovým 
náboženstvom. V podobnom duchu sa List Diognetovi snaží povzbudiť svojich 
čitateľov, aby odložili predsudky a  uznali nadradenosť kresťanského chápania 
a služby Bohu v porovnaní so Židmi.46

Autor Listu Diognetovi píše so zručnosťou a vnímavosťou a venuje sa rovnako 
štýlu ako obsahu. Cieľ listu je pomerne jasný: autor sa snaží zodpovedať tri kon-
krétne otázky týkajúce sa povahy a významu kresťanskej viery. Autor je anonym-
ný, totožnosť adresáta je neistá, dátum neznámy a chýba koniec listu – teda jeho 
ukončenie. Rovnako je prekvapujúce, že nie sú vedomosti o tom, aby sa o  liste 
zmienil nejaký staroveký alebo stredoveký spisovateľ. Pri dohadoch o autorstve 
listu padli rôzne mená, napríklad Hippolyt Rímsky, Teofil z Antiochie a Pantaen 
Alexandrijský – ich autorstvo je viac-menej veľmi nepravdepodobné.47 O adresá-
tovi nie je nič známe. Meno Diognetus bolo v staroveku veľmi bežné a nájdeme 
ho medzi rôznymi písomnosťami, nápismi či papyrusmi. Vznikali rôzne dohady 
učencov o tom, kto Diognetus vlastne bol. Istý Diognetos bol vychovávateľom ci-
sára Marca Aurélia (121 – 180), ktorý ho obdivoval pre jeho odpútanosť od povier 
a spoľahlivé výchovné rady. Tiež bol istý prokurátor Tiberius Claudius Diogenes 
z Alexandrie, ktorý je známy z papyrusov, medzi r. 197 – 203 n. l. Na jednom 
papyruse je dokonca nazývaný najvynikajúcejším Diognetom. Nápis v Smyrne 
z r. 150 – 210 n. l. spomína starého otca aj vnuka, ktorí sa volali Diognetus. Dio-

43	 ŠPIRKO, J. Patrologia. Život, spisy a učenie sv. otcov. Trnava : Ad Fontes, Spolok svätého Vojte-
cha, 1950, s. 55. 

44	 ŠPIRKO, J. Patrologia. Život, spisy a učenie sv. otcov. Trnava : Ad Fontes, Spolok svätého Vojte-
cha, 1950, s. 56. 

45	 FOSTER, P. The Epistle to Diognetus. In The Writings of the Apostolic Fathers. London : T&T 
Clark, 2007, s. 149. 

46	 FOSTER, P The Epistle to Diognetus. In The Writings of the Apostolic Fathers. London : T&T 
Clark, 2007, s. 149 – 150. 

47	 HOLMES, M. W. The Apostolic Fathers. Greek Texts and English Translations. Third Edition. 
Michigan : Baker Academic Grand Rapids, 2007, s. 686 – 689. 



205

Dejiny a literárne kontexty raného kresťanstva:  
úvodná syntéza vybraných prameňov

gnetus môže byť dokonca postava, ktorá môže symbolizovať pohanského čitate-
ľa, pretože slovo Diognetus v preklade znamená dieťa/dedič Dia, teda pohana.48 
Môže sa však stať, že Diognetus je iba fiktívna postava vytvorená na to, aby po-
ložila otázky, ktoré chcel anonymný autor riešiť. Aj dátum dokumentu je vecou 
dohadov. Zaradenie spisu je od r. 117 po r. 313. Najpravdepodobnejšie je vznik 
spisu datovaný okolo r. 150 a 225.49 

Aj napriek tomu, že literárny list je adresovaný menovanej osobe, má zámerne 
zovšeobecnený štýl písania. Zaujímavosťou listu je tzv. literárny spoj oddeľujúci 
kapitoly 1 – 10 od 11 – 12. Je pravdepodobné, že tieto časti predstavujú dva roz-
ličné zdroje, ktoré sa v priebehu procesu skombinovali. Identifikáciou tohto spoja 
je okrajová poznámka, ktorá existovala v rukopise na konci kapitoly 10 v znení: 
„... a tú má odpis prerušenie“.50 Zatiaľ čo prvých desať kapitol má apologetické 
zameranie, posledné dve kapitoly sa týkajú vnútorných cirkevných záležitostí.51 
Ďalšia okrajová poznámka popisovala medzeru zistenú v rukopise 7.6., z ktorého 
pisár odpisoval. Podľa Ehrmana neexistuje spôsob, ako zistiť, koľko sa z  textu 
stratilo, či len pár slov, stránka, alebo viac listov.52 Zaujímavejší je však názor, že 
tento dokument je strateným spisom Quadrata, z ktorého sa zachoval iba jeden 
fragment. Hoci je pravda, že text tohto fragmentu sa nevyskytuje v Liste Diogne-
tovi, medzi kapitolami 7,6 a 7,7 je medzera, do ktorej by mohol zapadnúť. Veľmi 
zaujímavý je názor, že autorom tohto dokumentu je Polykarp zo Smyrny. Dôkazy 
podporujúce tieto hypotézy sú však výlučne nepriame.53 

Rozdelenie a názvy kapitol listu:54

1.	 kapitola – Prológ, úvod – Tri kľúčové otázky,
2.	 kapitola – Hlúposť pohanského modlárstva,
3.	 kapitola – Hlúposť židovského uctievania a zvykov,
4.	 kapitola (je spojená s 3. kapitolou),
5.	 kapitola – Charakter a  náboženstvo kresťanov/Rozlišovacia schopnosť 

kresťanov, 
6.	 kapitola (je spojená s 5. kapitolou, niekde je spojená ešte aj so 7. kapitolou),
7.	 kapitola – Boží zámer a povaha jeho vyslanca,

48	 BIRD, M. F. – MACKERRAS, K. H.The Epistle to Diognetus and the Fragment of Quadratus. In 
The Cambridge Companion to the Apostolic Fathers. Cambridge : Cambridge University press, 
University Printing House, 2021, s. 310 – 312. 

49	 HOLMES, M. W. The Apostolic Fathers. Greek Texts and English Translations. Third Edition. 
Michigan : Baker Academic Grand Rapids, 2007, s. 686 – 689. 

50	 FOSTER, P. The Epistle to Diognetus. In The Writings of the Apostolic Fathers. London : T&T 
Clark, 2007, s. 149. 

51	 FOSTER, P. The Epistle to Diognetus. In The Writings of the Apostolic Fathers. London : T&T 
Clark, 2007, s. 151. 

52	 FOSTER, P.The Epistle to Diognetus. In The Writings of the Apostolic Fathers. London : T&T 
Clark, 2007, s. 149. 

53	 HOLMES, M. W. The Apostolic Fathers. Greek Texts and English Translations. Third Edition. 
Michigan : Baker Academic Grand Rapids, 2007, s. 686 – 689. 

54	 Spracované a  preložené podľa FOSTER, P. The Epistle to Diognetus. In The Writings of the 
Apostolic Fathers. London : T&T Clark, 2007, s. 150 a HOLMES, M. W. The Apostolic Fathers. 
Greek Texts and English Translations. Third Edition. Michigan : Baker Academic Grand Ra-
pids, 2007, s. 695 – 719. 



206

Mária KARDIS – Dominika TLUČKOVÁ

8.	 kapitola – Boží Syn ako Zjaviteľ a Spasiteľ, 
9.	 kapitola (spojená s 8. kapitolou),
10.	kapitola – Výzva napodobňovať Boha,
11.	kapitola – Služba slova/Homília o slove,
12.	kapitola – Jednota poznania a života. 

Autor v liste rozoberá a vysvetľuje náboženské pohanské praktiky. Kritizuje 
napríklad ich fyzické predmety, pred ktorými pohania prejavujú svoju oddanosť 
bohom. Rovnako ostrá kritika spadá aj na židov. V  tomto ohľade ich však ka-
tegorizuje na biblických Izraelitov, ktorí sú klasifikovaní ako prakresťania, a na 
súčasných Židov, ktorí vzdorujú a odmietajú tvrdenia, že Ježiš je Mesiáš. Autor 
ďalej predstavuje pozitívne cnosti kresťanskej viery. Opisuje, ako kresťania žijú 
morálnym životom, konajú dobré skutky, a poukazuje aj na pozitívny aspekt pre-
nasledovania, ktoré znášajú. „Keď konajú dobro, sú potrestaní ako zločinci; keď 
sú potrestaní, radujú sa, akoby boli privedení k životu... No tí, ktorí ich nenávi-
dia, nedokážu uviesť dôvod svojho nepriateľstva.“ (Diog. 5, 16 – 17). Autor ďalej 
vysvetľuje, že kresťania sú dušou sveta. „... čím je duša pre telo, tým sú kresťania 
pre svet... Duša prebýva v tele, ale nie je z tela, podobne aj kresťania prebývajú vo 
svete, ale nie sú zo sveta...“ (Diog. 6, 1 – 4). V liste ďalej píše o kozmogonických 
a kristologických reflexiách či spasiteľskej dimenzii. Tieto názory majú silnú pa-
ralelu s platónskym myslením a môžu odrážať spôsob, akým sa snažili kresťan-
skí apologéti privlastniť si koncepty helenistických filozofov. Ďalšie dve kapitoly 
ukazujú výraznú zmenu štýlu, rétoriky a obsahu. V 11. kapitole autor rozoberá 
kristologický názov Logos – Word/Slovo, ktorý sa v tejto krátkej kapitole vysky-
tuje šesťkrát. Posledná kapitola uvádza alegorické čítanie o dvoch stromoch, kto-
ré vyrástli v  rajskej záhrade (Gn 2, 3). Autor však tento príbeh vysvetľuje tak, 
že podporuje prijímanie ovocia zo stromu. Tvrdí, že „strom poznania nezabíja, 
neposlušnosť zabíja“ (Diog 12, 2). Pravdepodobne chcel autor týmto príbehom 
poukázať na to, že kresťanstvo nie je v rozpore s poznaním. Kapitola pokračuje 
obrátením negatívneho obrazu Evy, ktorú Nový zákon vykresľuje ako zvodkyňu: 
„... Eva nie je skazená...“ (Diog 12, 8). Je pravdepodobné, že sa predkladá alegoric-
ký výklad, pričom Mária je zobrazená ako druhá Eva v novom raji, ktorý tvoria 
tí, ktorí sú poslušní Božiemu Logosu. Takáto symbolika je evidentná od polo-
vice druhého storočia.55 Teologické myšlienky o mnohých problémoch uvedené 
v tomto liste ho zaraďujú do širšieho kontextu myslenia. Ukazujú, že autor bol 
schopný inovatívneho a čistého myslenia.56

Rané kresťanské spisy poskytujú kontext pre interpretáciu rôznych biblických 
pasáží a ústnych tradícií. Opisujú tiež životy putovných učiteľov a misionárov. 
Táto literatúra zahŕňa aj spisy apologétov, ako sú Aristides a Quadratus. Tieto 
texty obsahujú myšlienky podobné tým, ktoré sa nachádzajú v  iných zdrojoch 

55	 FOSTER, P. The Epistle to Diognetus. In The Writings of the Apostolic Fathers. London : T&T 
Clark, 2007, s. 151 – 154.

56	 FOSTER, P. The Epistle to Diognetus. In The Writings of the Apostolic Fathers. London : T&T 
Clark, 2007, s. 155. 



207

Dejiny a literárne kontexty raného kresťanstva:  
úvodná syntéza vybraných prameňov

z tohto obdobia. Cieľom predloženého článku bola analýza židovsko-helenistic-
kého prostredia ranokresťanských spisov, tzn. židovských a helenistických pred-
pokladov ich zrodu a tým predstaviť novum, ktoré vnieslo rodiace sa kresťanstvo. 
Týmto spôsobom sa tento text usiluje byť nielen zdrojom poznania, ale aj inšpi-
ráciou pre ďalšie štúdium a  reflexiu o  bohatstve literárneho dedičstva raného 
kresťanstva.

Použitá literatúra:
EHRMAN, B. D. After the New Testament: The Writings of the Apostolic Fathers. Part I. Harvard 

University Press : The Teaching Company Limited Partnership. 2005.
KELLY, J.N.D. Patristic literature. In Encyclopedia Britannica. Dostupné na : https://www.britanni-

ca.com/topic/patristic-literature. [online 22.11.2025].
HOLMES, M. W. The Apostolic Fathers. Greek Texts and English Translations. Third Edition. Michi-

gan : Baker Academic Grand Rapids, 2007. 
HAMELL, J. P. Handbook of Patrology. Concise, authoritative guide to the life and works of the 

Fathers of the Church. Staten Island, New York : Alba house, 1968. 
TUGWELL OP, S. The Apostolic Fathers. New York : Continuum, 2001.
DROBNER, H.R. Patrologie. Úvod do studia starokřesťanské literatury. Praha : Oikoymenh, 2011. 
MORDEL, Š. Diela apoštolských otcov. Pojednanie o dielach Apoštolských Otcov a spisy zo života 

prvotnej cirkvi. Spišská Kapitula – Spišské Podhradie : Nadácia Kňazského seminára biskupa 
Jána Vojtaššáka, 2007. 

BIRD, M. F. – MACKERRAS, K. H. The Epistle to Diognetus and the Fragment of Quadratus. In 
The Cambridge Companion to the Apostolic Fathers. Cambridge : Cambridge University press, 
University Printing House, 2021. 

HOLMES, M. W. The Apostolic Fathers. Greek Texts and English Translations. Third Edition. Michi-
gan : Baker Academic Grand Rapids, 2007. 

ŠPIRKO, J. Patrologia. Život, spisy a učenie sv. otcov. Trnava : Ad Fontes, Spolok svätého Vojtecha, 
1950. 

FOSTER, P.The Epistle to Diognetus. In The Writings of the Apostolic Fathers. London : T&T Clark, 
2007. 



208

HIERONYMUS STRIDONENSIS AKO PREKLADATEĽ 
MEDZI SVETMI:  

OD VERBUM E VERBO K SENSUM DE SENSU

Adriána Ingrid KOŽELOVÁ

Hieronymus Stridonensis as a  Translator between Worlds: From Verbum e Verbo to 
Sensum de Sensu
This study explores Saint Jerome (Hieronymus Stridonensis) as a translator and hermeneut, 
whose Latin translation of the Bible, the Vulgate, profoundly shaped the language, theology, 
and cultural identity of the Christian West. The analysis draws upon Jerome’s own writings, 
particularly the Epistula 57 ad Pammachium, in which he articulates his principle of trans-
lation “not word for word, but sense for sense” (non verbum e verbo, sed sensum de sensu). 
The paper situates Jerome’s approach within the context of ancient rhetorical and philolog-
ical traditions and examines its influence on later medieval translation practices. It also 
highlights the theological and cultural implications of translation as an act of interpreting 
sacred texts. The aim of the study is to demonstrate that Jerome’s understanding of transla-
tion represents not only a milestone in the history of biblical translation but also a lasting 
paradigm of translational responsibility in the European intellectual tradition.
Keywords: St. Jerome, Vulgate, Bible translation, hermeneutics, history of translation, cul-
tural interpretation.

Hieronymus Stridonensis: prekladateľ medzi slovom a zmyslom1

Osobnosť svätého Hieronyma predstavuje jeden z najvýraznejších medzní-
kov v dejinách kresťanskej kultúry i európskej prekladovej tradície. „Svätý Hie-
ronym, celým menom Eusebius Sophronius Hieronymus (Εὐσέβιος Σωφρόνιος 
Ἱερώνυμος), je svätec narodený medzi rokmi 342 – 347 v  Stridoniu, nelokali-
zovanej osade v neskoroantickej Dalmácii, hraničiacej s Panóniou“.2 Je hlavnou 
postavou prekladateľského projektu, z ktorého sa vyvinula Vulgáta. Na podnet 
pápeža Damasa revidoval latinské evanjeliá a neskôr preložil z hebrejčiny väč-
šinu Starého zákona. Tieto texty spolu s ďalšími latinskými prekladmi vytvorili 
korpus, ktorý sa ako Vulgáta ustálil. Zapísal sa do dejín cirkevnej exegézy aj do 
dejín európskeho myslenia o jazyku, o texte a o zmysle slova. Hieronym bol pre-
kladateľom, filológom, rétorom a  teológom. Spojil svet antickej erudície a  svet 
formujúcej sa kresťanskej tradície.

Jeho chápanie prekladu ako aktu interpretácie sa najvýraznejšie prejavilo 
v  liste Epistula 57 ad Pammachium, kde slávne formuluje zásadu non verbum 
e verbo, sed sensum de sensu, zásadu, ktorá požaduje tranfer nie slovo zo slova, 
ale zmysel zo zmyslu. Táto stručná, no signifikantná zásada sa stala vyjadrením 

1	 Príspevok vznikol v rámci projektu VEGA 1/0242/24 Literatúra ako nástroj rozvíjania empatie 
u čitateľov.

2	 Porov. ĎATELINKA, A. – V. JUDÁK. Svätý Hieronym – okolnosti vzniku legendy o autorstve 
hlaholiky. In Konštantínove listy 16/1 (2023), s. 34 – 46.

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 2



209

Hieronymus Stridonensis ako prekladateľ medzi svetmi:  
od verbum e verbo k sensum de sensu

osobného presvedčenia a zároveň základným princípom, ktorý formoval celú zá-
padnú prekladateľskú tradíciu. Hieronym nepostavil otázku vernosti originálu 
na úroveň lexikálnej presnosti, ale na úroveň sémantického porozumenia a her-
meneutickej zodpovednosti.

Cieľom tejto štúdie je predstaviť Hieronyma ako prekladateľa medzi svetmi, 
a  to medzi gréckym, hebrejským a  latinským jazykom, medzi antickou rétori-
kou a  kresťanskou teológiou, medzi slovom a  zmyslom. Štúdia analyzuje jeho 
prekladateľské princípy v kontexte antickej filologickej tradície, sleduje ich teo-
logické a kultúrne dôsledky a poukazuje na ich nadčasovosť v rámci dejín pre-
kladu. Osobitná pozornosť sa venuje hermeneutickému rozmeru prekladu ako 
aktu interpretácie posvätného textu a možnosti porovnať Hieronymov prístup 
s  niektorými modernými teóriami prekladu (E. Nida, L. Venuti, U. Eco).3 Me-
todologicky sa výskum opiera o historicko-filologický prístup, ktorý sleduje vý-
voj pojmov vernosť a zmysel v antickej a kresťanskej tradícii, a o hermeneutickú 
metódu chápajúcu preklad ako interpretačný proces sprostredkovania významu. 
Spojením týchto dvoch perspektív sa štúdia usiluje ponúknuť nový pohľad na 
Hieronyma ako prekladateľa medzi svetmi, a to medzi slovom a zmyslom, medzi 
antikou a kresťanstvom, medzi jazykom a teológiou.

Medzikultúrny rozmer Hieronymovej prekladateľskej misie
Téma prekladu ako kultúrneho a teologického fenoménu sa v dejinách kres-

ťanskej civilizácie spája najvýraznejšie s osobnosťou svätého Hieronyma (Hiero-
nymus Stridonensis). Jeho latinský preklad Svätého písma Vulgáta postupne na-
dobudla postavenie kľúčového latinského biblického textu.4 Hieronymov prístup 
k prekladu presahuje rámec filológie a vstupuje do priestoru teológie, hermeneu-
tiky a filozofie jazyka. Výskum Hieronyma a jeho diela má dlhú tradíciu v oblasti 
patristických štúdií. Klasické práce J. N. D. Kellyho a S. Rebenicha poukázali na 
Hieronymovu úlohu v kontexte neskororímskej učenosti a na jeho osobitý vzťah 
k antickej rétorike, filológii a biblickej exegéze.5 Novšie patristické a teologické 
štúdie rozširujú tento rámec o otázku hermeneutiky a  jazykovej mediácie me-
dzi hebrejskou, gréckou a latinskou kultúrou.6 V translatologickom výskume sa 
Hieronym objavuje ako priekopník zásady sensum de sensu, ktorú moderní au-
tori, akými sú E. Nida, L. Venuti a  U. Eco, považujú za predchodcu konceptu 
dynamickej alebo sémantickej ekvivalencie. Napriek rozsiahlemu bádaniu však 
zostáva málo preskúmaný medzikultúrny a hermeneutický rozmer jeho prekla-
dateľského diela, a to konkrétne to, ako Hieronym svojím prístupom preklenul 

3	 Porov. Handbook of Translation Studies, vol. 1, eds. Yves Gambier – Luc van Doorslaer. Am-
sterdam – Philadelphia: John Benjamins, 2010, heslo „Hermeneutics and Translation“ 

4	 Porov. CARDIGNI, J. Translators and the Sacred in Western Late Antiquity: Some Reflec-
tions. MonTI 15 (2023): 102 – 119, kde autorka interpretuje preklad ako akt kultúrneho a du-
chovného sprostredkovania v prostredí neskorej antiky. Porov. KELLY, J. N. D. Jerome: His 
Life, Writings, and Controversies. London: Duckworth, 1975; REBENICH, S.Hieronymus und 
sein Kreis: Prosopographische und sozialgeschichtliche Untersuchungen. Stuttgart: Franz 
Steiner Verlag, 1992.

5	 Porov. KELLY, J. N. D. Jerome: His Life, Writings, and Controversies. London: Duckworth, 1975.
6	 Porov. McGUCKIN, J. A. Recent Biblical Hermeneutics in Patristic Perspective [online]. New 

York: Columbia University Academic Commons, 2002.



210

Adriána Ingrid KOŽELOVÁ

hranice medzi jazykmi a svetmi viery. Hieronymov prístup k prekladu totiž mož-
no chápať ako prepojenie medzi jazykom, teológiou a kultúrou. Prostredníctvom 
analýzy jeho textov, a to najmä listu Epistula 57 ad Pammachium a predhovorov 
k Vulgáte, sa štúdia usiluje o interpretáciu Hieronymovej prekladateľskej filozofie 
v kontexte antickej rétorickej tradície.

Pri interpretácii prekladu vychádzame z jeho komunikačnej a kultúrnej po-
vahy. Preklad nemožno chápať iba ako literárny alebo jazykový prenos, ale ako 
proces, v ktorom dochádza k sprostredkovaniu významov medzi kultúrami. Ako 
pripomína A. Zahorák, translačný proces má povahu medzikultúrnej komuniká-
cie, v ktorej sa stretávajú rozličné kódy, hodnoty a spôsoby interpretácie reality.7

Hieronym celý život prežíval na pomedzí kultúr, jazykov a tradícií. Vyrastal 
v prostredí latinskej administratívnej kultúry, no jeho vzdelanie bolo preniknuté 
gréckou rétorikou a helenistickou filológiou. Po štúdiách v Ríme sa stal žiakom 
významných učencov, osvojil si klasickú rétorickú metodológiu a hlboký záujem 
o jazykovú presnosť. Jeho intelektuálny profil formovalo aj pôsobenie na Výcho-
de v Antiochii, Konštantínopole a neskôr v Betleheme. Tu sa Hieronym stretol 
s biblickou tradíciou v jej pôvodných jazykoch, najmä s hebrejčinou, ktorú sa na-
učil naozaj dôkladne. Poznanie hebrejských textov sa stalo kľúčovým pre jeho 
neskorší prekladateľský projekt. V čase, keď sa v latinskej cirkvi používali rozlič-
né verzie tzv. Vetus Latina, Hieronym si uvedomoval potrebu textovej jednoty 
a jazykovej presnosti Písma. Na žiadosť pápeža Damasa, ako sme už spomenuli 
vyššie, začal revidovať staršie latinské texty podľa gréckeho originálu a neskôr 
prekladal priamo z hebrejčiny.

Hieronymov prekladateľský prístup sa formoval na pozadí nadväznosti na 
antickú filologickú tradíciu, ktorú predstavovali autori ako Cicero, Horatius či 
Quintilianus. Položili základy koncepcie, ktorú Hieronym neskôr teologicky pre-
hĺbil a uplatnil vo svojej zásade non verbum e verbo, sed sensum de sensu. Marcus 
Tullius Cicero v traktáte De optimo genere oratorum (46 pred n. l.) zdôrazňuje, že 
pri preklade z gréčtiny do latinčiny „nepostupoval ako tlmočník, ale ako rečník“ 
(nec converti ut interpres, sed ut orator) a že jeho cieľom bolo preniesť účinok 
a  štýl originálu, nie jeho doslovný tvar.8 Tým definoval preklad ako rétorickú 
imitáciu, čiže ako proces, v ktorom sa prekladateľ usiluje znovu vytvoriť význam 
a silu prejavu pôvodného textu.

Podobne Horatius v Ars poetica (v. 133 – 134) upozorňuje, že „verný preklada-
teľ sa nemá snažiť prekladať slovo za slovom“ (nec verbum verbo curabis reddere 
fidus interpres).9 Preňho je preklad umeleckým gestom. Je aktom, v ktorom sa 
rešpektuje duch textu, nie jeho forma. Estetická adekvátnosť má prednosť pred 
doslovnosťou, pretože len tak možno zachovať poetickú funkciu diela. Quintilia-
nus v Institutio oratoria (X, 5) chápe preklad ako cvičenie rétorickej zručnosti, 
v  ktorom si žiak osvojuje schopnosť preniesť myšlienku a  účinnosť výrazu do 

7	 Porov. ZAHORÁK, A. Precedentné fenomény ako nástroj v interpretácii prekladového umelec-
kého textu. Nitra: Univerzita Konštantína Filozofa v Nitre, Filozofická fakulta, 2022, s. 6

8	 RENER, F. M. Interpretatio: Language and Translation from Cicero to Tytler, Leiden: Brill Aca-
demic Pub, 1989.

9	 BASSNETT, S. Translation Studies, London: Routledge, 2014, s. 19 – 21; COEPLAND, R. Rhe-
toric, Hermeneutics, and Translation in the Middle Ages, Cambridge: Cambridge University 
Press, 1991, s. 3 – 5.



211

Hieronymus Stridonensis ako prekladateľ medzi svetmi:  
od verbum e verbo k sensum de sensu

iného jazyka.10 Odmieta formalizmus a upozorňuje, že otrocká doslovnosť ničí 
krásu a živosť reči. Preklad je preňho tvorivý akt. Ide o spôsob, ako znovu prežiť 
pôvodný zmysel prostredníctvom nového jazykového média. Tieto tri chápania 
prekladu vytvárajú intelektuálne pozadie, z ktorého Hieronym čerpal, keď for-
moval vlastný prístup. V  jeho chápaní sa rétorická tradícia spája s  teologickou 
hermeneutikou. Jazyk sa stáva médiom sprostredkovania zmyslu medzi kultúra-
mi a zároveň medzi ľudským a božským slovom. Hieronym tieto zásady poznal 
a prepojil ich s kresťanským chápaním Písma. Preklad sa v jeho poňatí stáva ak-
tom výkladu Božieho slova a nie mechanickým prenášaním lexikálnych jedno-
tiek. V jeho dobe bolo toto poňatie výnimočné, pretože spájalo klasickú vzdela-
nosť so zodpovednosťou za duchovné posolstvo.

Intelektuálne prostredie 4. a 5. storočia bolo charakterizované napätím medzi 
antickou učenosťou a novou kresťanskou teológiou. Hieronym sa v tomto kon-
texte stal typickým reprezentantom prechodovej epochy, v ktorej sa staré jazyko-
vé modely stretali s novými obsahmi viery. Na jednej strane obhajoval význam 
filologickej presnosti a znalosti jazykov, na druhej strane zdôrazňoval duchovný 
rozmer prekladu ako služby Božiemu slovu. Tým položil základy osobitého typu 
učenosti, ktorá sa v stredoveku stala ideálom, a to učenosti spojenej s vierou.

Hieronymov život v Betleheme, kde pôsobil ako mních, exegéta a preklada-
teľ, završuje jeho cestu medzi svetmi. Tam vznikla väčšina jeho prekladov i exe-
getických spisov, ktoré spájajú hlbokú filologickú znalosť a  teologické reflexie. 
Jeho dielo je preto možné čítať ako svedectvo o zrode kresťanskej filológie, ktorá 
sa neuspokojuje s presnou gramatikou, ale usiluje sa o pochopenie vnútorného 
zmyslu textu. Z tohto hľadiska predstavuje Hieronym kľúčovú postavu kultúrnej 
tranzície. Tento učenec dokázal prepojiť grécko-rímsku vzdelanosť s  kresťan-
ským chápaním slova, a tým pripravil pôdu pre celú tradíciu biblického prekladu 
na Západe.

Hieronym si uvedomoval, že preklad posvätného textu je mimoriadne citlivá 
úloha. V liste Epistula 57 ad Pammachium obhajuje svoj prístup proti kritikom, 
ktorí mu vyčítali, že pri preklade niektorých diel (najmä Origenových) nepostu-
poval doslovne. Hieronym tu jasne formuluje svoje chápanie prekladateľskej ver-
nosti: „Ego non verbum e verbo, sed sensum exprimere de sensu.“11 Táto veta, 
ktorú možno preložiť ako „nevyslovujem slovo zo slova, ale zmysel zo zmyslu“, sa 
stala programovým vyjadrením jeho metódy a jedným z najcitovanejších výro-
kom v dejinách prekladu. Vznik Vulgáty preto nemožno chápať len ako jazykové 
alebo textologické dielo, ale priam ako hermeneutickú udalosť. Je to pokus o nový 
spôsob porozumenia Písmu prostredníctvom jazyka. Hieronym tým zároveň 
položil základy pre vznik kresťanskej filológie, ktorá spája filologickú presnosť 
s duchovným výkladom. Vulgáta sa postupne rozšírila v celom latinskom Západe 
a v priebehu stredoveku sa stala autoritatívnou verziou Biblie. Jej jazyk ovplyv-
nil teologické myslenie a taktiež vývin latinskej literatúry a  liturgie, či celkovo 
európskej vzdelanosti. Preklad, ktorý vznikol ako odpoveď na praktickú potrebu 

10	 Porov. M. Fabius Quintilianus, Institutio Oratoria, X, 5, v preklade BUTLER, H. E. Cambridge 
(Mass.). London: Harvard University Press – William Heinemann Ltd., 1920.

11	 porov. Epistula 57 ad Pammachium, podľa: Movrin, Pismo Pamahiju, Keria II/2, 2000 



212

Adriána Ingrid KOŽELOVÁ

jednotného textu, sa napokon stal trvalým kultúrnym a duchovným symbolom. 
Je svedectvom, že jazyk môže byť nástrojom viery a kultúrneho porozumenia.

Epistula 57 ad Pammachium: Hieronymova hermeneutika prekladu
List Epistula 57 ad Pammachium de optimo genere interpretandi12 patrí me-

dzi najdôležitejšie texty o preklade v európskej literárnej tradícii.13 14 Hieronym 
ho napísal okolo roku 395 ako reakciu na výčitky, ktoré sa týkali jeho prekladu 
listu Epifania z Salamíny, a v širšom zmysle ako obhajobu vlastného prekladateľ-
ského princípu. List neskôr nadobudol význam aj v širších debatách o prekladoch 
Origenových diel, hoci už sám vznikol v rámci tejto kontroverzie. Je adresovaný 
Pammachiovi, rímskemu senátorovi a vzdelanému kresťanskému askétovi, ktorý 
sa usiloval pochopiť dôvody Hieronymovho prekladateľského postupu. Hiero-
nym v  liste nielen obhajuje svoje princípy, ale zároveň formuluje akýsi progra-
mový text o povahe a zmysle prekladu. V tomto texte Hieronym jasne rozlišuje 
medzi dvoma druhmi prekladateľskej vernosti. Prvou je už spomínaná vernosť 
doslovná, verbum e verbo, ktorá sa sústreďuje na formu, druhou je vernosť význa-
mová, sensum de sensu, ktorá rešpektuje ducha a zmysel textu. Hieronym uzná-
va, že pri preklade Svätého písma je potrebné zachovať maximálnu opatrnosť, no 
zároveň upozorňuje, že mechanické prenášanie slov môže viesť k  strate teolo-
gickej presnosti a estetickej zrozumiteľnosti. Slová samy osebe nie sú cieľom, ale 
prostriedkom k vyjadreniu zmyslu. V jednej z kľúčových pasáží Hieronym píše: 
„Non verbum e verbo, sed sensum de sensu exprimere debet interpres”, čo voľne 
preložené znamená, že prekladateľ má prenášať význam, nie slová. Týmto výro-
kom vyjadruje zásadu, ktorá prekračuje rámec jazykovej techniky a vstupuje do 
oblasti hermeneutiky. Prekladateľ sa podľa Hieronyma nestáva len prostrední-
kom medzi dvoma jazykmi, ale aj tlmočníkom medzi dvoma rovinami. Je medi-
átorom medzi textom a čitateľom, medzi posvätným a profánnym.15 Jeho úlohou 
nie je kopírovať, ale porozumieť, interpretovať a sprostredkovať.

Hieronym pritom dobre poznal antickú prekladateľskú tradíciu, najmä Ci-
cerónovu zásadu, že prekladateľ má hovoriť nie ako tlmočník, ale ako rečník (non 
ut interpres, sed ut orator). Tieto klasické myšlienky prenáša do kresťanského 
prostredia, kde preklad už nie je rečníckym cvičením, ale službou pravde Božieho 
slova. V jeho chápaní sa tak filológia do istej miery premieňa na teológiu jazyka. 
Každé slovo Písma má svoju váhu, ale jeho zmysel možno pochopiť len vtedy, keď 
prekladateľ vstúpi do teologického a duchovného kontextu samotného Zjavenia. 

12	 JEROME. Letter 57 to Pammachius: On the Best Method of Translating [online]. Translated by 
Kevin P. Edgecomb. Bible Researcher, [cit. 2025-11-09]. Dostupné na: https://www.bible-rese-
archer.com/jerome.pammachius.html

13	 Citácie a parafrázy z listu Epistula 57 ad Pammachium sú preložené podľa anglického textu 
dostupného na stránke Bible Researcher https://www.bible-researcher.com/jerome.pam-
machius.html 

14	 Porov. MARTINS, M. C. – A. de BRITO MARIANO. Philological and Translation Aspects of 
St. Jerome’s XVIII and LVII Epistles, 2016, s. 2 – 4, kde autorky analyzujú význam oboch listov 
v kontexte Hieronymovej koncepcie prekladu.

15	 K podobnej interpretácii prekladu ako mediácie medzi posvätným a profánnym pozri CAR-
DIGNI. Translators and the Sacred in Western Late Antiquity, MonTI 15 (2023), s. 104 – 106.



213

Hieronymus Stridonensis ako prekladateľ medzi svetmi:  
od verbum e verbo k sensum de sensu

Z hermeneutického hľadiska je Epistula 57 pozoruhodná tým, že predzna-
menáva neskoršie filozofické chápanie prekladu ako interpretácie. Preklad nie je 
transferom fixného významu, ale procesom hľadania zmyslu v kontexte rozdielu 
medzi jazykmi. V tomto zmysle je Hieronym predchodcom moderných teoreti-
kov, ktorí zdôrazňujú, že každý preklad je aj výkladom. Tieto postoje sú známe 
u mnohých teoretikov prekladu. Sú nimi E. Nida a jeho koncept dynamickej ek-
vivalencie, U. Eco a  jeho semiotický prístup k prekladu alebo G. Steiner, ktorý 
preklad chápe ako porozumenie.

Hieronym sa v liste dotýka aj praktickej otázky. Ako zachovať autorovu inten-
ciu a pritom text sprístupniť čitateľovi? Odpoveďou je rovnováha medzi presnos-
ťou a interpretáciou. Prekladateľ má byť verný pôvodnému zmyslu, avšak nie na 
úkor jazyka recipienta. Takto Hieronym koncipuje úlohu prekladateľa ako tvori-
vú a duchovnú činnosť.

Z teologického hľadiska list naznačuje aj vzťah medzi Slovom a Zmyslom. Ak 
sa Božie Slovo vtelením stalo človekom, potom aj preklad možno chápať ako vte-
lenie zmyslu do nového jazykového tela. 

Hieronymov list ad Pammachium teda nepredstavuje len obhajobu osobného 
prekladateľského štýlu. Je manifestom o zmysle prekladu ako cesty k pravde.

Sensum de sensu: Hieronymova prekladová filozofia medzi antikou 
a kresťanskou hermeneutikou

V širšom kontexte Hieronymov prekladateľský princíp non verbum e verbo, 
sed sensum de sensu vyrastá z antickej rétorickej a filologickej tradície. Preklad 
v nej nebol chápaný ako doslovné prenášanie slov, ale ako umelecké a  intelek-
tuálne sprostredkovanie významu. Hieronym dobre poznal Cicerónovo a Hora-
tiovo odmietnutie mechanického prekladu, ako aj ich vyššie uvedenú zásadu, že 
prekladateľ má hovoriť nie ako tlmočník, ale ako rečník.16 Tieto princípy prebral 
a pretavil do kresťanského kontextu. Kým antickí autori kládli dôraz na estetickú 
vernosť a rečnícku eleganciu, Hieronym do tohto rámca vniesol duchovnú zod-
povednosť voči pravde Písma.

Jeho chápanie prekladu teda evidentne spája filologickú precíznosť s herme-
neutickým rozmerom. Prekladateľ podľa Hieronyma musí poznať jazyk originá-
lu aj cieľový jazyk, ale ešte viac musí chápať vnútorný zmysel textu. V Prologus 
Galeatus17 zdôrazňuje, že len návrat k hebrejskému originálu umožňuje zachovať 
pravdu textu, čím predznamenáva neskorší humanistický princíp ad fontes. Pre-
klad sa pre neho stáva procesom interpretácie, pri ktorom sa duchovný obsah 
vteľuje do nového jazykového tvaru.

Základom jeho teórie je napätie medzi slovom a zmyslom. Slovo je vonkajšia 
forma, zmysel jeho živý obsah. Ak sa prekladateľ pripúta len k slovám, zmysel sa 
stratí. Ak stratí formu, text prestane byť rozpoznateľný. Hieronym preto hľadá 
rovnováhu, ktorá zachováva vernosť pravde, nie písmenám. Hieronym jasne nad-
väzuje na antickú filológiu, no posúva ju do priestoru kresťanskej hermeneutiky. 
16	 K prekladu a komentárom k antickým autorom porov. MOVRIN. Pismo Pamahiju o najboljši 

vrsti prevajanja, Keria II/2 (2000), pozn. 23 – 28.
17	 Hieronym v  prológu vysvetľuje, prečo neprekladá podľa Septuaginty, ale podľa hebrejského 

textu. Tvrdí, že gréckych verzií koluje mnoho a že sa navzájom líšia a najistejšie je preto vrátiť 
sa k hebrejčine, čiže k pravde originálu.



214

Adriána Ingrid KOŽELOVÁ

Ako sme zdôrazňovali vyššie, preklad v jeho chápaní nie je technickým úkonom, 
ale duchovnou a  intelektuálnou činnosťou, v  ktorej sa stretáva jazyk, kultúra 
a viera. Týmto spôsobom položil základy pre celú neskoršiu európsku reflexiu 
o preklade ako o interpretácii. Hieronym sa v istom zmysle na prekladateľa po-
zerá ako na exegéta, ktorý prostredníctvom jazyka sprístupňuje tajomstvo Písma 
novému spoločenstvu veriacich. Vernosť pri preklade neznamená presnosť voči 
slovám, ale vernosť voči pravde, ktorú text sprostredkuje. Tento hermeneutický 
rozmer je úzko spojený s jeho vierou v Božie vtelené Slovo. Tak ako sa Slovo sta-
lo telom, aj preklad je „vtelením zmyslu“ do novej jazykovej podoby. Každý pre-
klad podľa Hieronyma predstavuje nové stvorenie významu, ktoré si zachováva 
kontinuitu s originálom, no zároveň nadobúda vlastnú životnosť v inej kultúre. 
Preklad sa v jeho chápaní stáva miestom stretnutia medzi božským a ľudským, 
medzi transcendentným obsahom a ľudskou rečou.18 19

Hieronymova Vulgáta predstavuje jeden z  najvýznamnejších jazykových 
a kultúrnych projektov starokresťanskej epochy. Jeho cieľom nebolo len zjednotiť 
rozličné latinské texty Biblie, ale vytvoriť taký jazyk, ktorý by mohol niesť teo-
logický obsah presne a  náležite esteticky. Hieronym prepojil presnosť antickej 
filológie s  citom pre náboženský štýl. Výsledkom bol jazyk liturgicky dôstojný 
a jednoduchší než klasická latinčina, ktorý bol lepšie prístupný širšiemu vzdela-
nému kresťanskému publiku.

Tým, že svoj preklad opieral o grécke a hebrejské originály, prispel aj k spres-
neniu teologickej terminológie. Mnohé jeho prekladateľské riešenia, ako naprí-
klad preklad hebrejských a gréckych pojmov označujúcich Boha, hriech, milosť 
či spravodlivosť, ovplyvnili západnú teológiu na celé stáročia. Vulgáta sa stala 
normou nielen pre liturgické čítania, ale aj pre scholastickú teológiu, biblické 
komentáre a kazateľskú prax.

Z jazykového hľadiska vytvorila Vulgáta osobitnú formu latinského jazyka. Ide 
o tzv. biblickú latinčinu, ktorá sa odlišovala od klasického štýlu Ciceróna, no stala 
sa vzorom pre cirkevné písomníctvo. Tento jazyk bol jednoduchší v syntaxi, ale bo-
hatý na symboliku a rytmus, čo mu umožnilo prenášať význam aj v ústnej liturgii.

Kultúrny vplyv Hieronymovho diela presiahol rámec cirkvi. Jeho preklad for-
moval spôsob, akým Európania čítali a chápali Bibliu. Literárne a právne texty 
stredoveku čerpali z jeho výrazových foriem, a Vulgáta sa stala spoločným jazy-
kovým referenčným rámcom pre celú latinskú Európu. Hieronym prostredníc-
tvom jazyka zjednotil kultúrne vedomie západného kresťanstva a prepojil antic-
ký odkaz so stredovekou kultúrou.

Hieronymovo chápanie prekladu ako sprostredkovania zmyslu má kontinuitu 
v  dejinách európskeho myslenia o  jazyku. Hoci sa jeho slová zrodili v  kontex-
te neskororímskej filológie a kresťanskej teológie, ich podstata vernosti zmyslu, 
nie forme zostáva živá aj v moderných teóriách prekladu. V 20. storočí sa k po-
dobnému princípu vracia Eugene Nida, ktorý rozlišuje medzi formálnou a dy-

18	 Porov. CARDIGNI, op. cit., s. 111 – 114, kde autorka interpretuje Hieronymov preklad ako 
morálny a exegetický čin, ktorého cieľom je sprostredkovať posvätné prostredníctvom jazyka.

19	 V hermeneutickom zmysle možno Hieronymovo chápanie prekladu prirovnať k modernému 
ponímaniu, podľa ktorého prekladateľ nie je len sprostredkovateľom, ale aj interpretom a tvor-
com zmyslu. Ako uvádza A. Zahorák, „preklad je vždy aktom interpretácie, v ktorom sa kultúr-
ne a jazykové identity stretávajú a vzájomne pretvárajú.“



215

Hieronymus Stridonensis ako prekladateľ medzi svetmi:  
od verbum e verbo k sensum de sensu

namickou ekvivalenciou a zdôrazňuje, že preklad musí sprostredkovať rovnaký 
účinok, nie identickú štruktúru. Nida tak svojím konceptom dynamickej ekviva-
lencie nepriamo nadväzuje na Hieronymovu snahu preniesť zmysel do nového 
jazykového prostredia. Lawrence Venuti zasa posúva Hieronymovu dilemu ďalej. 
Skúma vzťah medzi viditeľnosťou a  neviditeľnosťou prekladateľa. Hoci Hiero-
nym sám prekladateľa vnímal ako pokorného služobníka Slova, jeho prístup zá-
roveň ukazuje, že prekladateľ je tvorivým interpretom, ktorý preberá zodpoved-
nosť za význam. Takýto postoj, Venuti označuje ako etiku prekladu.20 Podobne 
Umberto Eco hovorí o preklade ako o „snahe povedať takmer to isté“ (dire quasi 
la stessa cosa).21 Aj v jeho chápaní ide o hľadanie rovnováhy medzi presnosťou 
a  pochopením. Túto rovnováhu Hieronym definoval už v  4. storočí. Moderná 
hermeneutika (Gadamer, Steiner) potvrdzuje, že preklad je vždy interpretáciou, 
nie reprodukciou. V tomto zmysle je Hieronym predchodcom hermeneutického 
chápania prekladu, keďže jeho zásada sensum de sensu vyjadruje presvedčenie, že 
význam textu sa neustále aktualizuje v procese porozumenia. Preklad teda nie 
je len technickým prenosom informácie, ale kultúrnym a duchovný aktom. Tým, 
že Hieronym spojil filológiu s  teológiou, otvoril cestu k modernému chápaniu 
prekladu ako priestoru, kde sa stretáva jazyk, kultúra a človek ako ich nositeľ. 
Podobne aj súčasná translatologická reflexia ukazuje, že preklad nemožno redu-
kovať na mechanický prenos slov. Vyžaduje si súbor nadstavbových kompetencií, 
ktoré umožňujú rozpoznať významové posuny a kontextové vrstvy textu. Ako 
pripomína B. Jenčíková, posteditácia (a teda aj preklad) si vyžaduje „ďalšie nad-
stavbové kompetencie“22 nad rámec bežných lingvistických zručností, keďže prá-
ve tie rozhodujú o správnom uchopení významu. V tejto súvislosti je podnetná 
aj myšlienka J. Drengubiaka, podľa ktorej „rozumieť jazyku znamená rozumieť 
človeku, ktorého cítenie, myslenie i konanie sa istým spôsobom prejavuje v sa-
motnom používaní jazyka“.23 Ak teda rozumieť kultúre a  jej vzťahu k  človeku 
znamená rozumieť spôsobom používania jazyka, potom sa preklad stáva jedným 
z privilegovaných miest, kde sa tento vzťah odhaľuje.

Záver
Osobnosť svätého Hieronyma predstavuje v dejinách unikátne spojenie filoló-

ga, teológa a kultúrneho mediátora. Jeho dielo prekračuje hranice vlastnej doby, 
pretože v ňom preklad nadobúda hlboký hermeneutický a duchovný rozmer. Hie-
ronym si uvedomoval, že preniesť Božie slovo do iného jazyka znamená viac než 
len preložiť text. Ide o porozumenie zmyslu, ktorý text nesie, a preložiť ho zna-
mená verne a nápadito ho sprostredkovať.

Hieronymova slávna zásada non verbum e verbo, sed sensum de sensu ukazuje, 
že pravá vernosť prekladu nespočíva v mechanickom zrkadlení slov, ale v schop-

20	 Porov. Handbook of Translation Studies, vol. 1, heslá „Functionalist Approaches“, „Equivalen-
ce“, „Ethics and Translation“

21	 ECO, U. Dire quasi la stessa cosa: Esperienze di traduzione. Milano: Bompiani, 2003. 
22	 JENČÍKOVÁ, B. Analýza kompetencií postedítora z didaktického hľadiska. In Ďuricová, Ale-

na – Štefaňáková, Jana (eds.). Od textu k prekladu XVII. 1. časť. Praha: Jednota tlumočníků 
a překladatelů, 2023, s. 13 – 21.

23	 Drengubiak, Ján. Literárny text v učebnom procese – od prostriedku k cieľu. Prešov: Prešovská 
univerzita v Prešove, 2022.



216

Adriána Ingrid KOŽELOVÁ

nosti preniesť živý pulz významu. Nejde o vernosť litere, ale o vernosť pravde, 
ktorá sa v  texte skrýva. Aj preto sa jeho Vulgáta nestala len ďalšou biblickou 
verziou, ale priestorom, v  ktorom sa formovala európska kresťanská imaginá-
cia. Možno ju považovať za akýsi duchovný kontinent, kde vznikla nová kultúrna 
syntax stredoveku. V tejto perspektíve sa Hieronym javí ako prekvapivo moder-
ný mysliteľ. Predznamenáva neskoršie teórie prekladu i  hermeneutiky, 24 ktoré 
chápu preklad ako interpretáciu, ako tvorivý prechod medzi svetmi a  jazykmi. 
Jeho dielo tak nepatrí len do dejín cirkevných sporov či biblických štúdií. Patrí 
do väčšieho príbehu Európy, ktorá sa učila porozumieť cez jazyk a porozumením 
transformovať seba samú.

Bibliografia
BASSNETT, Susan. Translation Studies. 4th ed. London: Routledge, 2014.
CARDIGNI, Julieta. Translators and the Sacred in Western Late Antiquity: Some Reflections. In: 

Luis Pomer Monferrer, Ioannis Kioridis, Katarzyna Starczewska (eds.). Traducciones de las len-
guas clásicas y de los textos sagrados. Hermenéuticas y metodologías / Translations of classical 
languages and sacred texts. Hermeneutics and methodologies. MonTI, 15 (2023), s. 102 – 119. 
DOI: 10.6035/MonTI.2023.15.03.

COPELAND, Rita. Rhetoric, Hermeneutics, and Translation in the Middle Ages. Cambridge: Cam-
bridge University Press, 1991.

DRENGUBIAK, Ján. Literárny text v učebnom procese – od prostriedku k cieľu. Prešov: Prešovská 
univerzita v Prešove, 2022.

ĎATELINKA, Anton – JUDÁK, Viliam. Svätý Hieronym – okolnosti vzniku legendy o autorstve 
hlaholiky. In: Konštantínove listy, roč. 16, č. 1 (2023), s. 34 – 46. ISSN 1337-8740. DOI: 10.17846/
CL.2023.16.1.34-46.

ECO, Umberto. Dire quasi la stessa cosa: Esperienze di traduzione. Milano: Bompiani, 2003. 
GAMBIER, Yves – van DOORSLAER, Luc, eds. Handbook of Translation Studies. Vol. 1. Amster-

dam – Philadelphia: John Benjamins Publishing Company, 2010.
HIERONIM, sv. Epistula 57: Pismo Pamahiju o najboljši vrsti prevajanja. Prevedel David Movrin. 

Keria, II, 2 (2000), s. 219 – 235.
JENČÍKOVÁ, Blanka. Analýza kompetencií postedítora z didaktického hľadiska. In: Ďuricová, Ale-

na – Štefaňáková, Jana (eds.). Od textu k prekladu XVII. 1. časť. Praha: Jednota tlumočníků 
a překladatelů, 2023, s. 13 – 21.

JEROME. Letter 57 to Pammachius: On the Best Method of Translating [online]. Translated by Kevin 
P. Edgecomb. Bible Researcher, [cit. 2025-11-09]. Dostupné na: https://www.bible-researcher.
com/jerome.pammachius.html

KELLY, John Norman Davidson. Jerome: His Life, Writings, and Controversies. London: Duckworth, 1975.
McGUCKIN, John A. Recent Biblical Hermeneutics in Patristic Perspective. Columbia University 

Academic Commons 2002.
MARTINS, Maria Cristina S. – MARIANO, Alexandra de Brito. Philological and Translation 

Aspects of St. Jerome’s XVIII and LVII Epistles. Conference Paper. Płock: Państwowa Wyższa 
Szkoła Zawodowa w Płocku, 2016. Dostupné na: https://www.researchgate.net/publicati-
on/301552277

REBENICH, Stefan. Hieronymus und sein Kreis: Prosopographische und sozialgeschichtliche Unter-
suchungen. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1992.

RENER, Frederick M. Interpretatio: Language and Translation from Cicero to Tytler. Leiden: Brill 
Academic Pub, 1989.

ZAHORÁK, Andrej. Precedentné fenomény ako nástroj v  interpretácii prekladového umeleckého 
textu. Nitra: Univerzita Konštantína Filozofa v Nitre, Filozofická fakulta, 2022.

24	 K prepojeniu hermeneutiky a moderných prekladateľských teórií pozri Handbook of Transla-
tion Studies, vol. 1, eds. Gambier – van Doorslaer (2010), heslo „Hermeneutics and Transla-
tion“



217

SZÉGYENKŐ, PELLENGÉR – EGY KÖZÉPKORI BÜNTETÉSI 
ESZKÖZ A REFORMÁTUS EGYHÁZBAN ÉS A NÉPI 

KULTÚRÁBAN

KÉSZ Barnabás1 – KÉSZ Margit2

Stone of shame and pillory–medieval instruments of punishment in the Reformed 
Church and folk culture
While organizing the Transcarpathian materials of the Public Collections Series of the Re-
formed Church District of the Tiszántúl, (more precisely, the Museum of the Reformed Colle-
ge of Debrecen), we noticed some interesting photos taken by P. Szalay’s research team in the 
mid-1990s when they were making an inventory of the valuables of the Reformed congrega-
tions in Transcarpathia. Two photographs from the archives of the approximately one hund-
red Calvinist churches in Transcarpathia preserve images of the stones of shame standing in 
the gardens of the Reformed churches in Bene and Nagymuzsaly. These resemble the former 
stone of shame of the St. Andrew’s Church in Debrecen, which is on display in our museum. 
The pillory, tree of shame, and stone of shame were common instruments of punishment in 
medieval and early modern times in the context of urban law enforcement, and became 
an additional component of the humiliating ecclesiastical punishment introduced by the 
Reformed Church in 1563. In Hungary, József II’s decree of 1786 restricted their use, and 
pillories and stones of shame that had lost their function were demolished or transported 
to museums. We are not lawyers or church historians, so we relied on our qualifications as 
ethnographers, historians, and philologists to trace the function, history, parallels, linguistic 
and literary aspects, and the role in traditional folk culture of these seemingly intriguing 
objects.
Keywords: medieval feudal legal system, public humiliation, pillory, stone of shame, bench 
of shame, penance, Reformed church discipline, folk tradition. 

1	 A nyilvános megszégyenítés eszköze – történelmi áttekintés
A  tanulmány tárgyát képező szégyenkövek a  kárpátaljai Bene (Бене) (1, 2. 

kép)3 és Nagymuzsaly (Мужієве) (3, 4. kép)4 református templomainak kertjé-
ben fellelt példányokkal kapcsolatban kerültek a  látóterünkbe. Ezek párhuza-
mát a Debreceni Református Kollégium Múzeumában is megtaláltuk. A  „Kál-
vinista Róma” c. kiállításában szerepel ugyanis az egykori debreceni Szent 
András-templom szégyenköve. (5. kép)5 Igaz, egyes források szerint a  kő nem 

1	 PhD, a II. Rákóczi Ferenc Kárpátaljai Magyar Egyetem Történelem- és Társadalomtudományi 
Tanszékének docense, a  Debreceni Református Kollégium Múzeumának munkatársa, kesz.
barnabas@kmf.uz.ua

2	 PhD, a II. Rákóczi Ferenc Kárpátaljai Magyar Egyetem Filológiai Tanszékének docense, kesz.
margit@kmf.uz.ua

3	 Fotók: Küllős Imre, 1996 októbere, leltári számuk: bene1883, bene 1889.
4	 Fotók: Simándi Katalin, 1996 márciusa, leltári számuk: muzsaly909, muzsaly910.
5	 Átmérője 43–55 cm, kerülete 157 cm, magassága 35 cm (Fotó: Ősz Attila, 2025)

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 2



218

KÉSZ Barnabás – KÉSZ Margit

debreceni, hanem Békésről való.6 Érdekes viszont, hogy a Kollégium berkeiben 
ismert városi legenda szerint az ominózus kő vagy Méliusz Juhász Pétertől ma-
radt ránk (ő 1558-tól volt protestáns lelkész Debrecenben), vagy pedig Csikesz 
Sándor, a tudós teológus hozta ide Baranyából. Mindenesetre a szégyenkő meg-
létét a városban a korabeli levéltári források is bizonyítják. Egy 1558. szeptember 
16-i jegyzőkönyvi bejegyzés szerint például Szabó Bálint házasságtöréssel vádolt 
felesége a férje akaratából elkerülte a lefejezést, viszont a bíróság úgy ítélkezett, 
hogy a kikapós Margit „[...] asszony jövő vasárnap köteles a szégyenkőre felmenni 
és felállni és az egyházat megkövetni tartozik [...]”7 A rejtélyes műtárgy mellett 
egy installáción a kenderesi református anyakönyv egyik illusztrációja szemlélte-
ti a szégyenkő használatának módját. (6. kép)8 Múzeumi műtárgyakként bemu-
tatott szégyenoszlopokkal, szégyenkövekkel másutt is találkozhatunk, például 
a Sóstói Múzeumfaluban vagy a gyulai vár kiállításában. (7, 8. kép)9

A  pellengér, szégyenkő alkalmazásának, a  középkori és egyházi jogrend-
szernek gazdag szakirodalma van,10 de etnográfusokként minket ezek a bünte-
tőeszközök elsősorban mint tárgyi néprajzi emlékek érdekeltek. Mindenekelőtt 
az eredetükre és funkcióikra voltunk kíváncsiak, ehhez viszont meg kellett is-
merkednünk a történelmi hátterükkel. A szégyenoszlop, szégyenkő és a nyakba 
akasztott szégyentábla alkalmazására bőven találunk példát a világtörténelem-
ben (gondoljunk csak a 20. századi, nyakba akasztott feliratos táblákra, amelye-
ket elterjedten alkalmaztak az oroszországi tanácshatalomtól a kínai „kulturális 
forradalom” harcosaiig), mi azonban közelebbi (hazai, illetve közép-európai) 
párhuzamokkal is megelégszünk. Az általunk vizsgált pellengér vagy szégyen-
fa, szégyenkő a középkorban és a kora-újkorban a városi jogszolgáltatás körében 
elterjedt megszégyenítő büntetési eszköz volt, amelynek nevelő, elrettentő és 
visszatartó ereje a nyilvánosságban rejlett. Magyar és német területen általában 
kőből készült dobogóból és a  rajta elhelyezett, néha kalodával kombinált osz-
lopból állt, amelyhez hozzákötözték vagy bilincselték az elítéltet. Általában az 
oszlopra akasztották ki a cédulát is, amelyen mindenki olvashatta, hogy milyen 
bűnt követett el a kipellengérezett személy. A témával foglalkozó Benedek Csaba 
néprajzkutató a szégyenkő alkalmazásának két másik módját is megnevezi: ami-
kor „csak” ráállították az elítéltet a szégyenkőre, illetve amikor a tarisznyakőnek 

6	 MÓDIS, L. A Debreceni Református Kollégium és a Nagytemplom. Budapest: Kiadja a Reformá-
tus Zsinati Iroda Sajtóosztálya, 1974, p. 68. 

7	 Debrecen város magistratusának jegyzőkönyvei 1568–1569 – Hajdú-Bihar Megyei Levéltár 
forráskiadványai 16. Debrecen: 1987, p.34. (forrás: https://library.hungaricana.hu/hu/view/
HABM_Fk_16/?pg=35&layout=s&query=sz%C3%A9gyenk%C5%91; letöltés: 2025. 10. 03.)

8	 A jegyzőkönyv a Tiszántúli Református Egyházkerület Levéltárában található. (Fotó: Ősz Atti-
la, 2025)

9	 Fotók: Kész Barnabás, 2025; Benedek Csaba, 2019.
10	 ECKHART, F. A földesúri büntetőbíráskodás a XVI–XVII. században. Budapest: Akadémiai 

Könyvkiadó, 1954; VAJNA, K. Hazai régi büntetések, II. Budapest: Lőrintz Károly „Univers” 
Könyvnyomdája, 1907; BOGNÁR, Sz. A  népi jogélet kutatása Magyarországon. Budapest: 
Magyar Néprajzi Társaság, 2016.; SZAKÁL, A. Szégyenkő és pellengér a Duna-Tisza közén. In 
Határjelek és hagyásfák. A 70. életévébe lépő Bárth János tiszteletére írott tanulmányok. Szerk. 
Kothencz Kelemen. Baja, Türr István Múzeum, 2014, pp. 420–429; TÉGLÁS, I. Szégyenkövek 
és szégyenoszlopok. In Ethnographia XXIII, 1912, pp. 223–224.



219

Szégyenkő, pellengér – egy középkori büntetési eszköz a református  
egyházban és a népi kultúrában

is nevezett kisebb, groteszk állat- vagy emberfej alakúra faragott szégyenkövet 
a vezeklőnek a nyakába akasztott tarisznyában kellett elcipelnie egy bizonyos tá-
volságra, általában a vásári tömeg jelenlétében, nemritkán dob- és sípszó mellett. 
E szokás leginkább Erdélyben volt elterjedve, míg az Alföldön a követ a pellengér-
hez kötözött személy nyakába akasztották.11 A kipellengérezést rendszerint cse-
kélyebb bűncselekmények (apró lopások, káromkodás) miatt alkalmazták, illetve 
a  városi elöljáróság rágalmazóit vagy a  kétes erkölcsű nőket büntették így. Az 
elítélt megszégyenítésére, megfenyítésére használt büntetőeszközt előszeretet-
tel használták házasságtörő asszonyok és rontással, boszorkánysággal vádolható 
személyek ellen. A pellengér gyakori alkalmazását a levéltári források sokasága 
bizonyítja. Csak Debrecen városi magisztrátusának 16–17. századi jegyzőkönyvei 
23 alkalommal említik a pellengér címszót, nem számítva a büntetőeszköz egyéb 
megnevezéseit (e konkrét esetek ismertetése túllépne tanulmányunk keretein).12

A  pellengér mint büntetés-végrehajtási eszköz a  történelmi Magyarország 
német nyelvű városaiban – például Erdélyben a  szászok lakta Királyföldön – 
a 13. században jelent meg, ezekből terjedt el az ország más részein.13 V. Károly 
(Habsburg-házi német-római császár és spanyol király) 1532. évi törvényköny-
ve után széles körben használták Európában a különféle büntetőhatóságok.14 Ez 
a büntetési forma már Kálvin János első genfi fellépésekor (1536–38) szerepet 
kapott az új vallás, a szigorúságával a protestáns irányzatok közül is kitűnő re-
formátus hit kialakításánál. A visszaeső bűnösöket már nemcsak az úrvacsorá-
tól tiltották el, hanem pellengérre állították és – vétkeiket jelezvén – nyakukba 
akasztották a  boros üveget vagy a  kártyát (az iszákosok vagy szerencsejátékot 
űzők esetében).15

A szégyenkő kiegészítő részévé vált a református egyház által 1563-ban beve-
zetett megszégyenítő eklézsiabüntetésnek is. A 16–18. században az aszketikus 
jellegű református egyházban köztudottan nagy jelentősége volt a szigorú egy-
házfegyelemnek.16 Ennek gyökerei még a  középkorba, a  világi és egyházi bírói 
hatalom összefonódásához nyúlnak vissza. A  reformációt követően a  fegyelmi 
bíráskodást az egyházi ügyekben illetékes világi testület, később a presbitérium 
gyakorolta a lelkész vezetésével. A feljelentett vagy esetleg önként jelentkező vét-
kezőket a  lelkész előbb négyszemközt figyelmeztette. Ha ez nem használt, jött 
a tanúk előtti figyelmeztetés, majd a még súlyosabb büntetés: a gyülekezetből és 

11	 BENEDEK, Cs. A szégyenkő, tarisznyakő, szégyenfa, pellengér. In Isten hozta! Kárpát-meden-
ce Isten ölelése! (forrás: https://karpatmedence.net/szoszedet/93-s-sz/1049-a-szegyenk-tarisz-
nyak-szegyenfa-pellenger; letöltés: 2025. 09. 29.); TÁRKÁNY SZÜCS, E. Szégyenkő, tarisz-
nyakő. In Magyar Néprajzi Lexikon 4. kötet, N–Szé. Budapest: Akadémiai Kiadó, 1981, p. 579.

12	 Debrecen város magistratusának jegyzőkönyvei – Hajdú-Bihar Megyei Levéltár forráskiadvá-
nyai (forrás: https://library.hungaricana.hu/hu/collection/mltk_megy_hajb_sor_fk; letöltés: 
2025. 10. 03.)

13	 MADZSAR, J. (szerk.) Társadalmi Lexikon. Budapest: Népszava, 1928, p. 574.
14	 TÁRKÁNY SZÜCS, E. Pellengér, szégyenfa. In Magyar Néprajzi Lexikon, pp. 226–227.
15	 BENEDEK, Cs. Reformáció 500: Fejezetek a Jász-Nagykun-Szolnok megyei reformáció múltjá-

ból és jelenéből. A reformáció népi kultúrára gyakorolt hatása Jász-Nagykun-Szolnok megyé-
ben. Szolnok: Damjanich János Múzeum, 2018, p. 16.

16	 RUZSA-NAGY, Z. Az egyházfegyelem gyakorlata a Kecskeméti Református Egyházközségben 
a 18. században. In Egyháztörténeti szemle 18. évf. 2. sz. (2017), pp. 31–44.



220

KÉSZ Barnabás – KÉSZ Margit

az úrvacsorától való ki-, illetve eltiltás. A kitiltottat eklézsiakövetésre és peniten-
ciatartásra (poenitentia = bűnbánat, vezeklés) szólította fel a prédikátor. A va-
sárnapi istentiszteletek (2–4 alkalom) alatt a templomban elhelyezett szégyenkő-
re felállított, fekete gyászpalástot viselő, vezeklő bűnösnek meg kellett fogadnia 
a gyülekezet előtt, hogy nem vétkezik többé.17 A hetekig is eltartó vezeklés után 
következhetett el a gyülekezetbe való visszafogadás, valamint a prédikátor általi 
feloldozás. Az eklézsiakövetés tehát a végső lehetőség volt a végleges kitagadás 
elkerülésére. A visszaesőktől szokás volt albát (hitlevelet) kérni, amelyben a vét-
kes elfogadta, hogy legközelebb már nem nyerhet kegyelmet a bíróságtól. A bün-
tetéseket egyházi jegyzőkönyvekbe vezették. Az általunk már említett kenderesi 
református egyház szépen festett jegyzőkönyvében például oszlopokba szedve 
olvashatjuk az eklézsiakövetőket, a kihágások időpontjait és az elkövetett bűnö-
ket. Néhol (pl. Kecskeméten) csak a szégyenkövet érdemlő nagyobb kihágásokat 
jegyezték be a jegyzőkönyvbe, az enyhébb eseteket írásos nyom nélkül, sima dor-
gálással intézték el.18

Ruzsa-Nagy Zoltán szerint a pellengér és a szégyenkő között az alapvető kü-
lönbség az, hogy a  pellengért a  világi hatóság (város, úriszék stb.) alkalmazta, 
a szégyenkő pedig egyházi büntetés volt.19

A pellengér gyorsan terjedt, a 16. század második felétől már csaknem min-
den településen állt egy példány belőle, amely a 19. századig úgy hozzátartozott 
a  városok, falvak képéhez, mint a  templom. Ekkoriban az állam közigazgatási 
és igazságszolgáltatási tevékenysége meghatározó volt ugyan, de csak szűk körre 
terjedhetett még ki. Így maga a népi társadalom, a  falvak közössége teremtett 
meg bizonyos igazságszolgáltatási formákat. Ilyen volt a református egyházban 
gyakorolt eklézsiakövetés is.

A pellengért jellemzően a város vagy község legforgalmasabb helyén, a piacon, 
a városháza vagy a templom kapuja mellett, esetleg a malom előtt helyezték el. 
A büntetés végrehajtása általában úgy történt, hogy az elítéltet a poroszlók több 
vasárnapon a piacon fölállított szégyenfához vagy kőből készült szégyenoszlop-
hoz láncolták (nyakvassal vagy bilinccsel), a nyakába követ vagy táblát akasztot-
tak, amelyre az általa elkövetett bűncselekményt följegyezték. Ez gyakran bot-
büntetéssel vagy kővel, záptojással, rohadt gyümölccsel való megdobálással volt 
egybekötve. Ugyancsak a pellengér előtt hajtotta végre a hóhér a lefejezést vagy 
a mellékbüntetésként kiszabott verést (pardus), vesszőzést, testcsonkítást (pél-
dául füllevágást) vagy billogozást is. A pellengérrel való büntetés tehát fő- és mel-
lékbüntetés is lehetett, a célja pedig az volt, hogy az elítéltre nyilvánosan felhívják 
a társadalom figyelmét és egyúttal meg is szégyenítsék. Így az elítélt elvesztette 
becsületét, jogvesztetté vált, nem volt többé teljes jogú tagja a  társadalomnak, 
így nem lehetett tagja a kézműves céheknek sem. Néha a bűnös mellé helyezték 
áldozata véres ruháját vagy a gyilkosság eszközét is, ugyanakkor a kezébe helye-

17	 RUZSA-NAGY, Z. Az egyházfegyelem gyakorlata a Kecskeméti Református Egyházközségben 
a 18. században, p. 37.

18	 Uo.36.
19	 Uo.



221

Szégyenkő, pellengér – egy középkori büntetési eszköz a református  
egyházban és a népi kultúrában

zett kard azt is szimbolizálhatta, hogy igazából halálbüntetést érdemelne. Arra is 
kötelezhették az elítéltet, hogy saját maga sorolja fel fennhangon a bűneit.

Magyarországon II. József tiltotta be e kínzóeszköz alkalmazását, 1786 után 
már csak a lopás megbüntetésére volt szabad alkalmazni.20 A „kalapos király” ha-
lála után azonban számos helyen visszaállították és tovább használták az évszá-
zadokon át “jól bevált” eszközt. A 19. századi polgári reformok aztán véglegesen 
megszüntették a középkori eredetű büntetési nemeket, a funkció nélkül maradt 
pellengéreket pedig néhány kivétellel lebontották vagy múzeumokban szállítot-
ták. Így például a bozóki pellengér a kiskunfélegyházi Kiskun Múzeumba, a ki-
rálytelekpusztai pedig a nyíregyházi Jósa András Múzeumba került.21

A 18. században a református egyházban alkalmazott eklézsiakövetés szokása 
is vesztett szigorából.22 A nemesekkel (ők a vármegye joghatósága alá tartoztak) 
szemben egyre gyakrabban megengedett kivételezés, az egész életforma megvál-
tozása ahhoz vezetett, hogy a 19. század derekára ez a szokás lassan elhalt. Fo-
kozatosan tűntek el a tárgyi emlékei: a szégyenkő (eklézsiakő), a csuklya, a lepel, 
a szennyes (véres) ruha, az ószövetségi eredetű hamuszórás. A bűnösnek enyhébb 
dorgálás, feddés után megengedték, hogy a  templomban hátul, a  szégyenkövet 
felváltó vagy helyettesítő szégyenpadon helyet foglalva végighallgassa az isten-
tiszteletet.

2	 Etimológia, nyelvi és irodalmi vonatkozások
A tárgyalt büntetőeszköz nyugati nyelvekben használt neve a középkori latin 

pilloria szóból származhat, ami valószínűleg az „oszlop, kőakadály” jelentésű pila 
szó kicsinyített alakja. A magyar pellengér szó közvetlenül a német Pranger-ből 
ered.23 A pelengér, pilinger, pillinger, perrengér, pölöngér, pellinghér változatokban 
is ismert eszköznek egyéb elnevezései is vannak: szégyenoszlop, szégyenfa, szé-
gyenkő, tarisznyakő, bitófa, cégér stb.24 A magyar nyelv értelmező szótára említi 
a  pellengéres, pellengérfa, pellengérkalitka, pellengérketrec, pellengéroszlop sza-
vakat és szóösszetételeket is.25 A pellengér, szégyenkő, szégyenfa, szégyenoszlop 
terminusok mellett a  Magyar Néprajzi Lexikonban megtaláljuk a  szégyenpolc 
magyarázatát is. Ez egy magas emelvény volt, amelyre II. József idején felállí-
tották a megszégyenítésre ítélt személyt, lábánál egy tábla tartalmazta az általa 

20	 Roland-szobrok, pellengérek és szégyenketrecek. In Tolna Megyei Népújság, 1972. 11. 24. 
(277. szám) (forrás: https://adt.arcanum.com/hu/view/TolnaMegyeiNepujsag_1972_11/?p-
g=207&layout=s; letöltés: 2025. 09. 29.)

21	 MADZSAR, J. (szerk.) Társadalmi Lexikon, p. 574.
22	 RUZSA-NAGY, Z. Az egyházfegyelem gyakorlata a Kecskeméti Református Egyházközségben 

a 18. században, p. 33.
23	 Uo. A pellengér németül még Schandblock, Schandpfal néven is ismert, míg a szégyenkő német 

megnevezése: Bussgewicht, Backstein, Schandstein. (VAJNA, K. Hazai régi büntetések, II, p. 115.)
24	 VAJNA, K. Hazai régi büntetések, II, pp. 89–90.
25	 Magyar Értelmező Kéziszótár II (L–Zs). Szerk. Juhász József és mások. Budapest: Akadémiai 

Kiadó, 1992, pp. 1096, 1259; Magyar Értelmező Kéziszótár. Szerk. Csábi Szilvia. Budapest: Aka-
démiai Kiadó, 2003, pp. 1071, 1233; Magyar Szinonimaszótár. Szerk. O. Nagy Gábor, Ruzsiczky 
Éva. Budapest: Akadémiai Kiadó, 2000, p. 327; elektronikus forrás: https://mek.oszk.hu/adat-
bazis/magyar-nyelv-ertelmezo-szotara/kereses.php?kereses=pelleng%C3%A9r



222

KÉSZ Barnabás – KÉSZ Margit

elkövetett bűnöket (ez az eszköz nem volt azonos a szégyenpaddal).26 Ugyanitt 
olvashatunk a  szégyentábláról, cégérről is. Kicégérezésnek mondták a  bűnjellel 
vagy a jelképes szégyentáblával való pellengérre állítást. Cégéres vétek alatt pe-
dig azokat a  bűncselekményeket értették, amelyeket általában szégyentáblával 
büntettek.27

A  magyar nyelvben több kifejezés is őrzi a  pellengér emlékét, így például 
a pellengérre állítás, kipellengérezés a megszégyenítés, megbecstelenítés, megk-
ritizálás, kínos helyzetbe hozás szinonimáiként használatosak. A nyilvános, köz-
szemlére kitett megszégyenítést hatásosan alkalmazták morális fékként évszáza-
dokon át, ennek emléke a ma is használt szégyenszemre kifejezés. 

A  nyilvános megszégyenítés kifejezés szinonimája a  megbillogozás, megbé-
lyegzés is. A billog (bélyeg, stigma) eredetileg egy jelet, monogramot ábrázoló, 
tűzben felizzított vas eszköz, amellyel a tulajdonba vett állatokat, valamint a bű-
nösöket jelölték meg. Később a billog szó magát a bélyeget is jelentette, amit ezzel 
a tüzes szerszámmal égettek a bőrre. A billogoz ezt a cselekedetet jelenti: bélyeget 
sütni valakire vagy valamire, általában megbélyegzés, megszégyenítés céljából. 
A billogos pedig olyan személy, aki ezt a  tevékenységet végzi, vagy átvitt érte-
lemben olyan ember, akit már megbélyegeztek. A szavak mind szó szerinti, mind 
átvitt értelemben a kirekesztéshez, megalázáshoz kötődnek.

A  szégyenkő, a  kipellengérezés, a  nyilvános megbélyegzés, megszégyenítés 
esetei szerepelnek a népmesékben, népi írásokban, irodalmi alkotásokban is. El-
sősorban a klasszikusokat említenénk (Nathaniel Hawthorne: A skarlát betű, Jó-
kai Mór: Szép Mikhál stb.)28, de használják e kifejezéseket Ambrus Zoltán („Meg-
mentette attól, hogy úgy üljön a  számára kijelölt helyen, mintha a pellengéren 
ülne.”), Babits Mihály („Szolgádat pellengérre állították.”), Kaffka Margit („Nem 
lehetett egyéb választás, mint hogy agyonszólva, kipellengérezve akárhogy, de 
visszakerülhessen ide, mert ez mégis az ő háza volt.”) és más szépírók is.29

3	 Beilleszkedés a népi kultúrába
A néprajzi és jogi szakirodalom a kipellengérezést hajlamos a népi büntetőszo-
kások, a közösségi megszégyenítések közé sorolni. Ennek van is némi alapja, mi-
vel a büntetést kiszabó és végrehajtó világi vagy egyházi hivatal (falusi bíróság, 
egyházközség stb.) számíthatott a közösség egyetértésére, támogatására, sőt ak-
tív közreműködésére.30 A falusi társadalom maga is elvárta az apróbb bűnök el-
követőinek megregulázását, a rend és az erkölcs fenntartását. Ezek büntetési és 
megszégyenítési módok mégsem tekinthetők a szó szoros értelmében „népinek”. 

26	 TÁRKÁNY SZÜCS, E. Pellengér, szégyenfa, szégyenoszlop, szégyenpolc. In Magyar Néprajzi 
Lexikon, pp. 226–227, 579.

27	 Uo. 580.
28	 HAWTHORNE, N. A skarlát betű. Budapest: Új Magyar Könyvkiadó, 1955; JÓKAI, M. Szép 

Mikhál. Budapest: Kossuth Kiadó, 2009.
29	 https://mek.oszk.hu/adatbazis/magyar-nyelv-ertelmezo-szotara/kereses.php?kereses=pel-

leng%C3%A9r; https://mek.oszk.hu/adatbazis/magyar-nyelv-ertelmezo szotara/kereses.
php?csakcimben=&szo=KIPELLENG%C3%89REZ&offset=0&kereses=pelleng%C3%A9r

30	 SZILÁGYI M. A szégyenkő, a pellengér. In Magyar néprajz VIII. Budapest: Akadémiai Kiadó, 
2000, pp.735–737.



223

Szégyenkő, pellengér – egy középkori büntetési eszköz a református  
egyházban és a népi kultúrában

Mivel beilleszkedtek a feudális jogrendszerbe, nem a „népi”, hanem inkább a hi-
vatalos igazságszolgáltatást példázzák. A deresre, kalodára, pellengérre, netalán 
szégyenkőre vagy szégyenpadra ítélt személyt nem független egyéniségnek, ha-
nem valamelyik feudális társadalmi rend tagjának tekintették, az őket megillető 
rendi jogokkal és kötelezettségekkel egyetemben. Az általunk már említett Be-
nedek Csaba viszont nem ért egyet ezzel a nézettel, mivel szerinte a református 
egyházközségekben valódi népképviselet valósult meg: a presbitereket demokra-
tikusan választották meg, számos falu tanácsa pedig teljesen megegyezett a pres-
bitériummal.31 Nem vagyunk hivatottak e vita eldöntésére, annyit mindenképp 
leszögezhetünk, hogy bár e büntetések a hivatalos jogrendszerből erednek, alkal-
mazásuk nagymértékben beolvadt a népi kultúrába, tárgyi emlékei pedig a népi 
emlékezetben napjainkig fennmaradtak. Igaz, 1848 után, a polgári jogegyenlőség 
kivívását követően már csak úgy tekintettek rájuk, mint holmi atavizmusokra, 
az „1848 előtti jobbágyvilág” letűnt jelképeire és emlékeire.32 Néhány helyi példa 
azonban azt bizonyítja, hogy a faluközösségek e megszégyenítő eszközökkel al-
kalomadtán még a 19–20. században is éltek. A források utalnak például a nyír-
egyházi szőlőkben rajtakapott tolvajok állítólagos kipellengérezésére, egy tyúk-
tolvaj csendőrök általi „megnevelésére” Dombiratoson (Csanád vármegye) és 
más egyedi esetekre is.33 A szégyenkőnek vagy pellengérnek a tradicionális népi 
kultúrában való meghonosodására utalhatnak az olyan, távolabbi párhuzamok 
is, mint például a rossz, csíntalan tanulók „nevelésére” több iskolában is fenntar-
tott „szamárpad”34 vagy a Miskolc-Avasi Református Templom feketére festett 
„szégyenpadjai”. Novotny Gyula könyvéből tudjuk, hogy itt a 16. századi első „fe-
kete széket” (háttámlás lócát) 1670-ben cserélték újra. Ekkor ugyanis a templom 
közepén, a szószékkel szembeni kőláb mellé „Dőri Ferenc uram a maga költségén, 
egy új fekete széket csináltatván, azon helyre tette örök emlékezetre”.35 A ma is 
látható szégyenpadok 1794-ben és 1823-ban készültek. (9, 10. kép)36 Ezekben fe-
kete ruhában állva háromszor vagy négyszer kellett a gyülekezettől bűnbocsána-
tot kérni. A helyi jegyzőkönyv adatai szerint 1643-ban Máthé Istvánné Herczeg 
Zsuzsanna, 1650-ben pedig Szücs János vezekelt ily módon.37 Hasonlóképpen 
ültették szégyenpadra Nagykőrösön is a 18. század végén és a 19. század elején 
a nyilvános eklézsiakövetésre ítélt személyeket.38 Az eklézsiakövetés menetét Vaj-
na Károly is részletesen leírja. Eszerint a fekete lepellel leterített vezeklő személy 
a fekete székben állt, szemben a szószékkel, hátat fordítva a gyülekezetnek.39

31	 BENEDEK, Cs. A szégyenkő, tarisznyakő, szégyenfa, pellengér
32	 SZILÁGYI M. A szégyenkő, a pellengér, pp.737.
33	 Uo.
34	 Ezt saját iskoláinkra történő visszaemlékezéseink is alátámasztják.
35	 NOVOTNY, Gy. Az Avasi Templom. Miskolc: Avasi Református Egyház, 1982, p. 59.
36	 Fotók: Hegedűs Gyöngyi, 2025.
37	 NOVOTNY, Gy. Az Avasi Templom, pp. 62–63.
38	 BENEDEK, Cs. A szégyenkő, tarisznyakő, szégyenfa, pellengér; SZAKÁL, A. Szégyenkő és pel-

lengér a Duna-Tisza közén, p. 428.
39	 VAJNA, K. Hazai régi büntetések, II, pp. 146–147.



224

KÉSZ Barnabás – KÉSZ Margit

4	 Emlékek, párhuzamok
Az európai országokban számos helyen fennmaradtak középkori pellengérek 

(például Poznańban, Prágában vagy Bonnban). Érdekes, hogy a  lengyelországi 
szégyenkövek esetében az elítéltnek gyakran saját magának kellett a  szégyen-
oszlopot fáradságos munkával kifaragnia, majd az útszéli keresztekhez hason-
ló módon felállítania.40 Szlovákiában hasonló feudális eredetű büntetési eszköz 
található a  templomok mellett Alsódióson (Dolné Orešany), az Árvai várban 
(Oravský hrad), Cseklészen (Bernolákovo), Gellén (Holice), Jókőn (Dobrá Voda), 
Máriatölgyesen (Dubnica nad Váhom), Nyárasdon (Topoľníky), Nyékvárkonyban 
(Vrakúň), Óturán (Stará Turá), Pozsonyban (Bratislava), Pöstyénben (Piešťany), 
Stomfán (Stupava), Szencen (Senec), Szkároson (Skerešovo), Szucsányban 
(Sučany), Tarnócon (Liptovský Trnovec), Újvároskán (Leopoldov) stb.41 A  szlo-
vákiai szégyenoszlopokról mint a középkori városi jog szimbólumairól van szó 
a Tolna Megyei Népújság egyik 1972. évi cikkében.42 Mint olvashatjuk, az itteni 
városok főterein eleinte a törvénytelen fegyverviselőket kötözték egy földbe vert 
cölöphöz. Ebből alakult ki az adott korstílusnak megfelelő, kőből „kidíszített” 
(lépcsőzetesre kifaragott) pellengér. E „megszégyenítő emelvényekre” gyakran 
fából faragott, fakardot tartó kezet helyeztek, amely a város pallosjogára intette 
a járókelőket. Néha a pellengérre mérleget is helyeztek. Némely „megszégyenítő 
emelvényt” lovagszoborral láttak el (erre főleg Morvaországban van példa). A hí-
res pozsonyi pellengér mellett (ezt a pozsonyi várban állították ki) a tanulmány 
megnevezi a  késő-barokk stílusú pellengért Pöstyénben, a  17. századi turai és 
a 18. századi tapolcsányi (Tepličany) szégyenoszlopot, valamint a bűnös asszo-
nyok megszégyenítésére szolgáló lőcsei (Levoča) vasketrecet.

Számos pellengér, szégyenkő és hasonló eszköz szöveges és rajzos ismerteté-
sét találjuk Vajna Károly kiadványa II. kötetének harmadik részében, mely a meg-
szégyenítő és megbecstelenítő büntetéseknek van szentelve.43 A deresek, kalodák, 
pellengérek, szégyenketrecek mellett a forrás megemlíti a munkácsi (Мукачево) 
falovat (Lehoczky Tivadar közlése szerint erre a szamárnak vagy nyúlnak is ne-
vezett bakra ültették fel és vontatták körbe a vásártéren a házasságtörő asszonyo-
kat),44 a Debrecenben alkalmazott nyelvszorító fogót45 és más kínzóeszközöket. 
A  szerző szerint a  pellengéreket jellemzően vörösre vagy feketére festették, az 
érdekesebb szégyenoszlopok közül közli a kardot tartó pinkafői, illetve több más 
pellengér rajzát is. Némelyik (pl. az újvároskai és kistapolcsányi) oldalára még 

40	 Bődi Erzsébet néprajzkutató szóbeli közlése
41	 A  csehszovákiai pellengérekről Richard Horna írt német nyelvű összefoglalót 1965-ben. 

(HORNA, R. Der Pranger in der Tschechoslowakei (Grazer rechts- und staatswissenschaftliche 
Studien 16). Graz: 1965.)

42	 Roland-szobrok, pellengérek és szégyenketrecek. In Tolna Megyei Népújság, 1972. 11. 24. 
(277. szám) (forrás: https://adt.arcanum.com/hu/view/TolnaMegyeiNepujsag_1972_11/?p-
g=207&layout=s; letöltés: 2025. 09. 29.)

43	 VAJNA, K. Hazai régi büntetések, II, pp. 75–169.
44	 Uo. 140.
45	 Uo. 142–143.



225

Szégyenkő, pellengér – egy középkori büntetési eszköz a református  
egyházban és a népi kultúrában

egy szégyenkő is van erősítve – ezt akasztották a pellengérre állított elítélt nya-
kába.46 A szégyenkövekről külön is szó esik a tárgyalt fejezetben.47

A  továbbiakban a  jelenlegi Magyarország területéről kívánunk érdekesség-
ként bemutatni néhány pellengért és szégyenkövet.48 1930-as évekig használat-
ban volt

4.1  Fertőrákos
Ez az egyetlen pellengér Magyarországon, amely eredeti helyén, a köztéren 

maradt fenn. Az egykori Rákos mezőváros, püspöki székhely központjában ta-
lálható, 17. századi barokk pellengér a  község önálló bíráskodásának emléke. 
Azt példázza, hogy a püspökség nem csak kötelezettségeket rótt a  jobbágyság-
ra, hanem kiváltságokat is biztosított a számukra, mely szerint az szabadon vá-
laszthatott bírót és esküdteket. Amikor a község 1530 után új börtönt építtetett 
a piactérre, a föld alá, fölébe „tornyot” helyezett. Ez a ma is álló pellengér, azaz 
szégyenoszlop. Az bizonyos, hogy 1628-ban még a korábbi áristom szomszédsá-
gában álló szilfához kötözték ki a bűnözőket. Az új börtönt és a pellengért a köz-
ség vezetői kezelték. Ők zárták börtönbe a kihágókat, vagy ítélték őket pellengér-
re. Az új oszlop sokáig töltötte be fenyítő szerepét. 1912-ben egy házasságtörő 
asszonyt szíjaztak hozzá. Az 1930-as években három napra kötöztek ki kukori-
calopás miatt egy másik faluból való embert. Hárs József soproni helytörténész 
szerint az utolsó, akit Fertőrákoson az oszlophoz kötöztek, egy burgonyatolvaj 
volt – őt 1946-ban kötötték ki a szégyenoszlophoz, s a hátára táblát akasztottak 
Krumplitolvaj felirattal.49

A pellengér három koncentrikus lépcsős talapzatából hasáb alakú kőoszlop 
emelkedik ki, mely felső harmadában hengeres. Ezt kettős tagolású párkány zár-
ja le, melyet gömbben végződő gúla koronáz. Tetején korábban nemzeti színű 
zászló volt, most a község kék-fehér zászlaja látható. Egy időben a pellengért ko-
vácsoltvas kerítés vette körül (az 1960-as évek elején még megvolt). Fertőrákos 
fennállásának 800 éves jubileuma alkalmából a község önkormányzata 1999-ben 
restauráltatta. (11. kép)50

Az idővel már közel négy évszázada dacoló fertőrákosi pellengér nem egyedü-
li a környéken. Burgenlandban, a Fertő-menti települések közül Szentmargitbá-
nyán (Sankt Margarethen), Nagyhöflányban (Großhöflein) vagy Fertőszéleskúton 
(Breitenbrunn) is találkozhatunk még hasonló tárgyi emlékekkel.51

46	 Uo. 112–125.
47	 Uo. 128–130.
48	 Ruzsa-Nagy Zoltán szerint a  korábban gyakori szégyenkövek csak néhány településen (Kis-

kunhalas, Kunszemtmiklós, Átány, Bugyi stb.) maradtak meg. (RUZSA-NAGY, Z. Az egyház-
fegyelem gyakorlata a Kecskeméti Református Egyházközségben a 18. században, p. 36.)

49	 https://www.sopronmedia.hu/cikkek/egyedulallo-barokk-emlek-fertorakoson; letöltés: 2025. 
10. 28.

50	 https://www.fertorakosikirandulas.hu/fertorakos/pellenger.html; letöltés: 2025. 05. 06.
51	 HÁRS, J. Fertőrákos. Budapest: Száz Magyar Falu Könyvesháza, 2000. (elektronikus változat: 

https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/SzazMagyarFalu-szaz-magyar-falu-1/fer-
torakos-4539/; 

	 letöltés: 2025. 10. 28.)
	 https://www.elmenynektek.hu/fertorakosi-pellenger/; letöltés: 2025. 10. 28.



226

KÉSZ Barnabás – KÉSZ Margit

4.2  Köveskál
A dunántúli emlékek közül nem maradhat ki a Veszprém vármegyei Köveskál 

település szabadon látogatható szégyenköve sem. A Városkút utcában, a reformá-
tus templom előtt található lapos kőre kellett kiállnia évszázadokon át a kisebb 
bűnök elkövetőinek, mikor a vasárnapi istentiszteletre érkezett a falu népe. (12. 
kép)52

4.3  Bugyi 
Nevezetességnek számít a  szégyenkő a  Pest vármegyei Bugyi nagyközség-

ben is (Templom utca 6.). Az emlékmű felavatásának időpontja ismeretlen. Dr. 
Pinczés Sándor adatai szerint ennek talapzatán két fölírat is olvasható: „Avar főúr 
síremléke Kr. u. VI–VII század”, illetve „1783 és 1824 között Ref. egyházunk szé-
gyenköve volt.” (13. kép)53 A  helyi jegyzőkönyv számos eklézsiakövetési eljárás 
emlékét őrzi, ezek során az egész gyülekezet a vétkes szemére vetette bűnét. Van 
egy harmadik föltételezett eredet is, mely szerint a szégyenkő eredetileg egy ró-
mai mérföldkő lehetett. A valóság feltárása további kutatásokat igényelne.54

4.4  Nagydorog
A  Tolna vármegyei település református templomától mintegy 10 méterre 

került elhelyezésre 2014-ben a már több száz éve a parókia kertjében álló szé-
gyenkő, amelyet 2016-ban a település a Megyei Értéktárba való felvételre java-
solt. (14. kép)55 A mellette álló oszlopon rövid tájékoztató olvasható a nevezetes 
tárgyról. A sárgásszürke homokkőből kifaragott oszlop alsó része négyszögletes, 
a felső része pedig henger alakú. Magassága 107 cm, legnagyobb átmérője 48,5 
cm. Felületét simára csiszolták, bár néhol láthatóak a véső nyomai.56 

4.5  Jászalsószentgyörgy
E jászsági emlék leírását Lukácsi László Szégyenkő a templomkertben c. írásá-

ból ismerhetjük meg.57 A helyi római katolikus templom kertjében a millennium 
alkalmából ültetett hatalmas tölgyfa tövében egy lapos, szív alakú bazaltkő he-
ver. (15. kép)58 Ma már csak a község legidősebb lakói emlékeznek eredeti rendel-
tetésére: két évszázadon keresztül ez volt a község szégyenköve, amelyre a „ki-
sebb” bűncselekmények elkövetőit állították fel a közmegvetés kifejezése céljából. 
52	 https://www.orszaglato.hu/latnivalo/2558/koveskal-szegyenko; letöltés: 2025. 10. 28. A  kép 

forrása: https://www.pinterest.com/pin/568368415480489425/; letöltés: 2025. 04. 28.
53	 A kép forrása: http://www.bugyi.hu/telepulesunk/nevezetessegek/; letöltés: 2025. 04. 29.
54	 http://www.bugyi.hu/telepulesunk/nevezetessegek/; letöltés: 2025. 04. 28.
55	 A kép forrása: https://nagydorog.hu/images/ertektar/szegyenko.pdf; letöltés: 2025. 07. 16.
56	 SURÁNYI RÉTI, K., JAKSA, J. Javaslat a több évszázadot megért Nagydorogi Szégyenkő Megyei 

Értéktárba történő felvételéhez (Forrás: https://nagydorog.hu/images/ertektar/szegyenko.pdf; 
letöltés: 2025. 07. 16.); DOBRI, I. A mi településünk, Nagydorog. Nagydorog, szerzői kiadás, 
2000.

57	 LUKÁCSI, L. Szégyenkő a templomkertben. In Redemptio 2008. XV. Évfolyam 4. szám (forrás: 
http://helytortenet.jaszalsoszentgyorgy.com/lukacsi-laszlo-szegyenko-a-templomkertben/; 
letöltés: 2025. 09. 25.)

58	 A kép forrása: http://helytortenet.jaszalsoszentgyorgy.com/lukacsi-laszlo-szegyenko-a-temp-
lomkertben/; letöltés: 2025. 05. 06.



227

Szégyenkő, pellengér – egy középkori büntetési eszköz a református  
egyházban és a népi kultúrában

Itt mérték itt ki a Tekéntetes Tanáts által kiszabott pálca vagy korbácsütéseket 
(a Jászalsószentgyörgyön kialakult szokás szerint a férfiakat pálcával vagy bottal, 
a nőket pedig korbáccsal sújtották). A községi protocollum (jegyzőkönyv) feljegy-
zéseiben a büntetés számos esetét őrizte meg számunkra. 1761-ből: „Halla István 
megrészegedvén korán a templom előtt a népnek szemeláttára káromkodott. Má-
soknak jó példájára, magának pedig megjobbítására 100 pálczákkal megcsapatni 
decidállatik. ”. 1764-ből: „Vanger Ilus, a Fejes János menye 25 korbáccsal megcsa-
pattalik azért, hogy mind Fejest a gazsullyal meg szurkálta...”.

Az alsószentgyörgyi szégyenkő – hosszú kihagyás után – 1948 júniusában 
volt utoljára használatban. Ekkor az iskola államosítása miatt felháborodott, mé-
lyen vallásos asszonyok az államosításra szavazó Berkes Jolán tanítónőt állították 
„pellengérre”, akit szorult helyzetéből a jászladányi busz sofőrje mentett ki.

A mintegy 110 cm hosszú, 60 cm széles, nem faragott, csupán durva megmun-
kálás nyomait magán viselő szégyenkő eredetét a szerző a település lakosságának 
állítólagos itáliai eredetével magyarázza. Mint írja, „…vélhetőleg Magyarorszá-
gon ma nincs máshol templomhoz helyezett szégyenkő”, ellenben Olaszországban 
szinte minden településen található ilyen emlék. Tanulmányunkban talán elég 
példát találunk az állítás első részének megcáfolására.

4.6  Kiskunhalas
A református templom mellett található kiskunhalasi bazalt szégyenkő a 17–

18. században volt használatos. Egy letűnt korszak büntetés-végrehajtási eszköze 
mára turisztikai látványossággá szelídült. Most két műkő állványon van elhelyez-
ve. (16. kép)59 Márványtáblája szerint egykor a  következő funkciót töltötte be: 
„Eredetileg a templomban a bejárat mellett volt, erre a kőre ültették, vagy állítot-
ták közmegvetésre azokat, akiket valamely vétekben bűnösnek ítéltek. Pl. vasár-
nap munkát végez, lop, házasságtörő, parázna, hazudik, káromkodik, felebarátját 
sérti, szidalmazza. Ez a büntetésforma 1792-ig állt fenn.” E fekete szégyenkőre, 
állították vagy ültették fekete lepellel letakarva a  templomban az eklézsiakö-
vetésre ítéltet. A  17–18. században e büntetés időleges kiközösítést is jelentett 
a gyülekezetből. Elsősorban paráznaság miatt alkalmazták a szégyenkövet. De 
azok is közmegvetés tárgyává váltak, akiket hazudozáson, lopáson, káromkodá-
son vagy felebarátja megsértésén kaptak, sőt a vasárnapi munkáért is bűnhődni 
kellett. Az utolsó eset emléke 1792. február 20-áról maradt fenn. A követ erede-
tileg a templom mellett, amikor pedig az egyházi büntetés eszközévé változott, 
a templom belsejében helyezték el. A vétkesnek három vasárnapon át kellett ott 
ülnie vagy állnia, a gyülekezetnek hátat fordítva, fehér vagy fekete lepellel leta-
karva. Akik visszaestek, azokat „kipacalozták”, vagyis levágták a haját, a  fejére 
pedig birka- vagy marhapacalt húztak és úgy kergették ki a városból. Azoknak 
sem volt könnyebb az életük, akik többé nem csábultak el, hiszen a  büntetés-
sorozat idején teljes kiközösítéssel kellett szembenézniük. A nősülésnél például 
számított, hogy a leendő menyasszony anyja vagy nagyanyja ült-e szégyenkövön 
vagy sem. A halasi szégyenkövet egy időre ellopták vagy eldugták. A templom 

59	 A kép forrása: https://www.kiskunhalas.hu/kiskunhalas/ertektar/kulturalis_orokseg/szegyen-
ko/; letöltés: 2025. 04. 28.



228

KÉSZ Barnabás – KÉSZ Margit

harangjának kicserélése során került elő, amikor gödröt ástak az emelőszerkezet-
nek. Szilády Áron helyi lelkész és tudós állította fel emlékeztetőnek: „hogy olyan 
idők is voltak az egyház életében, amikor a rajtavesztett bűnöst a szerencsésebbek 
megcsúfolhatták, elfeledkezvén Krisztus urunk nagy példaadásáról, amikor az 
első kő hajítására jogosultságot ítéletében megjelölte”.60

4.7  Kiskunlacháza
A szégyenkő a település egyik legrégebbi értékének számít. A lacházi refor-

mátus templom előtt áll a mintegy 95 cm hosszú, 45 cm széles és 65 cm ma-
gas, faragott kő, mellette pedig egy jóval kisebb, kopott kődarab hever. (17. kép)61 
Nemzedékről nemzedékre adják át utódaiknak a lacházi lakosok, hogy régen ide 
állították, ültették vagy kikötötték azt, aki rosszat tett. A  büntetés ideje alatt 
a  vezeklő személy a  templom felé fordulva fohászkodhatott bűnbocsánatért. 
A település lakóinak ősei a régi lakóhelyükről, a Belsőfaluból hozták magukkal 
1714-ben, amikor a  sorozatos árvizek miatt el kellett hagyni házaikat, kicsiny 
templomukat, és kissé magasabb részre költöztek. Ezt a  történelmi lépést em-
legetik a  helyiek kiköltözésnek. Lacházán ez az alkalmatosság fontos szerepet 
játszott a  fél évszázadnyi jobbágysors után visszaváltott jászkun privilégiumok 
szemléletes megvalósításában. Az új önkormányzat 1745–49 között vezetett 
jegyzőkönyvi bejegyzései tanúskodnak a helyi igazságszolgáltatásnak a „redemp-
tio” szellemében gyakorolt módjáról. A szabadon látogatható emléket a település 
értéktár bizottsága 2022-ben a helyi értékek közé sorolta be.62

5	 Összefoglalás
A becslések szerint Magyarországon tucatnyira tehető a fennmaradt szégyen-

kövek száma. A pellengérekkel, szégyenoszlopokkal, templomi szégyenpadokkal 
együtt ezek a középkori világi és egyházi bíráskodás tárgyi emlékei, amelyek ki-
emelkedő kultúrtörténeti és egyháztörténeti jelentőséggel bírnak. Kutatásuk, 
védelmük néprajzi szempontból is indokolt, mivel az évszázadok során a  népi 
műveltség részeivé is váltak. Interdiszciplinárisnak tekinthető vizsgálatuk köz-
ben izgalmas volt nyomon követnünk a velük kapcsolatos átalakulásokat és folya-
matokat, melyek során a középkori világi bíráskodás fizikai eszközeiből az újkori 
reformátusság lelki megtisztulásának szimbolikus kellékeivé, majd pedig a múlt, 
a hagyomány tárgyi emlékeivé váltak. Az egykor a települések főterén álló pellen-
géreket mára vagy lebontották, vagy múzeumokba kerültek. A szégyenköveket 
a templomkertbe vitték ki, ahol vagy nyomuk veszett, vagy jobbik esetben helyi 
nevezetességként, turistalátványosságként őrzik a letűnt évszázadok mai szem-
mel nézve kegyetlennek tűnő törvénykezésének emlékét.

60	 https://www.kiskunhalas.hu/kiskunhalas/ertektar/kulturalis_orokseg/szegyenko/; letöltés: 
2025. 04.28.

61	 A  kép forrása: https://kiskunlachaza.hu/polgarmesteri-hivatal-telepulesi-ertektar-bizott-
sag-2022-7-iii-02-hatarozat/; letöltés: 2025. 04. 29.

62	 ht t p s : // k i s k u n l ac h a z a . hu /p ol g a r me s t er i -h i v at a l - t e lepu le s i - er t ek t a r-b i z ot t-
sag-2022-7-iii-02-hatarozat/; letöltés 2025. 04. 29.



229

Szégyenkő, pellengér – egy középkori büntetési eszköz a református  
egyházban és a népi kultúrában

Kameň hanby, pranier – stredoveký trestný nástroj v reformovanej cirkvi 
a v ľudovej kultúre

Pri spracúvaní podkarpatského materiálu knižničných a  múzejných zbierok 
Tiszántúlskeho reformovaného cirkevného dištriktu (presnejšie Múzea reformo-
vaného kolégia v Debrecíne) bolo zaznamenaných niekoľko pozoruhodných fotog-
rafií, ktoré vyhotovil výskumný tím Emőke P. Szalayovej v polovici 90. rokov 20. 
storočia počas inventarizácie hodnôt podkarpatských reformovaných cirkevných 
zborov. Zo zbierky približne stovky kalvínskych chrámov vtedajšej Podkarpatskej 
oblasti sa zachovali aj dve fotografie dokumentujúce kamene hanby, nachádza-
júce sa v areáloch reformovaných kostolov v Bene a Veľkej Mužaji (Nagymuzsaly). 
Tieto kamene sú typologicky príbuzné kameňu hanby niekdajšieho debrecínskeho 
Kostola svätého Ondreja, ktorý je v súčasnosti vystavený v našom múzeu. Prani-
er, hanobný stĺp či kameň hanby predstavoval v  stredoveku a  ranom novoveku 
rozšírený inštrument trestného práva v rámci mestského súdnictva. V roku 1563 
sa stal integrálnou súčasťou disciplinárneho trestu verejného zahanbenia, ktorý 
bol zavedený reformovanou cirkvou. Jeho používanie v Uhorsku postupne ustúpilo 
na základe nariadenia Jozefa II. z roku 1786; nefunkčné pranierové konštrukcie 
a kamene hanby boli následne demontované alebo premiestnené do múzejných 
zbierok. Keďže nie sme právnici ani cirkevní historici, opreli sme sa predovšetkým 
o našu odbornú spôsobilosť v oblasti etnológie, histórie a filologicko-literárnych 
disciplín, aby sme sa pokúsili preskúmať funkciu, dejinný vývoj, paralely, jazykové 
a literárne aspekty týchto pozoruhodných artefaktov, ako aj ich význam v kontex-
te tradičnej ľudovej kultúry.



230

KÉSZ Barnabás – KÉSZ Margit

KÉPEK:
(A képek forráshelyeit a szövegben találjuk)

1.	 A benei református templom oldalbejárata a szégyenkővel
2.	 A benei református templom tornya
3.	 Szégyenkő a nagymuzsalyi református templom kertjében
4.	 A nagymuzsalyi református templom



231

Szégyenkő, pellengér – egy középkori büntetési eszköz a református  
egyházban és a népi kultúrában

5.	 A  debreceni Szent András-templom szégyenköve a  Debreceni Református 
Múzeum „Kálvinista Róma” c. kiállításában

6.	 A kenderesi református anyakönyv lapja, installáció a Debreceni Református 
Múzeum „Kálvinista Róma” c. kiállításában

7.	 Szégyenoszlop a Sóstói Múzeumfaluban
8.	 Szégyenoszlop a gyulai vár kiállításában
9.	 A Miskolc-Avasi Református Templom szégyenpadja 1794-ből 
10.	A Miskolc-Avasi Református Templom szégyenpadja 1823-ból 



232

KÉSZ Barnabás – KÉSZ Margit

11. A fertőrákosi pellengér 
12. A köveskáli szégyenkő a református templom bejáratánál
13. Bugyi nagyközség feliratos szégyenköve a református templom kertjében
14. A nagydorogi szégyenkő 
15. A jászalsószentgyörgyi szégyenkő
16. A kiskunhalasi szégyenkő
17. A kiskunlacházi kettős szégyenkő



233

KRONIKA SPIŠSKOKAPITULSKÝCH JEZUITOV Z ROKOV 
1678 – 1682

Monika BIZOŇOVÁ

The chronicle of the Spišská Kapitula Jesuits from the years 1678–1682
Historical chronicles represent an important source for the understanding and interpreta-
tion of the past, as they systematically record political, social, cultural, and religious events 
within their broader historical context. Beyond their factual value, they also reflect the ide-
ological and value-based perspectives of their authors, thus constituting significant cultural 
and social documents. A particularly important role in this process was played by ecclesi-
astical institutions, especially monasteries and church communities, which possessed the 
intellectual and administrative capacity necessary for the long-term maintenance of chron-
icle records. Jesuits also played a significant role, as their chronicles were characterized by 
a systematic and analytical approach and offered not only descriptions of events but also 
interpretations shaped by contemporary ideology. This paper focuses on the chronicle Syn-
opsis Historiae Residentiae Scepusiensis Societatis Jesu ab ejus in Scepusium adventu, which 
constitutes a fundamental source for research into the history of the Jesuits at Spišská Ka-
pitula. Although the original work has not survived and is known only through a transcript 
made by Valentín Kalinay, the synopsis provides valuable information on the functioning of 
the Jesuit residence between 1604 and 1724, particularly with regard to personnel changes, 
ecclesiastical life, educational activities, and economic administration. The study also em-
phasizes the necessity of a critical approach to this type of source. The paper concludes with 
an analysis of a translated excerpt from the chronicle covering the years 1678–1682, a period 
marked by Imre Thököly’s anti-Habsburg uprising, with particular emphasis on the religious 
context of the events.
Keywords: chronicle, archival source, Jesuits, Spiš region, Thököly, Spišská Kapitula. 

Historické kroniky predstavujú kľúčový prameň1 pre rekonštrukciu minu-
losti a analýzu historických procesov. Ide o systematické záznamy udalostí, po-
litických zmien, spoločenských javov a kultúrnych fenoménov, ktoré poskytujú 
cenné informácie o  vývoji ľudských spoločenstiev. Ich význam spočíva nielen 
v dokumentovaní faktov, ale aj v kontextualizácii historických javov, čo umožňu-
je komplexnejšie chápanie historických súvislostí. Kroniky boli často vytvárané 
v kláštoroch, na dvorských sídlach alebo v  inštitucionálnych centrách, pričom 
ich autori – kronikári – mali úlohu zaznamenávať významné udalosti a súčas-
ne ich interpretovať z pohľadu dobových ideových, politických či náboženských 
predstáv. Tento aspekt činí z kroník nielen historický, ale aj kultúrno-spoločen-
ský dokument, pretože reflektujú hodnoty a perspektívy svojej doby.

Z pohľadu historiografie sú kroniky nenahraditeľným nástrojom pre analý-
zu vývoja politických štruktúr, spoločenských vzťahov či kultúrnych tradícií. 
Okrem faktografickej hodnoty poskytujú aj metodologické východisko pre po-

1	 Štúdia vznikla v rámci projektu VEGA 1/0527/23 Pramene k dejinám reformácie a rekatolizá-
cie a iných aspektov ich doby na Slovensku. 

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 2



234

Monika BIZOŇOVÁ

rovnávaciu a komparatívnu analýzu historických prameňov, čo umožňuje iden-
tifikovať trendy, kontinuity a diskontinuity v historickom vývoji. Celkovo možno 
konštatovať, že historické kroniky plnia viacero funkcií – dokumentačnú, ana-
lytickú aj kultúrno-pamätnú. Ich systematické štúdium je preto nevyhnutné pre 
hlbšie chápanie historických procesov, interpretáciu spoločenských javov a za-
chovanie historickej pamäti pre budúce generácie.

Význam historických kroník nevyplýva len z ich dokumentárnej hodnoty, ale 
aj z kontextu ich vzniku. Mnohé z nich vznikali pod záštitou cirkevných inštitú-
cií, predovšetkým kláštorov, farností2 a cirkevných zborov,3 ktoré mali dlhodobú 
tradíciu systematického zaznamenávania udalostí. Niektoré z nich sú výtvorom 
katolíckych a evanjelických kňazov.4 Tieto kroniky často reflektovali nielen po-
litické či spoločenské udalosti, ale aj náboženské, morálne a kultúrne hodnoty 
doby. Cirkev ako inštitúcia disponovala potrebnými literárnymi a  administra-
tívnymi kapacitami, vďaka čomu mohli kronikári zhromažďovať údaje z rôznych 
regiónov a udržiavať kontinuálny záznam dejinného vývoja.

Významnú úlohu zohrali aj jezuiti,5 ktorí v rámci svojich misií a pedagogickej 
činnosti často zakladali školy, knižnice a archívy, kde vznikali kroniky6 zazna-
menávajúce lokálne, náboženské, ale aj politické udalosti. Jezuiti pristupovali ku 
kronikám systematicky a analyticky, pričom ich texty často obsahovali historic-
ké komentáre, interpretácie a etické hodnotenia. Tento prístup umožnil, že kro-
niky jezuitov7 sa stali nielen zdrojom faktografických údajov,8 ale aj významným 
prameňom pre pochopenie ideového a kultúrneho kontextu doby.

Základným prameňom pre skúmanie dejín jezuitov a ich pôsobenia v Spišskej 
Kapitule je dielo Synopsis Historiae Residentiae Scepusiensis Societatis Jesu ab 
2	 KÓNYA, P. (ed.). Kronika evanjelického a. v. cirkevného zboru v Soli (1792 - 1855). Prešov: Vy-

davateľstvo Prešovskej univerzity, 2013, s. 10. 
3	 KÓNYA, P. – GUITMAN, B. Kronika sabinovských evanjelikov Daniela Waechtera = A kissze-

beni evangélikusok krónikája Waechter Dánieltől. Prešov: Vydavateľstvo Prešovskej univerzity, 
2022, s. 13; KÓNYA, P. – DIENES, D. Cirkevné zbory „Užskej cirkevnej spoločnosti“ 1798 – 
1799)/Az „Ungi egyházi társaság” gyülekezetei 1798 – 1799. Prešov : Vydavateľstvo Prešovskej 
univerzity, 2022, s. 15. 

4	 KARPINSKÝ, P. – ŠTEFLOVÁ, L. Čorbova kronika – svedectvo o cholerovej epidémii z roku 
1831 z historického a  jazykového hľadiska. In Historia Ecclesiastica. ISSN 1338-4341, 2023, 
roč. XIV., č. 1, s. 103. 

5	 Viac o jezuitoch na Spiši: BIZOŇOVÁ, Monika. Omnia Ad Maiorem Dei gloriam: Pôsobenie 
Spoločnosti Ježišovej na Spiši v 17.–18. storočí. Kraków, 2018. 238 s. 

6	 OLEJNÍK, Vladimír. Synopsa dejín spišskej rezidencie Spoločnosti Ježišovej od jej príchodu na 
Spiš. In Acta Musaei Scepusiensis 2007. Zost. M. Novotná. Levoča: Slovenské národné múze-
um – Spišské múzeum v Levoči, 2007, s. 113 – 150; OLEJNÍK, Vladimír. Synopsa dejín spišskej 
rezidencie Spoločnosti Ježišovej od jej príchodu na Spiš. II. časť (1648 - 1655). In Acta Musaei 
Scepusiensis 2008. Zost. M. Novotná. Levoča: Slovenské národné múzeum – Spišské múzeum 
v Levoči, 2009, s. 239 – 286. 

7	 MNL OL Budapešť, R 302 Egyházi iratgyűjtemény , R.sz. 9., S.2., Diarium Residentia Societatis 
Iesu Leuchoviensis coeptum conscribi...1673 – 1706

8	 BERNÁT, L. Katalóg členov Spoločnosti Ježišovej pôsobiacich v Trenčíne v rokoch 1655 – 1664. 
In Historia Ecclesiastica. ISSN 1338-4341, 2016, roč. VII., č. 2, s. 109; BERNÁT, L. Katalóg 
členv Spoločnosti Ježišovej pôsobiach v Trenčíne v rokoch 1695 – 1699. In Historia Ecclesias-
tica. ISSN 1338-4341, 2021, roč. XII., č. 2, s. 231; BERNÁT, L. Katalóg členov Spoločnosti Ježi-
šovej pôsobiacich v Trenčíne v rokoch 1711 – 1715. In Historia Ecclesiastica. ISSN 1338-4341, 
2022, roč. XIII., č. 1, s. 218. 



235

Kronika spišskokapitulských jezuitov z rokov 1678 – 1682

ejus in Scepusium adventu (Synopsa dejín spišskej rezidencie Spoločnosti Ježišovej 
od jej príchodu na Spiš).9

Ide o  kroniku, ktorej originál sa bohužiaľ nezachoval; dostupná je výlučne 
prostredníctvom odpisu, ktorý vyhotovil spišský kňaz a  historik Valentín Ka-
linay. Na základe tohto odpisu spracoval Kalinay v roku 1934 svoju dizertačnú 
prácu. 10

Synopsa pokrýva obdobie rokov 1604 – 1724 a poskytuje cenné informácie 
týkajúce sa personálnych zmien, cirkevného života, vzdelávacej činnosti a hos-
podárskej správy rezidencie. Pri interpretácii tohto prameňa je však nevyhnutné 
pristupovať kriticky, keďže kronikári často používajú voľnejší, rozprávačský štýl, 
čo môže ovplyvniť presnosť a objektívnosť záznamov. Napriek tomu predstavu-
je Synopsa nenahraditeľný historický zdroj pre rekonštrukciu života jezuitov na 
Spiši a ich pôsobenia v rámci Spišskej Kapituly a okolia.

V nasledujúcej časti je uvedený preklad11 vybraného úseku kroniky z rokov 
1678 – 1682, teda z obdobia, keď v Uhorsku prebiehalo štvrté z protihabsbur-
ských povstaní – povstanie Imricha Thökölyho,12 pri ktorom zohrala dôležitú 
úlohu práve náboženská otázka13 a náboženská sloboda.14 

V rokoch 1679 – 1682 prežívala jezuitská misia v Spišskom Podhradí nároč-
né obdobie, ovplyvnené vojnami, epidémiami a náboženskými konfliktami. Na-
priek tomu jezuiti, ktorí tam pôsobili, usilovne šírili katolícku vieru, privádzali 
konvertitov z luteránstva a poskytovali duchovnú i materiálnu pomoc chorým, 
chudobným a uväzneným. Zásluhou ich práce sa veľa ľudí navrátilo ku katolíckej 
cirkvi, vyriešili sa manželské spory, zachránili životy zúfalých osôb a obnovila sa 
náboženská disciplína a poriadok v meste a v okolí.

Misia sa aktívne venovala katechéze detí aj dospelých, charitatívnej starostli-
vosti a duchovnému vedení farníkov. Boli zdokumentované aj zázračné prípady 
uzdravenia a duchovného obratu obyvateľov.

Text podrobne opisuje život a činnosť významných jezuitov: Mikuláša Gyurc-
sányiho, Andreja Dubniczkého, Františka Rakolupszkého a Jakuba Nadasiho, ktorí 
sa vyznačovali horlivosťou, učenosťou, charitou a odhodlaním pre spásu duší.

V rokoch 1678 – 1682, počas nepokojov a útokov povstalcov, sa misia zúžila 
na dvoch až troch členov, pričom ich činnosť bola obmedzená, a kronika zazna-
menáva len minimum udalostí, zamerané najmä na vnútorné potreby Spoloč-
nosti Ježišovej.

9	 Spišský archív Levoča, fond Archív Dr. Valentína Kalinaya, inv. č. 5, Synopsis Historiae Resi-
dentiae Scepusiensis Societatis Jesu ab ejus in Scepusium adventu. 

10	 KALINAY, Valentín. Zur Geschichte des Jesuitenordens in der Grafschaft Spiš. Dizertačná prá-
ca. Innsbruck, 1934.

11	 Preklad bol prispôsobený tak, aby zachoval obsah a význam chronologických a naratívnych 
záznamov, pričom sa rešpektuje voľnejší, rozprávačský štýl kronikára. 

12	 KÓNYA, P. Imrich Thököly a jeho povstanie. Prešov: Vydavateľstvo Prešovskej univerzity, 2021, 
s. 15.

13	 KÓNYA, P. Náboženská otázka v povstaní Imricha Thökölyho. In Historia Ecclesiastica. ISSN 
1338-4341, 2020, roč. XI,, č. 1, s. 60. 

14	 KÓNYA, P. Náboženská sloboda v protihabsburských povstaniach. In Historia Ecclesiastica. 
ISSN 1338-4341, 2018, roč. IX., č. 1, s. 31 – 32. 



236

Monika BIZOŇOVÁ

SYNOPSA DEJÍN SPIŠSKEJ REZIDENCIE SPOLOČNOSTI JEŽIŠOVEJ 
OD JEJ PRÍCHODU NA SPIŠ

s. 106
Rok 1678
Tento rok plynul mimoriadne nepokojne, medzi ratolesťou mieru a besnením 

vojny, sčasti vplyvom susedného Poľska, sčasti vzdialeného Francúzska a napo-
kon najmä samotnej uhorskej krajiny, panej národov. Napriek tomu, že pomáhala 
všemohúca pravica Božej Prozreteľnosti, usilovná a pracovitá činnosť osôb pôso-
biacich v tejto rezidencii vniesla bohaté snopy do sýpky rodiny nebeského Otca; 
nepochybne by boli ešte hojnejšie, keby nečakaný vír vojnových zvratov nebol 
narušil neúnavné úsilie našich.

Medzitým, aj uprostred samotného víru vojnových búrok, rodina tejto mi-
sie, neotrasená, bez ochranného štítu a panciera, no s pevným a odvážnym srd-
com, vystúpila proti silnému šíku luteránstva. Len Kapitulčania15 spolu s našimi 
z Podhradia uvádzajú počet sto dvoch [ľudí], ktorí, zavrhnúc Lutherovu zástavu, 
vstúpili do služby kresťanského vojska a po predchádzajúcej pokornej kajúcnosti 
za svoje hriechy sa spolu s dvojicou schizmatikov pripojili k lonu katolíckej cirkvi.

Jedenásťtisíc sedemsto dvadsať osôb, započítavajúc aj obyvateľov Levoče, bolo 
zbavených ťažkého bremena svojich hriechov a po posilnení svätým prijímaním 
prešlo do slobody Božích synov. Medzi nimi sa našli aj jednotlivci, z ktorých je-
den sa pre obyčajný stud štyri roky, iný šesť rokov skrýval v bahne svätokrádeže; 
napokon však obaja, pričinením našich, po náležitom očistení prostredníctvom 
všetkých „kľúčov“ pokánia a s pravým predsavzatím nápravy, podriadili sa cir-
kevnej disciplíne.

V tomto roku sa väčšia časť mestečka Podhradie16 navrátila k rímskokatolíc-
kej viere, a to zásluhou horlivosti miestneho farára, Jeho Excelencie a najdôstoj-
nejšieho pána, ako aj neúnavnej činnosti našich, ktorí tam pôsobili. Nachádzala 
sa tam aj istá osoba, ktorá po celých dvanásť rokov tajila ťažký zločin, verejne 
pohoršujúci, a zdržiavala sa sviatostnej spovede; keď však vypočula súkromné, 
no spásonosné napomenutie, ako aj výstrahy o trestoch tých, ktorí zanedbajú po-
kánie v pravý čas, nielenže vyznala zločin, ktorý zo svätokrádežnej hanby po toľ-
ké roky zamlčiavala, ale s veľkou skrúšenosťou srdca a hlbokým zhnusením nad 
vlastnými vinami odsúdila aj všetky hriechy celého predchádzajúceho života a 

s. 107
navrátila sa na cestu cnosti.
Istý ďalší, kázňou jedného z našich pohnutý, napravil päťdesiat rokov sväto-

krádežných spovedí. V dôsledku toho sa často konali aj všeobecné (generálne) 
spovede.

[Nasleduje 4,5 riadka napísaných neskoršou rukou, ale text je možné ťažko 
prečítať a znie:]

15	 Kronikár tým myslí pravdepodobne spišských kanonikov. 
16	 V  texte pôvodne Várallya, teda dnes Spišské Podhradie. V  preklade uvádzame skrátene iba 

Podhradie. 



237

Kronika spišskokapitulských jezuitov z rokov 1678 – 1682

Istému farskému kňazovi z iného miesta bolo o spásonosnom lieku tak vhod-
ne a v pravý čas poradené, že prepustil konkubínu, ktorú po mnohé roky nazýval 
svojou príbuznou, a slobodne ju vzdialil zo svojho domu […]; už to nie je ten istý 
človek, ale žije v ňom […], na obdiv celej tej istej farnosti, s veľkým odporúčaním 
svojej osoby a rovnako na duchovné budovanie svojich farníkov.

[Toto miesto bolo neskôr vymazané, pretože sa v  ňom hovorilo o  hriechoch 
kňaza; podobne aj na strane 101.]

Istý vojak, predtým trojitým putom viazaný k  inému náboženstvu, sa oča-
káva, že sa navráti k viere, od ktorej už šesť rokov ako márnotratný syn blúdil 
v odlúčení. Dvaja šľachtici boli pre chladné používanie slov „moje a tvoje“ natoľ-
ko v nezhode, že sa obaja rozhodli rozhodnúť spor zbraňami; obratnosťou a zá-
sahom jedného z našich sa však vrátili k rozumnosti a k zmierlivému urovnaniu 
a dodnes žijú tak, ako sa patrí na dobrých susedov.

Dvanásť manželských párov, ktoré boli vo veľmi ťažkých rozporoch, bolo po-
mocou našich znovu privedených k spoločnému spolužitiu a k riadnemu manžel-
skému lôžku. Istý z manželov významného postavenia utekal pešo do lesa ducho-
venstva a už tam zamýšľal siahnuť si na život obesením; avšak hľa, zariadením 
Božej prozreteľnosti ho jeden z našich v stave zúfalstva láskavo oslovil, poskytol 
mu spásonosný liek, vyslobodil ho od dobrovoľného obesenia a usporiadal ho pre 
ďalší život. Päť manželských párov, ktoré spolu žili v zakázanom stupni príbu-
zenstva, bolo vytrhnutých z bahna nezdravého spôsobu života a po tom, čo bol 
najprv získaný dišpenz, boli zosobášené. Použitím mnohých posvätných pred-
metov bola navrátená telesná i duchovná zdravosť. Manžel, ktorý už po mno-
hé roky usiloval o smrť svojej manželky, bol privedený späť k vytúženej zhode 
a k riadnemu spoločenskému spolužitiu. Štyri rodiace ženy, ktoré po celé osem 
dní trpeli najprudšími bolesťami, dosiahli po použití relikvií nášho svätého otca 
(SPN) šťastný priebeh pôrodu, čo 

s. 108 
s obdivom dosvedčili aj prítomní heretici.
Istý človek, aby sa neublížil sám sebe, uzavrel pakt s démonom; od neho získal 

listinu s rôznymi znakmi, ktorú nosil zavesenú na krku. Bol presvedčený, že má 
tento predmet spáliť, a doručil ho našim na riadne spálenie. Počas toho sa vyspo-
vedal a odišiel s pokojom duše, pričom sľúbil, že už nikdy nebude takéto praktiky 
používať. Iný kováč v deň svätého Martina zapálil sväté […] drevo okolo polud-
nia, no čoskoro bol oslepený plameňom a trpel bolesťami očí deň i noc, pričom 
všetky dostupné prostriedky zostali neúčinné. Nakoniec sa spamätal, priznal 
svoju vinu a vo forme sľubu na slávu svätého Martina prisľúbil, že každoročne 
v tento deň sa vyspovedá a svoju dušu posilní eucharistickým prijímaním. Len 
s veľkou nádejou sa v deň svätého Martina vrátil zrak jeho očiam. V Bohu a v jeho 
svätých požehnáva zázrak.

Väčšina obyvateľov Podhradia zverila svojich synov našim do škôl, aby ich 
vyučovali, a postupne deti nasávajú mlieko katolíckej zbožnosti, a to aj napriek 
protestom rodičov, keďže niektorí už štvrtý rok prešli k našej výchove. Katechéza 
vo Podhradí každým dňom naberá nový rast; nie je totiž podávaná iba početnej 



238

Monika BIZOŇOVÁ

a hladnej chudobnej vrstve ľudu s úspechom, ale sami kapitulskí kanonici prichá-
dzajú, aby sa zúčastnili.

Nechýbala charitatívna náboženská starostlivosť našich ani voči tým, ktorí už 
ochoreli, hoci boli menej známi a vzdialení; neúnavným úsilím sa im poskytovala 
pomoc – či už prostredníctvom spásonosných napomenutí, či prostredníctvom 
materiálnej podpory. Aj v týchto nebezpečných časoch, kedy by iní riskovali svoje 
životy, naši evanjelizátori nekráčali, ako skôr lietali k chorým, hoci boli vzdiale-
ní, a zároveň prostému ľudu vštepovali to, čo najviac prospieva ich duchovnému 
rozvoju. Slabým poskytovali sviatosti pokánia; uväzneným, či už vojakom, alebo 
iným zajatcom a chudobným, prispievali almužnou. Tí, ktorí 

s. 109
cestovali do Ríma alebo iní, ktorí už zomreli, mali zaistený kresťanský pohreb 

s  veľkým duchovným osohom aj pre nekresťanov, takže keď videli nášho, ako 
pobožne ošetroval chorých na lôžku, hoci ležali v hnilobou a červami pokrytých 
posteliach, vybuchli týmito slovami: „Naozaj, naši pastieri by nikdy nič podob-
ného nespravili.“

V istom dome sa duchovia tak dlho počas niekoľkých týždňov zdržovali a vy-
rušovali, že nikto by si trúfol v  ňom prebývať bez strachu a  ohrozenia života. 
Po obrátení však obyvateľa na rímskokatolícku vieru a po použití požehnaného 
prameňa spolu s ikonou nášho svätého Ignáca bola celá domácnosť uvedená do 
pokoja. Istý kňaz z vonku, ktorý bol zajatý a brutálne sužovaný pre službu po-
vstalcov, prisľúbil Pánovi, že sa zúčastní duchovných cvičení svätého otca Ignáca, 
ak mu bude navrátená predchádzajúca sloboda. Jeho prianie sa naplnilo vďaka 
starostlivosti zbožného farára; keď sa po návšteve svätých miest vrátil domov, 
pokorne sa podrobil jednému z našich kňazov, aby bol vedený duchovnými cvi-
čeniami svätého otca Ignáca. 

Zákaz pochovávania v Podhradí na posvätnom mieste, na to určenom, sme 
v  tejto veci presadzovali s  veľkým úžitkom pre nás; mnohí totiž radšej zvolili 
odrieknuť sa Luthera, než byť pochovaní mimo cintorína pohrebom osla. V tom 
roku sa takisto udomácnila chvályhodná obyčaj, že snúbenci nesmeli byť zoso-
bášení, kým neprešli predchádzajúcou spoveďou a  prijatím Eucharistie, vďaka 
čomu bolo mnoho ľudí vedených k zbožnejším skutkom.

Istý chudobný človek bol kvôli falošným a zámerným obvineniam v ohroze-
ní života, no bol zachránený pred smrťou vynaliezavosťou a obratnosťou nášho 
otca. Obvinený bol jeho žalobcom usvedčený prostredníctvom dôkazov, pričom 
nespravodlivé svedectvá, podané podľa zvyklostí rabúl,17 nielenže neboli odvola-
né, ale naopak, jeho nevina bola potvrdená viacerými argumentmi.

Ku kapitulnej kaplnke pribudol zbožný testamentárny odkaz v  hodnote 36 
zlatých od vznešeného pána Mateja Krivácsiho. 

17	 V originálnom texte more Rabularum = spôsobom rabúl, t. j. demagogicky, nepoctivo, špeku-
latívne. 



239

Kronika spišskokapitulských jezuitov z rokov 1678 – 1682

s. 110
Medzi škodami sa okrem iných menších uvádza aj hlavný majetok, dokonca aj 

Somogyi, ktorý misii nepriniesol úžitok, ale skôr pripadol povstalcom, keď bola 
susedná pevnosť v Turni obsadená a získaná ako korisť. Levočská kronika pre 
tento rok nespomína osoby, ktoré tento dom obývali.

Rok 1679 
V tomto roku obývali túto misiu nasledujúce osoby: Páter Mikuláš Gyurcsá-

nyi – vice-superior, kazateľ počas sviatkov v kapitulskej kaplnke, katechéta a pra-
covník našej misie. Páter Andrej Dubniczki – slovenský misionár vo Podhradí 
kazateľ, duchovný prefekt, náš spovedník a poradca pre záležitosti chrámu. Páter 
Paris Hietl – nemecký misionár v Podhradí, kazateľ a pracovník, náš spovedník 
a poradca chrámu. Po jeho presune do levočskej farnosti prevzal jeho úrad Páter 
Ján Fischer. Koadjútor Jakub Nadasi – ekonóm, správca zásob a správca sýpky.

Počet našich členov tu bol malý, ale to, čo vykonali pre Božiu slávu a spásu 
duší, nemožno tu podrobne uviesť – ani počet konvertitov, ktorý dosiahol sto, 
ani ich prejavenú charitu voči blížnym v predchádzajúcich rokoch nemožno pre-
hliadnuť. Túto charitu však nemôžem ani nesmiem opomenúť, pretože ju naši 
členovia prejavili počas epidémie, ktorá sužovala Podhradie, pomáhajúc najviac 
postihnutým obyvateľom.

Začalo sa to v polovici júna a trvalo až do konca októbra. Tretieho júla, keď sa 
nešťastie už začalo šíriť intenzívnejšie, dvaja naši členovia z kapituly dorazili do 
Podhradia, aby pomohli biednym, kdekoľvek mohli – jeden Nemec, jeden Slovák 
– tak, aby žiadnej národnosti nechýbal ich príspevok. Nepokladali sa za splnia-
cich svoju povinnosť, kým nezmierili s Bohom všetkých ľudí; na dosiahnutie toh-
to cieľa sa každý deň konala svätá omša pri vystavenej Najsvätejšej sviatosti. Na 
bežné aj sviatočné dni sa slovo Božie vysvetľovalo s horlivosťou, pričom na jeho 
počúvanie prichádzali veľmi početní poslucháči, 

s. 111
a to nielen katolíci, ale aj luteráni. Potom, keď zasiahlo nešťastie, pomáhali, 

ako len mohli, a zabezpečovali, aby boli ľudia pripravení duchovne i sviatosťa-
mi na podstúpenie utrpenia. Tieto skutky dobročinnosti sa v meste vykonáva-
li takým spôsobom, že sa rozšírili aj na susedné obce, ktoré trpeli spomínanou 
epidémiou, tak že naši pátri opusteným ľuďom poskytovali pomoc vo všetkých 
možných spôsoboch a, posilnení sviatosťami, ich prevádzali pod ochranu nebies. 
Avšak netrvalo dlho, kým im bolo dovolené zostať imúnnymi voči tejto epidémii; 
obaja totiž, kým takto usilovne pôsobili, ochoreli – nemecký aj slovenský, pri-
čom prvý bol po deviatich dňoch zotavený, zatiaľ čo druhý, 7. augusta, posilnený 
všetkými sviatosťami podľahol osudu ako obeť dobročinnosti. Na jeho miesto 
bol ustanovený ďalší, aby pokračoval vo vykonávaní duchovných služieb pre obe 
národy. 

Tento zápal našich neostal bez ovocia; mnohí, ktorí sa odvrátili k Luthero-
vi, sa totiž vrátili do spoločenstva katolíckej cirkvi, okrem niekoľkých ďalších, 
ktorí po prvej spovedi, vykonanej pod nátlakom vojakov, a po mnohých rokoch 



240

Monika BIZOŇOVÁ

zanedbávania, dobrovoľne a opakovane čistili svoje svedomie prostredníctvom 
vážnej spovede, s prisľúbením, že už nikdy tak dlho ju zanedbávať nebudú. Bol tu 
aj taký, ktorý po konverzii vykonal prvú spoveď a prisahal ...... ako obetu, s úmys-
lom ju už nikdy nezopakovať; avšak v tomto období epidémie sa vrátil a s veľkou 
pokorou pristúpil k svätému tribunálu svedomia a verejne sa posilnil sviatosťou 
pred najvyššou svätou synodou, čo vzbudilo údiv u tých, ktorí dobre poznali jeho 
charakter. 

Štyria remeselníci sa na počiatku epidémie dobrovoľne ponúkli na vykoná-
vanie pohrebov heretikov. Aby však – hoci sa ocitli v ohrození telesného života 
– neohrozili zároveň aj svoj duchovný stav, pripravili sa na túto službu 

s. 112
prostredníctvom sviatosti spovede. O príhovore svätého Františka Xaverské-

ho je už teraz potrebné hovoriť. Ležal niekto veľmi vážne chorý, podľa názoru 
všetkých bez nádeje. Keď videl, že na zemi niet žiadneho lieku, obrátil svoj zrak 
k nebesiam a vzýval svätého Xaverského; prisahal pôst v predvečer sviatku sväté-
ho, ktorý sa mal každoročne opakovať. A hľa – bez odkladu sa stalo to, čo sa kato-
líkom zdalo zázračné: jeho stav sa začal zlepšovať a smrť, ktorú očakával každým 
okamihom, bola odvrátená, pričom sa stal vďačným svojmu záchrancovi.

Okrem toho, čo sa udialo počas obdobia epidémie, je potrebné spomenúť aj 
to, že počas samotných bakchanálií vykonal pán sudca mesta Podhradie spolu 
s vnútornou a vonkajšou radou podľa katolíckeho rítu sviatostnú spoveď u nášho 
Otca a bol posilnený liekom svätej synody. 

Tento rok uzavreli tí, ktorí z nášho počtu prešli k, ako dúfame, lepšiemu ži-
votu. Prvým bol P. Mikuláš Gyurcsayi, Slovák pôvodom zo Žiliny, duchovne for-
movaný ako pomocník. Dňa 16. júna, po apoštolských službách, bol posilnený 
všetkými sviatosťami a  privolaný k  apoštolským odmenám, vo veku 40 rokov 
a v 21. roku vstupu do Spoločnosti. Horlivo prijatý do Spoločnosti v Trnave, vy-
nikal vo svojom náboženskom živote (tak ako bol z prírody naklonený k cnosti), 
a položil základy, aby už od samotných začiatkov noviciátu bol zrejmý, že sa stane 
dokonalým a pevne ukotveným v každom druhu náboženských cností.

Po ukončení dvojročnej skúšky s výnimočným odporúčaním buď študoval fi-
lozofiu a teológiu, ktorým v Spoločnosti venoval sedem rokov, alebo učil mladú 
generáciu, ktorú počas piatich rokov vyučoval až po rétoriku. Neustále dbal, aby 
jeho horlivosť pre štúdium nezoslabila pevnosť cností ani lásku k náboženskému 
životu. Od tej chvíle, bez toho, že by zmenšil svoj začatý zápal, ktorý nepochádzal 
z iného zdroja než z neustáleho 

s. 113
pobožného úsilia a  jedinečnej túžby potešiť Boha, prejavil pokrok v  cnos-

tiach hodných náboženského života. Keď sa totiž zapájal do rôznych služieb, pre-
dovšetkým ako kazateľ a  pracovník, jeho následné pôsobenie poskytuje hojné 
svedectvo o zozname hrdinských cností. Bolo zjavné, že okrem náboženských 
cností, ktorými bol Otec Mikuláš už obdarovaný, prejavoval aj mimoriadny zá-
pal voči blížnym: jeho jemný spôsob jednania a osobitný dar v rečníctve vplývali 



241

Kronika spišskokapitulských jezuitov z rokov 1678 – 1682

do ľudských myslí tak, že lákal nielen hriešnikov k pokániu a tých, čo sa vzdali 
horlivosti v  službe Bohu, k obnove zápalu, ale aj mnohých heretikov k prijatiu 
pravovernej viery a ich privádzal k nej. O tom svedčí aj náročná misia v Banskej 
Bystrici, počas ktorej, v priebehu menej než jedného úplného roka, bolo vytrhnu-
tých zo strany nekatolíkov viac než tisíc duší, zanietených pre kázne pátra Miku-
láša, a spočítaných v dome pána. Tento výnimočný dar v rečníctve mnohí veľmi 
oceňovali na základe Spišskej kapituly, až natoľko, že po jeho smrti tvrdia, že tak 
skoro nenájdu rovnocenného kazateľa. A hoci disponoval takou mocou rečníc-
tva, ktorá získavala duše pre Boha, predsa bol – rovnako ako v očiach iných veľ-
ký – vo svojom vlastnom hodnotení najmenší, a preto vyzýval rovnako pokorne 
najnižších ako aj najvyšších. Okrem horlivosti vynikala u neho aj určitá zvláštna 
miernosť, akoby už vrodená, ktorá všetkým bola príjemná a tým, ktorým bolo 
jeho meno vážne, slovo podávala jemnejšie. Túto miernosť mu zverovali nadria-
dení; preto, keď ich stretol, vždy ich oslovoval s hlavou a tvárou zloženou v pokoji 
a skromnosti. Poslušnosť v ňom bola dokonalá, pretože nečakal na príkazy, kto sa 
už dávno naučil sledovať aj 

s. 114
najmenší pokyn. Nakoniec toto uvádzame ako akýsi veniec náboženského 

života pátra Mikuláša, ktorý celé svoje pôsobenie a  odovzdanosť voči určené-
mu miestu odovzdával do vôle svojich nadriadených, akoby ich prijímal priamo 
z Božej ruky. 

Druhým bol P. Andrej Dubniczki, Slovák zo Sedlíc v stolici Trenčianskej, kto-
rý sa narodil v roku 1641. Po úspešnom absolvovaní základných štúdií vstúpil do 
Spoločnosti v Rábe, a v Trenčíne 28. októbra 1661. Bol mužom s prirodzeným 
sklonom k  nadobúdaniu cností a  obdarovaný predpokladmi na štúdium vedy; 
takže napredoval vo výcviku cností v škole podľa poučenia Spoločnosti rovna-
ko výrazne, ako v  oblasti vied, ľahko vynikal medzi svojimi spolužiakmi. Aby 
v  cnosti nezaostával za dobrými súťažiacimi, vždy uprednostňoval cnosť pred 
učenosťou. Pre svoju vzácnu vynikajúcu úroveň v cnosti a vedy bol dňa 2. febru-
ára tohto roku priradený k profesom štyroch sľubov. Po úspešnom absolvovaní 
štúdií, zameraných počas štyroch rokov na vzdelávanie mládeže až po poéziu, 
a po pokračovaní teologických štúdií s vyznamenaním, prežil takmer celý svoj ži-
vot v službe dušiam. Aby sa o seba príliš nestaral, tak zorganizoval svoju charitu 
voči blížnym, že vždy venoval prvé starosti vlastnému svedomiu; dennú námahu 
vo veciach duchovných nikdy neprerušil, dokonca ani počas častých kázní. Aby 
nebol chudobe na prekážku, v izbe nikdy neuchovával nič nadbytočné a nikdy ne-
bol počutý, že by sa sťažoval na akýkoľvek nedostatok. Po tom, čo venoval veľkú 
starostlivosť vlastnej dokonalosti, takmer celú svoju energiu venoval starostlivos-
ti o duše, pripravený pomáhať blížnemu akejkoľvek spoločenskej vrstvy, dňom 
i nocou. 

s. 115
Takto počas morovej nákazy podával nakazeným sviatosti, pričom sa neustá-

le viac staral o ich večné spasenie než o telesné zdravie, podľa poriadku charita-



242

Monika BIZOŇOVÁ

tívnej lásky. V tejto službe lásky podstúpil zápas s morom, ktorý trval sedem dní, 
a napriek použitiu liekov, padol ako obeť lásky 4. júla, čo vyvolalo veľký zármutok 
mnohých. 

Tretím bol páter František Rakolupszki, Slovák pôvodom zo Skalice, ktorý po 
prijatí v Trnave vstúpil do Spoločnosti vo Viedni 19. septembra, vo veku 30 rokov, 
a 18 rokov slúžil pri starostlivosti o morových chorých, ktorú ukončil 7. augus-
ta. V noviciáte položil také základy duchovného života, ktoré sa stali ozdobou 
jeho nasledujúceho života. Po ukončení dvojročnej skúšky bol známy pre prísne 
disciplíny a tak usilovne sa im venoval, že verejne obhájil filozofický kurz pod-
ľa stanovených téz a teológiu absolvoval s vyznamenaním a odporúčaním. tyri 
roky vyučoval humanitné vedy až po rétoriku, pričom sa vždy prejavil ako taký 
majster, že jeho žiaci sa od neho učili nielen poznaniu, ale aj pravidlám cnosti, 
ktoré im často opakoval. A hoci bol v školách značne zamestnaný, vždy sa chcel 
zapájať aj do apoštolskej práce, ktorej zápal možno pripísať povzbudeniu mno-
hých katolíkov k horlivosti a vedenie nekatolíkov k opusteniu heréz. Tak horlivo 
sa tejto činnosti venoval, že hovoril, že by mu bolo najväčšou radosťou, keby mo-
hol vlastný život obetovať pre duchovné spasenie blížnych, čo aj uskutočnil pri 
službe chorým na mor v Podhradí. Bol mužom čistých mravov už od mladosti, 
v správaní milý, v poslušnosti ochotný, v chudobe výnimočný, vždy príjemný, zre-
lý, rozumný a obozretný vo svojich skutkoch, čo ho robilo milým mnohým.

Veľkolepé ocenenie!

s. 116
Štvrtým a  zároveň posledným, ktorý ukončil svoj telesný život, bol Jakub 

Nadasi, Slovák z Trstína, dočasný koadjútor. Narodil sa v roku 1645, prijatý bol 
v Gyöngyösi a do Spoločnosti vstúpil vo Viedni 19. februára 1665. Bol človekom, 
ktorý miloval svoju povolanie rovnako ako presne dodržiaval pravidlá; svoj život 
totiž tak usporiadal, že nerobil nič, čo by bolo v rozpore buď s jeho povolaním, 
alebo s dodržiavaním pravidiel. V rôznych úradoch, na ktoré ho ustanovili jeho 
nadriadení, sa vždy snažil prejavovať tak, aby bol nielen v správe pozemských zá-
ležitostí pohotový, ale aj v duchovných úlohách, ktoré nikdy nezanedbával, hor-
livý; aby tak vo všetkom, podľa vlastného povolania a vôle nadriadených – ktorú 
považoval za Božiu – dosiahol dokonalosť. Uvádza sa, že v tomto roku zomrelo 
na mor v Podhradí päťsto, pričom viac než tisíc nebolo zapísaných; mnohí z nich 
boli potajomky pochovaní v susedných záhradách a lúkach. 

Rok 1680
Tento rok bol zasvätený smrti a mučeníctvu tých, ktorí pod ťažkým jarmom 

neľahko žali úrodu – konkrétne, množstva spolupracovníkov, ktorí do sýpok 
Pána privádzali zástup. V našich radoch horlivo žiaril zápal, ktorý prevyšoval ich 
úbohý rozvrat; v skutočnosti sa v plameňoch ich nevedomosti a nebezpečenstva 
bez úhony vykonávali všetky apoštolské povinnosti mužov, ku úžasu všetkých. 
Takto dokonca nepriatelia a heretici vyviedli z nich chválu, ktorú kedysi Rímske 
Orákulum o mužoch Spoločnosti vyhlásilo, že sme štedrí životom a krvou, keď 
ide o spásu blížnych. Mená týchto hrdinov apoštolskej služby sú nasledovné: P. 



243

Kronika spišskokapitulských jezuitov z rokov 1678 – 1682

Jakub Markevics, superior misie v Podhradí, P. Ján Fischer, misionár vo Podhradí, 
Nemec, spovedník našich a chrámu, P. Peter Sztanko, misionár v Podhradí, Slo-
vák, predstavený Kongregácie Agónie, spovedník našich a chrámu. Mnohí z nich, 
posilnení vo viere v mesiaci máj, priložili svoje apoštolské úsilie k dobru Cirkvi: 

s. 117
zrušili zlé zvyky prísah a krivoprisahania, zmierili spory medzi nesúhlasný-

mi, obnovili vernosť mnohých manželských párov, a presvedčili aj heretikov, aby 
sa vyhýbali používaniu mäsa. Nič nebolo zanedbané, čo by akýmkoľvek spôso-
bom mohlo prispieť k spáse duší. Ako veľmi boli títo misionári oceňovaní, sved-
čia slzy ľudu, ktorý ich pri odchode sprevádzal; a aj nepríliš častý prístup nekato-
líkov do chrámu svedčí o tom, že vtedy skutočne verili, že stratili telo, keď videli 
ponechaný iba jeho tieň prítomných našich otcov.

Kongregácia Matky zomierajúcich a  zomretých tento rok pripomína výni-
močnú udalosť, keď početné množstvo bičov a  výhod symbolov trpiacej Mat-
ky Kristovej vyvolalo slzy aj u nekatolíkov. V majetkoch misie sa uvádza mlyn 
v Kolbachu,18 ktorý bol zničený, no bol obnovený a vybavený mlynskými kameň-
mi, za cenu 20 zlatých. 

Rok 1682
Rok 1682, počas ktorého rebeli pod vedením Imricha Thökölyiho sa pokúsili 

vyhnať Spoločnosť Ježišovu z Uhorska, sa táto misia skladala iba z dvoch osôb: 
otca Petra Sztanka, vicesuperiora, a  otca Jána Lencsovicsa, spolubrata tej istej 
Spoločnosti. Títo boli až do 15. augusta rozdelení vo svojom misijnom sídle; otec 
vicesuperior bol však z dôvodu mnohých a rôznorodých nebezpečenstiev naria-
dený, aby sa presunul spolu s  majetkom misie na blízky hrad, nazývaný spiš-
ský. Páter Lencsovics odišiel do Levoče, kde zostal otec superior, ktorý tam bol 
sám, pričom mal vykonávať služby spolubrata (socia). Osud týchto dvoch, ako 
aj superiora, je bližšie známy z kroniky domu v Levoči, na ktorú odkazujem či-
tateľa. Inak sa v tomto roku nič ďalšie nezaznamenáva. V nasledujúcich rokoch 
panovalo o tejto misii pomerne veľké ticho; zápisky boli ponechané pre vnútorné 
potreby domácich, ak vôbec niečo z týchto turbulentných čias bolo možné alebo 
želané zaznamenať. 

18	 Dnes Studenec pri Spišskom Podhradí. 



244

VYBRANÉ PROBLÉMY EVANJELICKÝCH ŠKÔL 
V NOVOVEKU VO SVETLE CIRKEVNÝCH ZÁPISNÍC*

Lucia ŠTEFLOVÁ

Selected problems of evangelical schools in the modern age in the light of church records
The aim of the article is to present the functioning of schools of Lutheran church congrega-
tions in specific seniorates in our territory in the modern era. The article focuses primarily 
on small and medium-sized church congregations of the Lutheran Church, which had their 
own school, teacher and were struggling with various problems (insufficient premises, school 
equipment, confessional structure of pupils, financial support, teacher‘s salary, lack of text-
books and so on). Teachers‘ salaries varied and depended on several factors, therefore the 
article will also focus on comparing the salaries of teachers in evangelical schools in individ-
ual seniorates. The starting point for examining the issue will be the minutes of canonical 
visitations and minutes from district convents, which represent important source material 
containing important information for mapping Lutheran education.
Key words: evangelical schools, church records, modern age, evangelical teachers, Lutheran 
Church. 

Dejiny evanjelického školstva na našom území sa začali v 16. storočí vďaka 
rýchlo napredujúcej reformácii, kedy  takmer každý evanjelický cirkevný zbor 
mal, alebo sa usiloval mať, svoju vlastnú školu. Učiteľmi v školách boli až do kon-
ca raného novoveku spravidla výlučne duchovní a školy až do reforiem jozefín-
skeho absolutizmu mali vyhranene konfesionálny charakter. Na druhej strane 
bolo v záujme každej cirkvi disponovať kvalitným školským systémom, ktorý jej 
poskytoval adeptov na kňazskú či učiteľskú dráhu.1 Reformácia tak priniesla za-
kladanie mnohých evanjelických škôl na všetkých stupňoch, od elementárnych 
(ľudových) až po gymnáziá a kolégiá. Tieto školy často preberali učebné plány 
a poriadky nemeckých evanjelických škôl, no prispôsobovali ich miestnym pod-
mienkam.

Na začiatku 18. storočia, po povstaní Františka II. Rákócziho, však bola situ-
ácia diametrálne odlišná a uhorská evanjelická cirkev a. v. sa musela vysporiadať 
s množstvom problémov. Kedysi vysoko rozvinuté školstvo a katechizácia boli vo 
veľmi zlom stave.2 Stredné školy, zakázané šopronskými článkami, na začiatku 

1	 *Štúdia vyšla v rámci riešenia projektu VEGA 1/0527/23 Pramene k dejinám reformácie a reka-
tolizácie a iných aspektov ich doby na Slovensku. 

 	 KÓNYA, P. Konfesionálne školy v (niektorých) zemplínskych a užských zemepanských mes-
tách v 17. – 19. storočí. In Historia Ecclesiastica. ISSN 1338-4341, 2020, ročník XI, číslo 2, s. 79. 

2	 Ako príklad môžeme uviesť pomery v  slobodnom kráľovskom meste Sabinov, kde síce boli 
takmer všetci obyvatelia evanjelici, ale už v roku 1672 im boli odňaté evanjelické kostoly, škola, 
fara a zvony. Evanjelickí mešťania boli vystavení ponižovaniu a násiliu zo strany úradov, vojska 
a katolíckych kňazov, v roku 1674 predseda komory dokonca zakázal evanjelické bohoslužby 
úplne. Bližšie: KÓNYA, P. Konfesionálne pomery v Sabinove v 16. – 18. storočí. In Historia 
Ecclesiastica. ISSN 1338-4341, 2023, ročník XIV, číslo 1, s. 54.; KÓNYA, P. – GUITMAN, B. 

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 2



245

Vybrané problémy evanjelických škôl v novoveku vo svetle cirkevných zápisníc

povstania sotva pôsobili a vyššie evanjelické školstvo3 v celej krajine neexistovalo 
vôbec. Rekatolizácia z predchádzajúceho storočia, najmä udalosti tzv. tragického 
desaťročia, prenasledovanie kňazov, diskriminácia veriacich a likvidácia školstva 
priniesli cirkvi obrovské škody. Po porážke stavovských povstaní a v dôsledku 
rekatolizačných opatrení došlo k  perzekúcii evanjelikov a  zatváraniu ich škôl. 
Mnohé kostoly a školy boli evanjelikom odobraté alebo ich školstvo fungovalo 
len v obmedzenej miere.4 Situácia sa zlepšila až po vydaní Tolerančného patentu 
cisára Jozefa II. v  roku 1781, ktorý opäť povolil protestantom zakladať si školy 
a bohoslužby. Ku koncu 18. storočia štát postupne preberal povinnosti a úlohy 
o výchovu a vzdelanie mládeže. Štát si zabezpečoval nielen dozor nad cirkevnými 
školami, ale aj zriaďoval štátne školy.

Prameňom, ktoré čiastkovo reflektujú problémy evanjelického školstva v ra-
nom novoveku a  novoveku, sme sa už čiastkovo venovali v  predchádzajúcich 
štúdiách, pričom cieľom tejto štúdie je skôr predstaviť konkrétne zápisnice a ich 
možnosti pre ďalší výskum.5 V  rámci tohto príspevku sa sústredíme skôr na 
konkrétne problémy zaznamenané v  týchto zápisniciach. V  rámci cirkevných 
zápisníc evanjelickej cirkvi sme analyzovali vybrané novoveké zápisnice kano-
nických vizitácii (z viacerých cirkevných zborov, rôznych seniorátov) a zápisnice 
z dištriktuálnych konventov.6

Zápisnice7 kanonických vizitácií možno považovať za významný prameň, 
nakoľko obsahujú mnoho informácií o fungovaní škôl evanjelických cirkevných 
zborov. Každá zápisnica totiž obsahuje záznam, či daný cirkevný zbor mal školu 
a v akom bola stave, aké bolo jej vybavenie, dni a hodiny vyučovania. Zazname-
nané sú mená učiteľov, v ktorých neraz spoznávame významné osobnosti evanje-
lickej cirkvi, aj to, aké vzdelanie dosiahli, aké jazyky ovládali, vyratúvajú sa všetky 
ich povinnosti v škole i mimo nej. Právo vyberať učiteľa prináležalo farárovi. Uči-
teľ bol najbližším farárovým pomocníkom. Medzi informácie o škole vo vizitáci-
ách ďalej patrí informácia o počte žiakov, aké boli vyučovacie predmety a aké sa 

Kronika sabinovských evanjelikov Daniela Waechtera/A  kisszebeni evangélikusok krónikája 
Waechter Dánieltől. Prešov : Vydavateľstvo Prešovskej univerzity, 2022, s. 24 – 28.

3	 Reprezentantom evanjelického vyššieho vzdelávania v Hornom Uhorsku v 17. storočí bolo Pre-
šovské evanjelické kolégium. O jeho význame informuje KÓNYA, P. Medzinárodné kontakty 
Prešovského evanjelického kolégia v  17. storočí. In Historia Ecclesiastica. ISSN 1338-4341, 
2014, ročník V, číslo 2, s. 54 – 55.; DUROVICS, A. – KÓNYA, P. Az Eperjesi felsőoktatás in-
tézményeinek hallgatói 1850-1918/Študenti prešovských vysokých škôl 1850 – 1918. Budapešť : 
Eötvös Loránd Tudományegyetem, 2024, s. 25 – 34. 

4	 KÓNYA, P. Pod zástavou kurucov. Protihabsburské povstania v Uhorsku v r. 1670 – 1711. Pre-
šov : Vydavateľstvo Prešovskej univerzity, 2015, s. 486 – 487. 

5	 Bližšie sme sa tejto problematike venovali napríklad v štúdii: ŠTEFLOVÁ, L. Vybrané problémy 
evanjelického a. v. školstva zachytené v kanonických vizitáciách Trenčianskeho seniorátu na 
konci 19. storočia. In Zborník štúdií a odborných článkov z dejín relígií II. [elektronický doku-
ment]. Prešov : Prešovská univerzita v Prešove, 2016, s. 60 – 70. Dostupné online: http://www.
pulib.sk/web/kniznica/elpub/dokument/Geremesova4 alebo v  rámci konferenčného výstupu 
s názvom Kanonické vizitácie ako prameň pre poznávanie evanjelického školstva na konferen-
cii Cirkevné dejiny v prameňoch, konanej v Prešove 30. novembra – 1. decembra 2022. 

6	 Cirkevné zápisnice sme selektovali pomocou metódy sondy, nešlo nám o podrobný a ucelený 
obraz, skôr o náčrt možností, ktoré tento typ prameňov ponúka. 

7	 Všetky zápisnice, s ktorými sme pracovali, sa nachádzajú v digitálnej databáze Centra exce-
lentnosti sociohistorického a kultúrnohistorického výskumu Prešovskej univerzity v Prešove.



246

Lucia ŠTEFLOVÁ

používali učebnice a pomôcky. Zápisnice sa zmieňujú aj o organistoch, ktorými 
boli často práve učitelia.8 Jednotlivé zápisnice uvádzajú rôzne informácie, na čom 
sa podpísala aj samotná osoba vizitátora a miestneho kňaza, ktorý vyhotovoval 
zápisnice. Vo väčšine prípadov však môžeme nájsť základné informácie o škole, 
jej budove, vybavení, pomôckach, konkrétnych predmetoch výučby atď. Okrem 
informácie, kde presne stála budova školy obsahujú zápisnice veľmi často sťaž-
nosť na nedostačujúci stav školy alebo požiadavku na výstavbu novej budovy. 
Zápisnice kanonických vizitácií mali zachytávať skutkový stav a zároveň sa zvy-
čajne v závere superintendent vyjadril sám k možnostiam nápravy v prípade, ak 
boli pomery neuspokojivé. 

Vizitátor zvyčajne osobne navštívil školu cirkevného zboru a aj samotné vyu-
čovanie počas vizitácie cirkevného zboru. Zvyčajne potom nájdeme v zápisnici aj 
hodnotiaci zápis o úrovni vedomostí žiakov, spolu s výpočtom predmetov, ktoré 
sa v škole vyučovali. Počas viziácií si superintendenti (neskôr biskupi) overovali 
vedomosti žiakov z  čítania písania, geografie, histórie a  aritmetiky a  následne 
to zaznamenávali do zápisníc. Veľmi často sa tak stretneme s odporúčaním na-
príklad v čom sa mali do budúcna zlepšiť a v čom viac cibriť. Ako príklad mô-
žeme uviesť návštevu vizitátora v evanjelickej škole v Štítniku v roku 1741, kde 
kontroloval výučbu v  troch triedach. V prvej triede sa žiaci učili katechizmus, 
gramatiku, klasické jazyky, logiku, dejiny cirkvi, geografiu a rétoriku. V druhej 
triede získavali znalosti zo základov práva, gramatiky a krasopisu. V tretej triede 
sa učili rétoriku a z gramatiky si cibrili deklináciu a konjugáciu, pričom superin-
tendent slovne ohodnotil úroveň ich vedomostí.9 

Okrem bežných informácií o budove školy sa zo zápisníc môžeme dozvedieť 
aj to, aké konkrétne predmety sa na danej škole vyučovali a prípadne, ktorí učite-
lia, aj menovite, tieto disciplíny vyučovali. V prípade menších škôl, samozrejme, 
cirkevný zbor dokázal zaplatiť najviac jedného učiteľa. 

Osobe učiteľa je v zápisniciach väčšinou venovaná samostatná časť, teda hlav-
ne jeho platu. Niekedy nájdeme v zápisnici len strohý výpočet učiteľského dôchod-
ku, inokedy podrobný sumár. Niektoré zápisnice obsahujú len menný zoznam 
miestnych evanjelických učiteľov, ktorí do poslednej návštevy vizitátora pôsobili 
na danej škole, naopak, v iných sa nachádzajú podrobné informácie, poprípade 
aj celé životopisy učiteľov. Ako príklad môžeme uviesť zápisnicu z Gemerského 
seniorátu zo slavošovského cirkevného zboru, kde sa nachádza podrobný súpis 
príjmov miestneho učiteľa, ktorý dostával 14 zlatých od slavošovského cirkevné-
ho zboru a 8 zlatých od lehotského (fílie). Z fašiangovej ofery dostával tretinu od 
matkocirkvi aj od fílie. Ďalšie príjmy boli špecifikované nasledovne: „Od pogrebu 
s kazanjm den 36, a speciali den 18, od zwonenj den 12, wždycky, gestli pak wjce se 
zwonj, k potrebe ciyrkwe ma položiti den. Z hamruw železo, od každeg pak čwrti 
kowačom offeruge den 12.“ Okrem toho dostával naturálie z mlyna a žito od fílie. 
Ďalej sa nachádza poznámka, že ak niekto kosil lúku pri včelíne, bol povinný za 

8	 Bližšie: OSTERTAGOVÁ, A. Kanonické vizitácie ako historický prameň. In Kanonické vizitá-
cie po Tridentskom koncile. Prešov : Vydavateľstvo Michala Vaška, 2007, s. 9.

9	 EOL, (Evangélikus Országos Levéltár), Egyházlátogatási jegyzőkönyvek (Canonica visitatio) és 
gyülekezettörténetek – Gömöri egyházmegye 1741, Csetnek, s. 45 – 46.



247

Vybrané problémy evanjelických škôl v novoveku vo svetle cirkevných zápisníc

trávu zaplatiť 2 zlaté. Posledná poznámka k príjmom učiteľa súvisela s kohútom, 
ktorého bola povinná ako matkocirkev, tak i fília dodať učiteľovi do kuchyne na 
svätého Martina.10 V hrachovskom cirkevnom zbore medzi dôchodkami učiteľa 
nachádzame informácie, že hrachovský učiteľ dostával od každého chlapca fúru 
dreva, počas sviatkov od každého chlapca domáci koláč a každú sobotu po jed-
nom vajci.11 

Bežnou praxou bola deľba príjmov medzi farára a miestneho učiteľa, väčšinou 
vo forme jednej tretiny, ktorú musel dať farár učiteľovi za pomoc pri konkrétnych 
úkonoch. Napríklad roštársky farár dostával platené ofery: za hostinu, na Božie 
narodenie, na Nový rok, na Veľkú noc, na svätodušné sviatky a za pohreb a z nich 
išla tretina učiteľovi. Za pohrebnú kázeň dostával jeden zlatý a keď aj spieval pri-
náležala mu ofera zvlášť, tretina z nej však patrila učiteľovi. Okrem toho v roštár-
skom cirkevnom zbore malo byť učiteľovi v prvej polovici 18. storočia platené 
snopom ozimín, snopom jarín, každý hospodár aj želiar mu mal platiť 30 denárov 
a vdovy 12 denárov. Z mlyna mal dostávať vedro pšenice. Taktiež dostával dve 
fúry dreva. Na sviatky, za krst, svadbu a pohreb dostával zvyčajné dôchodky. Od 
markuškovskej fílie dostával za rok päť zlatých, fúru dreva a k tomu vedro žita. 
Od hankovskej fílie dostával tiež päť zlatých, fúru dreva a tretinu z čiastky, ktorá 
išla farárovi. Z ofery dostával tretinu, za kázanie na pohrebe tretinu z farárovej 
časti, taktiež tretinu sliepky, ak pochovával hospodára. Na hostinu dostával od 
evanjelikov z Markušky aj Hankovej tri turáky a koláče. Od žiakov dostával jeden 
zlatý a „Od Mihala až do Gyure magj žaki drewo nositi, gestli ne, tehdy powinnj 
gsau ffur drewa.“12 Z týchto konkrétnych príležitostných príjmov platil farár tre-
tinu učiteľovi: (z dvoch filiálnych cirkevných zborov v Markuške a Hankovej) na 
hostinu dostával koláč alebo jeden groš, pre pohreb, sobáš a krst platili také isté 
dôchodky, aké odvádzal materský cirkevný zbor, pri obyčajnom obede dostával 
pintu vína, pri návšteve novorodenca turák a sliepku, za pohreby v Hankovej mu 
veriaci každý rok dávali osem mariášov.13 Do Hankovej chodil farár počas sviat-
kov, pri sviatosti krstu svätého a sobáša, za to dostával vedro žita a pol vedra ovsa. 
Tretina z toho patrila učiteľovi.14 

Zaujímavý je zápis o plate učiteľa v súľovskom cirkevnom zbore v Trenčian-
skom senioráte, pretože sa v ňom nachádzajú dve kolónky, a to suma, ktorá mala 
byť učiteľovi vyplatená a suma, ktorá mu bola vyplatená v skutočnosti. Napríklad 
z fundácií mal dostávať 26 zlatých15 a tie aj dostával, od každého dieťaťa mal do-
10	 Egyházlátogatási jegyzőkönyvek (Canonica visitatio) és gyülekezettörténetek – Gömöri egy-

házmegye 1741, Nagy Slaboss, s. 50 – 51.
11	 Egyházlátogatási jegyzőkönyvek (Canonica visitatio) és gyülekezettörténetek – Gömöri egy-

házmegye 1742, Rahoviensis, s. 141.
12	 Egyházlátogatási jegyzőkönyvek (Canonica visitatio) és gyülekezettörténetek – Gömöri egy-

házmegye 1741, Rosteriensis, s. 59 – 60.
13	 Mariáš bol dvojtoliar z obdobia Márie Terézie. Bližšie: Veľký slovník cudzích slov. Šaling, Samo 

– Ivanová-Šalingová, Mária – Maníková, Zuzana (eds.). Bratislava – Prešov : Vydavateľstvo 
Prešov, 2006, s. 799.

14	 Egyházlátogatási jegyzőkönyvek (Canonica visitatio) és gyülekezettörténetek – Gömöri egy-
házmegye 1741, Rosteriensis, s. 59 – 60.

15	 Finančné položky sú v zápise kanonickej vizitácie uvedené v skratke ako zl. r. č., čo znamená 
zlatých rakúskeho čísla. 



248

Lucia ŠTEFLOVÁ

stávať po jednej zlatej, čiže mal dostávať 70 zlatých, v skutočnosti však dostával 
iba 30 zlatých. Namiesto 18 zlatých za seno dostával iba 10, za vymenené seno 
mal dostávať 20 zlatých, v  skutočnosti to však bolo iba 8. Za dvanásť fúrikov 
surového dreva mal dostávať 25 zlatých, dostával len 10 zlatých. Čistý dôchodok 
z oblátok mal byť 30 zlatých, reálne však išlo o sumu 12 zlatých. Za kapustu a ze-
miaky dostával 7 zlatých namiesto 15. Kantorské dôchodky tiež nezodpovedali 
tomu, čo mal a čo aj dostával ako kantor. Za Koláčové kantácie mal dostávať 20 
zlatých, dostával však iba 10, za pohreby mal dostávať 40 zlatých, dostával len 25 
atď. V súhrne sa uvádza, že mal dostávať 505 zlatých r. č., avšak reálne dostával 
iba 328. Rozdiel teda bol 177 zl. r. č., toľko chýbalo učiteľovi do platu kantorského 
i učiteľského. V závere sa nachádza poznámka, že vysvetlenie sa nachádza v sťaž-
nostiach.16 V časti Sťažnosti a žiadosti sa nachádza podrobný rozbor príčin, ktoré 
viedli k týmto nezrovnalostiam. Napríklad v treťom bode je uvedené, že z 200 
snopkov z Hradnej, Súľova a Jablonového dostával iba 140 – 145, čo bolo rátané 
na 20 zlatých, odpovedalo to však iba 12 zlatým. Tieto snopky mali byť jačmenné, 
žitné a ražné, no dostával len jačmenné. K financiám, ktoré mal dostávať od detí 
sa v zápise nachádza konštatovanie: „Od školopovinných dietok poneváč medzi 
nimi asi 2 polovice je tak biedných rodičov, že ani len tie šaty a knihy pre svoje 
deti zaopatriť nemôžu – a tak i učitel sotvi od polovice učebného dostane aj to len 
cestou žalobnou.“17 Situácia s vyplácaním pohľadávok voči učiteľovi a kantorovi 
v Súľove bola natoľko kritická, že učiteľ žiadal nápravu od vizitujúceho biskupa. 
Záver patrí konštatácii súľovského učiteľa, ktorý celú situáciu uzavrel slovami: 
„Z tohoto všetkeho patrne vidno že jak učitelské tak kántorské dôchodky sú tak 
mizerné že ani len zákonne ustanovenému 400 zl. r. č. platu minimálnemu ne-
zodpovedajú. Tieto Krivdy už od 7 rokov mlčanlive znáša. No dial mu to znášať 
nemožno, bo to patrne cítí nie len na svojom zdraví – ale i na zdraví svojej četnej 
rodiny mu záleží, ktorá nie len týmto zapričineny nedôstatok ale i zimu znášať 
a nemoc prinutená je. Na pohreby zvetša peši po obďalnych filií chodiť musí – no 
najčastejšie ani za ten pohreb platu nedostáva. Mal by velmi mnoho čo sa zťa-
žovať ale prestane i na tomto, prosí laskave o svrchovanú odpomoc.“18 K všetkým 
týmto sťažnostiam farára sa vyjadril biskup Preddunajského dištriktu Fridrich 
Baltík v zápisnici kanonickej vizitácie, ktorá je spísaná jeho rukou a nachádza sa 
za zápisom učiteľa. V bode číslo 20 ohľadom sťažnosti učiteľa na stav školského 
príbytku, biskup napísal, že „popraviti sa má“. V ďalšom bode reagoval biskup 
na sťažnosť učiteľa na jeho plat, na základe čoho celú vec posunul ďalej na sto-
ličný úrad. Vizitujúci biskup navštívil aj učebnú sieň a nariadil, aby boli lavice 
nahradené novými. Okrem toho stenová tabuľa mala byť podľa jeho odporúčania 
nanovo zafarbená. Stav učebných pomôcok bol tiež zlý, a  preto ich odporúčal 
doplniť. Schody odporúčal prestavať, pretože boli pre malé deti nebezpečné.19 
16	 Egyházlátogatási jegyzőkönyvek (Canonica visitatio) és gyülekezettörténetek – Trencséni egy-

házmegye 1901, Szulyó, nepag.
17	 Egyházlátogatási jegyzőkönyvek (Canonica visitatio) és gyülekezettörténetek – Trencséni egy-

házmegye 1901, Szulyó, nepag.
18	 Egyházlátogatási jegyzőkönyvek (Canonica visitatio) és gyülekezettörténetek – Trencséni egy-

házmegye 1901, Szulyó, nepag.
19	 Egyházlátogatási jegyzőkönyvek (Canonica visitatio) és gyülekezettörténetek – Trencséni egy-



249

Vybrané problémy evanjelických škôl v novoveku vo svetle cirkevných zápisníc

Aj na príklade súľovského cirkevného zboru vidieť, že dôchodky učiteľov ne-
boli vyplácané v takých sumách a naturáliách, ako to mali predpísané. Evanjelic-
kí učitelia si aj kvôli nespoľahlivosti a nepravidelnosti týchto príjmov privyrábali 
aj inými spôsobmi, ako to napríklad opisuje zápisnica v cirkevnom zbore v Ma-
lých Stankovciach, v ktorej sa uvádza, že učiteľ si bokom privyrábal na zastupiteľ-
stve Prvej uhorskej poisťovacej spoločnosti.20 Kvôli malým dôchodkom si musel 
aj púchovský farár privyrábať. Okrem toho, že vykonával učiteľskú prácu bol aj 
kníhviazačom, záhradníkom, ovocinárom a  asekuračným agentom. Zaujímavá 
je zmienka, že deti nevyučoval telocvik, ale vysadil stromovú škôlku, kde deti 
vyučoval štepárstvo.21 

Okrem platu učiteľov môžeme v  zápisniciach nájsť aj pochvaly či sťažnos-
ti na ich prácu. Častá je všeobecná formulácia, ako v prípade cirkevného zboru 
v Acsi v Peštianskom senioráte, kde vizitátor konštatoval, že s prácou farára aj 
miestneho evanjelického učiteľa panovala v cirkevnom zbore všeobecná spokoj-
nosť.22 V rámci sťažností môžeme uviesť cirkevný zbor v Gočove v Gemerskom 
senioráte, kde v roku 1713 vizitátor v zápisnici v časti Casus zaznamenal prípad 
miestneho učiteľa Adama Satellita. Miestny farár mu vyčítal, že doma pije, vo 
fílii v Gočove museli kvôli nemu dokonca zasahovať vojaci. Cirkevný zbor tým 
vystavil škandálom, ohavnými slovami ovplyvňoval deti v škole, chlapcov bičo-
val, pastierom dokonca odcudzil husi. Vizitátor konštatoval, že ak by svoj život 
napravil, bude môcť ostať vo funkcii, ak by však svoje správanie nezmenil, jeho 
miesto bude ponúknuté inému učiteľovi. Superintendent ho pri vizitácii varoval 
so vztýčeným prstom, učiteľ sľúbil, že svoj život zmení.23 V zápisnici z Dobšinej 
sa nachádza taktiež sťažnosť na alkoholizmu kantora. Kantor Zacharidae bol na 
fare obvinený z výtržníctva pod vplyvom alkoholu. Ten obvinenia poprel. Ako 
uvádza zápisnica jeho vina však bola preukázaná, a preto musel pred superinten-
dentom sľúbiť, že sa požívaniu alkoholických nápojov bude vyhýbať a nebude viac 
robiť škandály v cirkevnom zbore.24 

Množstvo sťažností v cirkevných zápisniciach sa týka materiálneho vybave-
nia učební, nedostačujúceho platu učiteľov alebo nedostatku učebníc.25 Samo-

házmegye 1901, Szulyó, nepag.
20	 Egyházlátogatási jegyzőkönyvek (Canonica visitatio) és gyülekezettörténetek – Trencséni egy-

házmegye 1902, Kissztankócz, s. 17 – 18. 
21	 Egyházlátogatási jegyzőkönyvek (Canonica visitatio) és gyülekezettörténetek – Trencséni egy-

házmegye 1901, Púcho, s. 36 – 37.
22	 Egyházlátogatási jegyzőkönyvek (Canonica visitatio) és gyülekezettörténetek – Pestmegyei 

egyházmegye 1880, Acsa, nepag. 
23	 Egyházlátogatási jegyzőkönyvek (Canonica visitatio) és gyülekezettörténetek – Gömöri egy-

házmegye 1713, Oláh-Patak et Gócs, s. 8.
24	 Egyházlátogatási jegyzőkönyvek (Canonica visitatio) és gyülekezettörténetek – Gömöri egy-

házmegye 1720, Tobschina, s. 29 – 30.
25	 Samostatný výskum by si zaslúžili učebnice v evanjelických školách. Nie vždy sa v zápisniciach 

nachádzajú zoznamy konkrétnych učebníc, ale ak išlo o väčšiu školu s vyšším počtom žiakov, 
vizitátor v  ojedinelých prípadoch zaznamenal aj konkrétne učebnice. Ako príklad môžeme 
uviesť zápis v zápisnici kanonickej vizitácie z cirkevného zboru v Malých Stankovciach, kde 
sa uvádza, že medzi učebnice, ktoré sa používali v miestnej evanjelickej škole patril Bežov šla-
bikár, o čosi neskôr aj Šlabikár R. Urama a Čítanka J. Bellu. Medzi inými školskými knihami 
vizitácia uvádza: Katechizmus D. M. Luthera, Bežov školský spevník, Nový zákon, II. a III. Be-



250

Lucia ŠTEFLOVÁ

statné ponosy však tvorí dochádzka. Ešte na konci 19. storočia nachádzame v zá-
pisniciach mnohé zápisy opisujúce nespokojnosť učiteľov a farárov so školskou 
dochádzkou. V zápisnici z cirkevného zboru v Malých Stankovciach sú uvedené 
najčastejšie dôvody, pre ktoré deti vymeškávali vyučovanie: „Rodičia pilne po-
sielajú svoje deti do školy. Leniví bývajú aj peňažne trestaní. Školu meškajú pre 
nemoc, rodinné slavnosti alebo aj pre nával prác v domacnosti a gazdovstve.“26 
V cirkevnom zbore v Podlužanoch rodičia deti ochotne púšťali do školy, ale ako 
zaznamenáva zápisnica, v prvých mesiacoch školského roku viacero detí zameš-
kalo školu kvôli hospodárskym prácam. Rodičia boli v takýchto prípadoch napo-
mínaní a ak to nepomohlo, aj pokutovaní.27 V zápisnici zo záriečského cirkev-
ného zboru nachádzame konštatovanie, že rodičia neposielali svedomito svoje 
deti do školy. Buď preto, že bývali ďaleko od školy, čo bolo namáhavé hlavne 
v zimných mesiacoch, alebo preto, že ich potrebovali pri hospodárskych prácach 
a pasení dobytka. Avšak, ako konštatoval vizitátor, jedným z dôvodov bol aj fakt, 
že medzi rodičmi ešte nebol celkom rozšírený a hlavne pochopený význam škol-
skej dochádzky. Nedbanliví rodičia boli niekoľkokrát napomenutí, ak však deti 
ďalej nenavštevovali školu, učiteľ vypísal hárky a tie boli doručené obecnej vrch-
nosti, ktorá od rodičov vymáhala zákonom určenú pokutu, čo sa ale nestávalo 
často, ako konštatoval vizitátor. Nachádza sa tu aj odporúčanie ako predchádzať 
meškaniu v  škole: „Príčiny častého meškania škôl daly by sa dľa našej mienky 
odstrániť pradne tak, keby sa ľud dôkladne poučil o veľkom význame školovania 
a potom keby vrchnosť vrchnosť nedbanlivých prísne trestala.“28 

Vďaka zápisniciam z konventov29 vieme rekonštruovať finančné zabezpečenie 
jednotlivých dištriktov, nakoľko členovia dištriktuálneho presbyterstva, členo-
via predsedníctiev seniorátov a  delegáti seniorátov na konventoch schvaľovali 
rozpočet. V rámci hospodárskych záležitostí v nich nenachádzame len účty, vý-
počty základín, darov a pohľadávok, ale i výpočty zbierok na dobročinné účely. 
V celej svojej komplexnosti predstavuje tento druh zápisníc aj zaujímavé dopl-
nenie dobre známych celokrajinských udalostí, ktorým sa predstavitelia cirkvi 
na konventoch venovali a reagovali na aktuálne problémy. Časť týchto zápisníc 

žova čítanka, Pomocná kniha k cvičeniu maďarskej reči od L. Slabockého, Čítanka maďarská, 
Počtovanie Bežove a Kordošove. Bližšie: Egyházlátogatási jegyzőkönyvek (Canonica visitatio) 
és gyülekezettörténetek –Trencséni egyházmegye 1902, Kissztankócz, s. 17 – 18.

26	 Egyházlátogatási jegyzőkönyvek (Canonica visitatio) és gyülekezettörténetek – Trencséni egy-
házmegye 1902, Kissztankócz, s. 18. 

27	 Egyházlátogatási jegyzőkönyvek (Canonica visitatio) és gyülekezettörténetek – Trencséni egy-
házmegye 1901, Podluzsány, s. 14.

28	 Egyházlátogatási jegyzőkönyvek (Canonica visitatio) és gyülekezettörténetek – Trencséni egy-
házmegye 1901, Zariecs, s. 18.

29	 Zápisniciam z dištriktuálnych konventov sme sa venovali v samostatných príspevkoch. V rám-
ci tejto štúdie chceme predstaviť ich možnosti pre výskum novovekého evanjelického školstva, 
nakoľko tvoria pramennú bázu nielen pre výskum dejín evanjelickej cirkvi a. v., ale i jednotli-
vých evanjelických seniorátov. Pozri bližšie: ŠTEFLOVÁ, L. Vybrané pramene k dejinám evan-
jelickej cirkvi a. v. v Uhorsku. In Pramene k cirkevným dejinám Uhorska v ranom novoveku. 
Perte Kónya (ed.). Prešov : Prešovská univerzita v Prešove, 2024, s. 7 – 18. alebo v rámci konfe-
renčného výstupu s názvom Zápisnice dištriktuálnych konventov ako prameň k dejinám evan-
jelickej a. v. cirkvi v Uhorsku sme priblížili tento prameň na konferencii Pramene k dejinám 
reformácie a rekatolizácie v Uhorsku, ktorá sa konala v Prešove 14. – 15. 11. 2023. 



251

Vybrané problémy evanjelických škôl v novoveku vo svetle cirkevných zápisníc

tvorí výpočet finančného a materiálneho zabezpečenia, teda hospodárskej sprá-
vy cirkevných zborov. Tento výpočet je delený po jednotlivých seniorátoch. Ak si 
od posledného konventu nejaký cirkevný zbor zadovážil napríklad zvon, opravil 
lavice v kostole alebo vyzbieral peniaze na výstavbu školy, nájdeme o to presný 
záznam pod seniorátom, do ktorého zbor patril. Súčasťou všetkých konventov 
bolo prečítanie výročnej správy, ktorá bola prednesená pred zhromaždenými 
zástupcami seniorátov a následne zaznamenaná v zápisnici. Práve v týchto pre-
pisoch výročných správ môžeme nájsť akýsi sumár aktuálnych problémov evan-
jelickej cirkvi. Výročné správy občas reagovali nielen na cirkevné záležitosti, ale 
i na tie politické. 

Informácie o evanjelickom školstve v týchto zápisniciach sa týkali hlavne dis-
tribúcie školských učebníc. Viacero bodov v zápisniciach z konventov sa sústredí 
na finančný a ekonomicko-hospodársky stav jednotlivých seniorátov, prípadné 
dlhy a podlžnosti, účty, ktoré bolo potrebné vyplatiť, upozornenia na blížiacu sa 
splatnosť rôznych účtov alebo finančné dary, ktoré senioráty obdržali. Okrem 
toho sú v protokoloch zaznamenané rôzne žiadosti na navýšenie vyplácania dô-
chodkov či platu farárov, ale i učiteľov. 

Zápisnice z konventov, tzv. konventuálne protokoly sa nedotýkali len finanč-
ného stavu seniorátov, ale aj  evanjelických škôl a  ich financovania. V  jednom 
z bodov sa napríklad spomínajú problémy s financovaním Prešporského lýcea, 
ktorému prispieval Ústav Gustava-Adolfa v Nemecku sumou 1 600 zlatých roč-
ne. V zápisnici je to hodnotené ako neočakávaná udalosť, nakoľko toto financo-
vanie bolo pozastavené bez vysvetlenia, pretože Ústav Gustava-Adolfa „beze vši 
viny Lyceum tohto, posilati odopŕel“. Prešporské lýceum sa preto obrátilo na kon-
vent so žiadosťou o peňažnú výpomoc. Konvent dovtedy nedisponoval žiadnym 
fondom na príspevky pre túto konkrétnu školu, ale superintendent Banského 
dištriktu Jozef Székács sa „ochotně ponuknul, že on na tau ujmu, o 800 zlat. str. 
se postará“. Následne je zaznamenané, že tento sľub dodržal a skutočne vyzbieral 
sľúbenú čiastku a poslal ju Prešporskému lýceu, za čo ho pochválili a riadne to ká-
zali aj zaznamenať do protokolu. Zároveň však vyslancov konventu poprosili, aby 
mu „oznámili, a jej poprosili, žeby podobnau pŕízen a snážnost i napotom Lyceum 
prešpurskému neodeprel“.30 Aj z tohto príkladu je zrejmé, že konventy neslúžili 
iba na enumeráciu problémov, ale snažili sa priniesť riešenia a pragmaticky do 
budúcna zabezpečiť bezproblémový chod seniorátov, škôl, ale i jednotlivých cir-
kevných zborov. Výpočet finančných opatrení podčiarkuje administratívno-hos-
podársky charakter zápisníc tohto typu. 

Množstvo záznamov v konventuálnych protokoloch31 súvisí so správou a fi-
nancovaním evanjelických škôl, čo poukazuje na vážnosť, s  akou pristupovala 
30	 Dunáninneni Egyházkerület – Protocoll districtualního Conventu Superintendencie cirkví 

a škol Ev. A. Wyzn. předdunajské v slob. král. městě Prešpurku, dne 22. a 23. Aug. 1861 odbý-
vaného, s. 5.

31	 Zápisnice z konventov, tzv. konventuálne protokoly sa delia podľa toho, či sa cirkevné orgány 
zišli v rámci cirkevného zboru (zborový konvent), seniorátu (seniorátny konvent) alebo dištrik-
tu (dištriktuálny konvent). Najvyšším správnym orgánom cirkvi bol každoročný generálny 
konvent. Spočiatku sa generálny konvent konal iba za účasti svetských predstaviteľov cirkvi 
(prvý v roku 1774 v Pešti), od roku 1860 bol spolupredsedom aj predstaviteľ z radov duchov-
ných – najstarší z biskupov. Bližšie: Evanjelická encyklopédia Slovenska. Borislav Petrík (ed.). 



252

Lucia ŠTEFLOVÁ

evanjelická cirkev a. v. k vzdelaniu. Zápisnice z konventov obsahujú informácie 
o knihách a učebniciach.32 Najčastejšie sa týkajú distribúcie školských učebníc. 
Napríklad v zápisnici z Potiského dištriktuálneho konventu z júla 1862, ktorý sa 
konal v meste Jelšava, nachádzame výzvu, aby sa vydanie slovenského šlabikára 
pre evanjelické školy rozšírilo, na čo konvent vyzval špeciálny výbor vymenova-
ný na vypracovanie školských kníh, aby na vypracovaní „žádaucích (školských) 
učebních knih pilně pracoval“.33 Ďalšia časť je venovaná viacerým snahám evan-
jelikov o vypracovanie nových školských učebníc. Zápis obsahuje aj publikácie, 
na ktorých autori ešte iba pracovali a ich vydanie sa plánovalo, napríklad Július 
Petz pracoval na dejepise evanjelickej cirkvi v Uhorsku a na úpravách na Marbur-
gskom spevníku. Taktiež vyšla dôležitá historická práca k dejinám evanjelickej 
cirkvi od Viktora Hornyanszkeho Beiträge zur Geschichte evangelischer Gemein-
den in Ungarn. I keď išlo o zaujímavé publikácie a učebnice a evanjelici sa v tomto 
smere skutočne činili, v  závere toho zápisu je zaznamenané konštatovanie, že 
tieto aktivity boli v  porovnaní s  tým, čo vychádzalo vo vlasti „jest to málo až 
do zapýření se“. V porovnaní s  tým, aké aktivity vyvíjali pri písaní a vydávaní 
kníh katolíci, konštatovali účastníci konventu, že majú čo doháňať.34 V  rámci 
kritérií na vhodnosť školských učebníc sú v protokole zaznamenané isté kroky, 
ktoré mali preveriť školské učebnice pre evanjelické školy v praxi. V protokole 
je spomenutý obežník, ktorý obsahoval konkrétne otázky, napríklad, či knihy 
boli k  úžitku, ktoré slúžili svojmu cieľu a  ktoré nie, ktoré šlabikáre, katechiz-
my, čítanky využívali v školách atď. Obežník rozposlali do viacerých seniorátov 
a v protokole uviedli aj výsledky zo zozbieraných dát, z ktorých môžeme uviesť 
napríklad konštatovanie, že v školách panoval starý spôsob poznávania a slabiko-
vania, nemecké a maďarské čítanky celkom nezodpovedali svojmu účelu, počty, 
zemepis, prírodopis, dejepis a materinská reč sa na školských veľmi často učili 
z vypracovaných rukopisov učiteľov a kňazov a nie z tlačených učebníc. Konvent 
si predsavzal, aby sa na obecné útraty založili knižnice, ktoré by aj chudobnej-
ším učiteľom umožnili prísun kníh, ktoré by si inak nemohli zaopatriť. Okrem 
toho konvent učinil návrh na vymenovanie generálneho povereníctva, ktoré by 
posúdilo všetky návrhy na vydávanie kníh evanjelickou cirkvou a vypracovalo 
odporúčanie, ktoré knihy by mala evanjelická cirkev zo svojich dôchodkov vy-
dávať a ktoré nie.35 Samozrejme, konventy sa nezaoberali len financovaním škôl 
a distribúciou učebníc, ale aj samotnými učiteľmi, rovnako ako v prípade kňazov, 
ak ich verejne chválili alebo hanili. V jednom z protokolov je napríklad zazna-
menaný prípad učiteľa Daniela Goldbergera z Brezna, ktorý čelil vážnym obvi-
neniam: „Obžalovaný Dan. Goldberger v  ev. a. v. brezňanském chrámě r. 1862 
v druhý velikonoční svátek, na něsporních službách božích, pro některé výpovědě 

Bratislava 2001, s. 119.
32	 Bližšie sme sa knižnej kultúre evanjelickej cirkvi a. v. venovali v štúdii: ŠTEFLOVÁ, L. Knižná 

kultúra v evanjelických cirkevných zboroch v druhej polovici 19. storočia. In Annales historici 
Presovienses. Prešov, 2020, roč. 20, č. 1., s. 24 – 33. 

33	 Tiszai Egyházkerület – Zápisnice konventu potiského evanj. a. v. dištriktuálního, 1862 (Jelša-
va), s. 12. 

34	 Bányai Egyházkerület – Protokol evanj. a. v. baňské superintendentie, 1863 (Pešť), s. 4.
35	 Protokol evanj. a. v. baňské superintendentie, 1863 (Pešť), s. 7 – 9.



253

Vybrané problémy evanjelických škôl v novoveku vo svetle cirkevných zápisníc

a  její nepravdivé a  pohoršlivé náměry, v  řeči z  kancle držané, dále pro neucti-
vé k cirkevni vrchnosti se chování, naposledy pro nelidské a ukrutné se školkau 
mládeži nakládání saudcovský přísne se kárá, a kázání v brezňanském chrámě 
na věky se mu zapověduje; jináče obžalovaný tak se do úřadu nazpět usazuje, 
aby se za čas vyzdvižení z úřadu jemu přidržané dvě třetiny hotového platu – ne 
ale štoly, jedině to, co v hotovosti z církevné pokladníci přijímal s podržením níže 
vyloženích útrat pravoty – bez dočasných úroků – obžalovanému vyplatily; dale 
obžalovaný přisně se napomíná aby se k místnému cirk. dozorcovi úctivě a slušně 
choval, ve škole své povinnosti věrně a svědomitě konal, se školskau mládeži vlidně 
a lidsky zacházel a nakládal, v potahu ku cirkevnikům jednomyslnost všemožně 
udržéti, vlasně napraviti se vynasnažoval, aby se rozhorčenost církvi proti němu 
dále nerozmáhala, kteráby mu jistě, jen ku konečnému odstráněni z církvi dopo-
mohla; naposledy odsuzuje se obžalovaný k  zaplatění pravotných útrat, jakové 
isau: útraty 1-ho saudu 50 zl. (padesát zl.) druhého pak saudu 30 (třidcet zl.) kte-
rážto summa z přidržaných dvau třetín platu ztáhnutá býti má.“36 Aj na tomto 
prípade jasne vidieť, že jednotlivé sťažnosti sa v rámci konventov nielen svedomi-
to zaznamenávali, ale i riešili. 

Zápisnice z  dištriktuálnych konventov či protokoly konventuálnych zhro-
maždení sa venujú prevažne každodenným otázkam, zabezpečujúc tak bezprob-
lémový chod cirkevných zborov, a  teda majú vo väčšine prípadov skôr cirkev-
no-právny charakter ako profánny, reflektujúci politické dianie v  krajine. Ako 
úradné cirkevné pramene slúžia na poznávanie dejín evanjelickej cirkvi a. v., na-
koľko dotvárajú komplexný obraz o  fungovaní a správe evanjelickej cirkvi a. v. 
v Uhorsku. Z ich obsahu je zrejmé, že predstavitelia evanjelickej cirkvi a. v. veľmi 
dbali na rozvoj a fungovanie evanjelických škôl, ich materiálne zabezpečenie, ale 
i na samotné vzdelanie svojich učiteľov a kňazov. Nemalý priestor venovali na 
konventoch dobročinným zbierkam na sirotince, ozdravovne, podporovne, rôzne 
ústavy či spolky. 

Záver
Evanjelické školstvo prechádzalo v období 17. – 19. storočia dynamickým vý-

vojom, o čom svedčí nielen zvyšujúci sa počet žiakov, ale i materiálne zabezpeče-
nie evanjelických škôl. Množstvo problémov, s ktorými sa museli evanjelické ško-
ly vyrovnať súviseli často s celokrajinskou politickou a spoločenskou situáciou, 
čo do veľkej miery potvrdili aj nami vybrané záznamy v cirkevných zápisniciach, 
prezentované v tejto štúdii. 

Po vydaní Tolerančného patentu sa darilo evanjelikom okrem nových kos-
tolov zriaďovať aj evanjelické školy. Druhá polovica 19. storočia priniesla ďalšie 
významné zmeny v živote škôl. Dostali jednotné štátne učebné osnovy aj nové 
schválené učebnice a novým normám museli prispôsobiť nielen školské budovy, 
ale aj platy učiteľov. Zmenila sa skladba vyučovacích predmetov, medzi ktoré sa 
dostala aj maďarčina ako štátny jazyk. Povinná školská dochádzka viedla k zvýše-
nej návštevnosti škôl, pre ktoré často nepostačovali staré priestory farských škôl. 

36	 Bányai Egyházkerület – Protokoll konventu superintendencie evanj. aug. vyz. okolí baňského, 
1865 (Pešť), s. 7.



254

Lucia ŠTEFLOVÁ

Pri komparácii cirkevných zápisníc zo 17. až 19. storočia je tento nárast počtu 
žiakov jasne viditeľný. V školách, najmä v zemepanských mestách a veľkých ob-
ciach, rástol aj počet učiteľov a vyučovanie zabezpečované iba kantorom alebo 
nekvalifikovaným učiteľom pritom neraz nepostačovalo nárokom štátu. Mnohé 
konfesionálne školy nedokázali pritom vyhovieť týmto a  ďalším požiadavkám 
novej doby a  po dohode s  vedením miest sa menili na obecné, príp. požiadali 
o transformáciu na štátne školy, kde väčšinu nákladov na ich zriadenie či výstav-
bu, vybavenie a platy učiteľov prevzal štát.37

V týchto zložitých časoch sa nie vždy darilo evanjelickej cirkvi a. v. udržať 
staré či zriaďovať nové školy. Často sa obracali na cirkevných i  štátnych pred-
staviteľov so žiadosťou o zamestnanie ďalších učiteľov, ktorí by učili deti v do-
obedných, poobedných aj večerných hodinách. Napriek nedôslednej dochádzke 
žiakov, nestálemu platu učiteľov alebo nepostačujúcim priestorom na vyučovanie 
sa evanjelické cirkevné zbory, potýkajúce sa s najrôznejšími problémami, snažili 
zachovať fungujúce školy a vyučovať deti nielen štátom predpísané predmety, ale 
i náboženstvo, spev a evanjelickú vierouku. 

37	 KÓNYA, P. Konfesionálne školy v (niektorých) zemplínskych a užských zemepanských mes-
tách v 17. – 19. storočí. In Historia Ecclesiastica. ISSN 1338-4341, 2020, ročník XI, číslo 2, s. 
89.; KÓNYA, P. – DIENES, D. Cirkevné zbory „Užskej cirkevnej spoločnosti“ 1798 – 1799)/Az 
„Ungi egyházi társaság” gyülekezetei 1798 – 1799. Prešov : Vydavateľstvo Prešovskej univerzity, 
2022, s. 46 – 54. 



255

WAS TEILT JAN MILÍČ LOCHMAN UNS HEUTIGEN MIT?

Kamila VEVERKOVÁ

What does Jan Milíč Lochman convey to us today?
The article reflects on the life, work, and lasting relevance of the Czech exile theologian Jan 
Milíč Lochman (1922–2004) on the occasion of the twentieth anniversary of his death. Start-
ing from the fundamental task of theology to interpret God’s message within a concrete his-
torical context, Lochman is presented as a thinker whose ideas transcend the boundaries 
of his own era. A central motif of his work is the significance of “memory” for identity, faith, 
and social responsibility. Lochman emphasizes that both the Church and society become 
disoriented and easily manipulated when they lose a living historical and spiritual memory. 
The text analyzes Lochman’s activity under totalitarian regimes, his return to the spiritual 
and ethical roots of the Czech Reformation, and his emphasis on the religious heritage of the 
National Revival. Particular attention is given to his participation in the Marxist–Christian 
dialogue of the 1960s, in which ethical responsibility for the whole of creation came to the 
fore. The article also highlights Lochman’s international engagement, especially within the 
ecumenical movement and in response to the growing process of secularization. The conclu-
sion underscores Lochman’s enduring legacy: Christian hope as the foundational source of 
theological, social, and academic engagement. This hope must be continually reinterpreted 
and responsibly brought into changing historical and social conditions.
Keywords: Jan Milíč Lochman, theology, exile, Czech Reformation, religion. 

Vor etwas mehr als 100 Jahren, am 3. April 1922, wurde in Nové Město nad 
Metují in Ostböhmen Professor Jan Milíč Lochman geboren. Er verstarb am 21. 
Januar 2004 in Basel in der Schweiz, wo er Rektor der Universität gewesen war. 
Der 20. Todestag dieses bedeutenden tschechischen Exil-Theologen von Welt-
format ist der Anlass für die folgende kurze Reflexion.

Ein Theologe hat die Aufgabe, die Botschaft Gottes für die Zeit, in der er lebt, 
auszulegen. Dabei kommt es vor, dass die Aussagen eines Theologen weit über 
die Epoche, in der er lebt und wirkt, hinausgehen und somit zu wegweisenden, 
prophetischen Worten werden. Ebendiesen Maßstab können wir an das Leben, 
Zeugnis und Werk von Professor Lochman legen. Er war sich dieser wichtigen 
Aufgabe bewusst. Ein Zitat aus seiner Predigt, gehalten am Reformationstag, 
dem 31. Oktober 1999, in Heršpice in Mähren zum Text des Hebräerbriefes 13,7 
ff.: „Denkt an eure Vorfahren, die euch geführt und euch das Wort Gottes ver-
kündet haben. Denkt daran, wie sie ihr Leben vollendet haben, und folgt ihnen 
im Glauben.“ Lochman sagte damals: „Wir wissen, dass ein gutes Gedächtnis 
ein Geschenk von enormer Bedeutung ist. Der Kirchenvater Augustinus sah 
zu Recht gerade im Gedächtnis eine essentielle Eigenschaft des Menschen, der 
nach dem Bild Gottes geschaffen ist. Das lässt sich auch aus der praktischen, 
oft schmerzhaften Erfahrung bestätigen: Wie sehr ist unsere Identität bedroht, 
wenn das Gedächtnis nachlässt! Nicht nur im Leben des Einzelnen. Auch im 

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 2



256

Kamila VEVERKOVÁ

Leben der Gesellschaft, der Nation. Dies wussten die Ideologen beider totalitärer 
Systeme sehr genau, als sie mit großem Aufwand versucht haben, das Gedächt-
nis der Nation zu manipulieren – bis hin zu überaus lächerlichen Eingriffen auf 
historischen Fotos, wenn die darauf abgebildeten Personen nicht mehr gebraucht 
wurden. Diese Manipulatoren waren sich dessen bewusst, dass eine Gesellschaft 
oder ein Volk mit einem gelähmtem Gedächtnis seine Identität verliert und zu 
einer manipulierbaren Masse wird. Das apostolische Wort über das Gedächtnis 
richtet sich jedoch an die Repräsentanten der Kirche, an das kirchliche Milieu, 
für das es ein besonders drängendes Problem darstellt, denn eine Kirche, die 
nicht über ein gutes Gedächtnis verfügt, wird allzu leicht zur Beute der Winde 
und der Versuchungen der Zeit, wie ein Baum ohne Wurzeln, gleichsam eine 
Wetterfahne auf dem Dach. Deshalb hat das Volk Gottes, das Volk des Alten 
und des Neuen Bundes, auf seinem Weg von Anfang an Feste gefeiert. Sie er-
innerten an das, was einst geschehen war, und was die treue Kirche bis heute 
trägt. Unser Text konkretisiert dieses lebensspendende Gedächtnis: „Denkt an 
diejenigen, die euch geführt und euch das Wort Gottes verkündet haben!“ (Jan 
Lochman: Mějte na paměti ty, kteří vás vedli a mluvili vám slovo Boží. [Denkt an 
diejenigen, die euch geführt haben und euch das Wort Gottes verkündet haben.] 
Sammlung von Texten von Prof. J. M. Lochman bei dessen Besuch in Heršpice 
und Brünn 31. 10. – 1. 11 . 1999, Heršpice 2000.) In diesen Kontext sei – wohl 
zurecht – die Persönlichkeit von Jan Milíč Lochman gestellt. Aufgewachsen in 
einer Demokratie, durchlebte er seine Jugend und Reifungsphase in einer tota-
litären Gesellschaft, die bald darauf durch ein zweites totalitäres Regime abge-
löst wurde. Dieser zweite Totalitarismus wollte die Aufklärung für eine geistlose 
antireligiöse, antichristliche Propaganda missbrauchen. Der gebildete Jan Milič 
Lochman macht nach seiner Rückkehr aus St. Andrews und Basel alles dafür, 
um den bösen Primitiven die lebensspendenden Wurzeln unseres Christentums 
aufzuzeigen, um die Ideale der tschechischen Reformation hervorzuheben und 
zugleich die Bedeutung der tschechischen Aufklärung zu unterstreichen, die zu 
einem großen Teil gerade von religiösen Denkern getragen worden war. Ohne 
das religiöse Denken der Tschechischen Nationalen Wiedergeburt, ohne ihr 
spirituelles Erbe, ohne Persönlichkeiten wie Josef Dobrovský, Bernard Bolzano, 
Jan Kollár und František Palacký gäbe es keinen Masaryk, gäbe es keine Demo-
kratie, die schweren Prüfungen ausgesetzt ist – gerade in der Zeit, wo Lochman 
als Pfarrer die Kanzel und als Hochschullehrer das Katheder besteigt. Schwei-
gen konnte er nicht und veröffentlichte deshalb in äußerst ungünstigen Zeiten 
seine großartigen Werke: Náboženské myšlení českého obrození [Das religiöse 
Denken der tschechischen Wiedergeburt], 1952 und Duchovní odkaz obroze-
ní. Dobrovský – Bolzano – Kolár – Palacký [Das spirituelle Erbe der nationalen 
Wiedergeburt. Dobrovský – Bolzano – Kolár – Palacký], 1964. Náboženské pro-
fily [Religiöse Profile], 1964. Als in unserem Land die Demokratie wiederher-
gestellt wurde, wurde viel über neue, globale Projekte und Wirtschaftsmodelle 
gesprochen. Lochman vermittelt auch heute noch die Botschaft, dass es ohne 
moralische und ethische Wurzeln nicht gehen wird! Es genügt nicht, allein über 
das Erbe der Aufklärung zu sprechen und sich mit Masaryk zu brüsten, und 



257

Was teilt Jan Milíč Lochman uns Heutigen mit?

gleichzeitig sozial unmoralische Lebenspraktiken verfolgen! Man muss sich von 
diesen Quellen inspirieren lassen, sie durchdenken und ethisch verstehen, dass 
die Zivilgesellschaft keine Gesellschaft der Hamburger und Coca-Cola ist – und 
auch nicht sein darf. 

In den 1960er Jahren, als Prof. Lochman noch in Prag lehrte, zeigte sich 
deutlich, dass der Ausbau einer strahlenden Zukunft, wie sie präsentiert wurde, 
enorme Risse aufweist, die nicht zu kitten sind. Das verstanden auch einige mar-
xistische Intellektuelle. Lochman trat mit ihnen in einen Dialog, der später als 
marxistisch-christlicher Dialog in die Geschichte eingegangen ist. Er trat ihm bei 
als derjenige, der fest auf den christlichen Grundlagen steht, die von der tsche-
chischen Reformation getragen werden. Es geht nicht nur darum, welche Bezie-
hung man zu Gott hat, vielmehr zu dessen gesamter Schöpfung. Wie kann man 
das Antlitz der Erde erneuern, wie kann man Ungerechtigkeiten verhindern, wie 
kann man eine Eskalation des Kalten Krieges verhindern? Wie kann man Gottes 
Gesetz (Lex Dei) im Alltag, im Leben der damals polarisierten Welt anwenden? 
Lochmans Stärke ist das Wort Gottes und das spirituelle Erbe der tschechischen 
Reformation, das bei Hus (aber auch schon bei dessen Vorgängern) zum Aus-
druck kommt sowie vor allem in den religiösen, ethischen und gesellschaftlichen 
Auswirkungen der Prager Vier Artikel. Der Höhepunkt der Reformbemühungen 
war dann Johann Amos Comenius, dessen theologischem Erbe Lochman sein 
ganzes Leben gewidmet war. Bald stellte sich heraus, dass er mit einigen reform-
orientierten Marxisten eine gemeinsame Sprache gefunden hatte – zwar waren 
ihre gedanklichen Quellen unterschiedlich und nicht religiös, aber auf der ethi-
schen Ebene fanden sie zueinander. Diese Entwicklung wurde durch die trau-
rigen Ereignisse im August 1968 beendet. Auch in dieser Hinsicht ist Jan Milíč 
Lochman für die Gegenwart sehr aktuell. Das Vermächtnis der Verwirklichung 
des Gesetzes Gottes, wie es sich bei uns manifestierte, muss eine Quelle für die 
Gestaltung des ziemlich ermüdeten Christentums in Tschechien sein. Hier und 
jetzt. Auch heute finden Kämpfe statt, bei denen wir den von unseren Vorfahren 
beschrittenen Wegen in vielerlei Hinsicht folgen können!

Lochmans Weggang nach New York und später nach Basel war ein großer 
Wendepunkt in seinem Leben. Darüber haben bereits viele Kollegen geschrie-
ben. Ich möchte nur betonen, dass Prof. Lochman auf der internationalen Ebe-
ne alle theologischen und gesellschaftlichen Probleme aus einem spezifischen 
Blickwinkel reflektiert hat, nämlich dem der tschechischen christlichen und 
existenziellen Erfahrung. In den 1970er und 1980er Jahren wurde auf der Platt-
form weltweiter ökumenischer Gremien viel diskutiert über den Dienst der 
Christen in der Welt. Dies führte zu vielen unterschiedlichen Sichtweisen und in 
einigen Fällen auch zu schweren Krisen. Lochman vertrat die Auffassung, dass 
wir, um von unserer Hoffnung, Zeugnis geben zu können, an der Grundlage der 
Hoffnung mit dem Bewusstsein der theologischen Verantwortung arbeiten müs-
sen. Und die apostolische Hoffnung hat nur eine einzige tragende Quelle: die 
Hoffnung auf den lebendigen Gott/die im lebendigen Gott verankerte Quelle. Es 
ist die Aufgabe der Theologie, der Kirche und der Welt so zu dienen, dass sie in 
den gegenwärtigen Koordinaten von Raum und Zeit fortwährend an diese Hoff-



258

Kamila VEVERKOVÁ

nung erinnert. Wenn sie dies nicht tut, wird sie nur zu einer schwachen Krücke 
für die Rechtfertigung globaler Aktivitäten, von denen nicht klar ist, woher sie 
kommen und wohin sie führen.

Als Prediger, Professor und später Rektor der altehrwürdigen Universität 
Basel nahm J. M. Lochman die fortschreitende Säkularisierung deutlich wahr. 
Diese fand nicht allein in Osteuropa, sondern weltweit statt. Es kam hinzu das 
Anwachsen anderer Religionen. Lochman versucht zu hinterfragen, warum dies 
geschieht, und zugleich auch, wie man sich dieser Situation stellen kann. Die 
Säkularisierung konnte auch die reformierte Schweiz nicht verschonen, wo das 
Christentum allmählich zu einer Art Folklore wurde, was in der Vergangenheit 
nie der Fall gewesen war. Und Lochman geht den Weg, den ein gläubiger und 
treuer Theologe, der aus seinem Glauben heraus handelt, immer gehen sollte. 
Er veröffentlicht nach und nach deutsche Auslegungen grundlegender christli-
cher Texte: 1. Die Zehn Gebote – Wegweiser zur Freiheit, Grundzüge der Ethik 
aus der Perspektive der Zehn Gebote (1979), 2. Das Credo. Grundlagen der öku-
menischen Dogmatik (1982), 3. Das Vaterunser. Das christliche Leben im Licht 
des Gebets des Herrn (1988). Nach der Wende (1989) wurden alle diese Bücher 
ins Tschechische übersetzt. Ich möchte und kann mich hier nicht mit ihrem In-
halt befassen. Ich muss jedoch die im Titel meines Beitrags formulierte Frage 
beantworten. Was teilt der Autor dieser Publikationen uns Heutigen mit? Die 
Botschaft ist meiner Meinung nach, den grundlegenden Inhalt des christlichen 
Glaubens immer wieder in die Welt mit ihren sich ständig verändernden Lebens-
bedingungen einzubringen! Klar und verständlich, auf der Grundlage des heuti-
gen Wissens und der heutigen Erfahrungen. Wenn wir uns daran halten, werden 
wir ganz sicher nicht in die Irre gehen.

Abschließend möchte ich einen aktuellen Aspekt aus Lochmans umfangrei-
chem Werk hervorheben. Es handelt sich um die Idee der Universität. In meiner 
Position spüre ich dies jeden Tag. Die tschechischen theologischen Fakultäten 
wurden 1990 in unsere Universitäten eingegliedert. Die Idee der Universität er-
fordert, dass die akademischen Bürger miteinander gut kommunizieren. Dies 
muss Konsequenzen für die Organisation der wissenschaftlichen Arbeit und die 
Ausbildung auf der Universität haben. Lochman selbst sagt: Wünschenswert ist 
die Bereitschaft zur Kommunikation über die Grenzen der Disziplinen hinweg. 
Nach meiner Ansicht ist dies eine große Herausforderung, denn trotz aller Be-
mühungen ist das gewünschte Ergebnis hier noch lange nicht erreicht.

Lochman hat in seinem Leben Hunderte von Studien und Dutzende von 
Büchern veröffentlicht. Die meisten davon sind aufgrund ihrer brisanten und 
provokanten Themen aktuell. Einige davon sind in ihrer Bedeutung zeitlich be-
grenzt, stellten jedoch zu ihrer Zeit einen Fortschritt dar. Sie alle verbindet die 
christliche Hoffnung. Lasst also auch uns davon Zeugnis geben, denn das ist es, 
was J. M. Lochman der heutigen Zeit vermittelt. Lassen wir zum Schluss den 
großen Zeugen dieser Hoffnung selbst sprechen: „Die christliche Hoffnung […] 
ist offenbar tiefer verwurzelt, in der österlichen Erfahrung der Kirche, im Glau-
ben an ihre eschatologische Gültigkeit. Diese Überzeugung prägte unsere Re-
formation. Und sie hat es geschafft, sie nicht nur auf den Einzelnen angesichts 



259

Was teilt Jan Milíč Lochman uns Heutigen mit?

des Todes zu beziehen, sondern auch auf ihre Kirche und ihre Gesellschaft. Von 
Jan Milíč bis Comenius entwickelte sie vielstimmige Initiativen der Hoffnung. 
Besonders Comenius hat mich in den letzten Jahren im Rahmen meiner Auf-
gaben an der Universität in besonderer Weise angesprochen. In Anknüpfung an 
die Überlegungen zur Kirche und zur Universität, der ersten und zweiten Hei-
mat der Theologie: Eine eschatologisch verankerte, aber auf gute wie schlechte 
Zeiten ausgerichtete Hoffnung führte Comenius […] zu einem Programm und 
einem Versuch, zu einer Beratung über die Besserung der menschlichen Dinge – 
in einer dialogisch-doxologischen Bewegung von außergewöhnlicher Tiefe und 
Breite“. (J. M. Lochman, Oč mi v životě šlo [Um was es mir im Leben gegangen 
ist], Praha 2000, S. 271f., Verlag Kalich).

Professor Lochman bringt uns allen eine gute Nachricht über eine gute, trag-
fähige Hoffnung – bis heute und auch für zukünftige Generationen.

Čo nám dnes odkazuje Jan Milíč Lochman?

Príspevok reflektuje život, dielo a trvalú aktuálnosť českého exilového teológa 
Jana Milíča Lochmana (1922–2004) pri príležitosti 20. výročia jeho úmrtia. Vy-
chádzajúc zo základnej úlohy teológie interpretovať Božie posolstvo v konkrétnom 
historickom čase je Lochman predstavený ako osobnosť, ktorej myslenie presa-
huje hranice vlastnej epochy. Ústredným motívom jeho diela je význam „pamä-
ti“ pre identitu, vieru a  spoločenskú zodpovednosť. Lochman poukazuje na to, 
že cirkev aj spoločnosť bez živého historického a duchovného pamäťového vedo-
mia strácajú orientáciu a  stávajú sa ľahko manipulovateľnými. Text analyzuje 
Lochmanovo pôsobenie v kontexte totalitných režimov, jeho návrat k duchovným 
a  etickým koreňom českej reformácie, ako aj dôraz na náboženské dedičstvo 
národného obrodenia. Osobitná pozornosť sa venuje jeho účasti na marxisticko-
kresťanskom dialógu v 60. rokoch 20. storočia, v ktorom sa do popredia dostáva 
etická zodpovednosť za celé stvorenstvo. Priblížené je aj Lochmanovo medziná-
rodné pôsobenie, najmä v ekumenickom prostredí a v kontexte narastajúcej se-
kularizácie.



260

O DUCHOVNO-PASTIERSKOM ÚRADE V UČENÍ 
A V PRAXI EVANJELICKEJ CIRKVI AUGSBURSKÉHO 

VYZNANIA NA SLOVENSKU

Milan JURÍK

On the spiritual and pastoral office in the teaching and in the practice of the Evangeli-
cal Church of the Augsburg Confession in Slovakia
In this study, we outline the development of the Evangelical-Lutheran understanding of 
the spiritual and pastoral office in the context of Martin Luther’s teaching on the universal 
priesthood of all believers, in comparison with the Roman Catholic understanding of the 
clerical office, from which the Evangelical understanding historically emerged. In the second 
part, we examine the manner in which the holders of the spiritual and pastoral office are 
appointed through the rite of ordination. Subsequently, we present the Evangelical-Lutheran 
view of the office of bishop within the context of the spiritual and pastoral office. In addition 
to Holy Scripture and the confessional writings of the Evangelical Church of the Augsburg 
Confession (known as the Symbolic Books), this study draws on a selection of domestic and 
international works that arose within the context of ongoing theological discussion, particu-
larly during the 20th and 21st centuries.
Keywords: the pastoral office, the royal priesthood of believer, ordination, the office of bishop, 
public ministry, the service of the Word, pastor, bishop, Evangelical Lutheran Church. 

Otázka chápania úradu biskupa je spolu s otázkami porozumenia ordinácie 
a duchovno-pastierskeho úradu jednou z otázok, ktorej venovali pozornosť evan-
jelickí teológovia v priebehu celého 20. storočia. V prvej polovici 20. storočia boli 
podnetmi k diskusii vznik nových slobodných evanjelických cirkví v Afrike, Ázii, 
USA, ako i  vyznávačskej cirkvi v Nemecku. V  roku 1956 sa téme duchovného 
úradu venoval i Ekumenický inštitút v Bossey, čo vzbudilo pozornosť v cirkevnej 
tlači v mnohých krajinách.1 

V  druhej polovici 20. storočia podnietili pokračovanie diskusie o  porozu-
mení duchovno-pastierskemu úradu jednak uvedenia nových bohoslužobných 
agiend2 do praxe cirkví, ktoré obsahovali bohoslužobný poriadok pre ordináciu, 
inštaláciu duchovných a biskupov (Nemecko, Slovensko), či snahy o prijatie do-
hody o spoločnom uznávaní duchovného úradu medzi The Evangelical Church 
in America (ELCA) a The Presbyterian Church USA v druhej polovici 90. rokov.

Stručný úvod do problému
Joachim Heubach v  roku 1966 vo svojom diele „Die Ordination zum Amt 

der Kirche“ konštatuje, že hoci prijatím novej nemeckej Agendy, ktorú schválila 
Generálna synoda Zjednotenej evanjelicko-luteránskej cirkvi v roku 19503 došlo 

1	 Cf.: PETRÍK, J. Duchovno-pastiersky úrad v  cirkvi. In Cirkevné listy. ISSN 20.204-1/1-1/1. 
1963, roč. 76 č. 7 – 8, s. 108 

2	 Agenda je v evanjelických cirkvách hlavná bohoslužobná kniha cirkvi, obsahujúca poriadky, 
inštrukcie a texty pre služby Božie, sviatosti a bohoslužobné výkony.

3	 Die Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche Deutschlands (VELKD).



261

O duchovno-pastierskom úrade v učení a v praxi Evanjelickej cirkvi augsburského 
vyznania na Slovensku

k zjednoteniu liturgickej formy ordinácie, problém porozumeniu ordinácie zo-
stáva „v našej luteránskej cirkvi dodnes nevyriešenou otázkou“. Pri hľadaní od-
povede na otázku, čo pre evanjelikov znamená ordinácia sa tak možno stretnúť 
s množstvom protichodných stanovísk.4 Heubach v citovanom diele prináša sú-
hrnný prehľad diskusie v 19. storočí a v prvej časti 20. storočia a následne pribli-
žuje pokusy o riešenia.

Ďalším podnetným príspevkom do diskusie o porozumení duchovného úra-
du bolo súborné ekumenické dielo z  pera významných teológov z  evanjelickej 
a  katolíckej strany – „Das Amt der Einheit. Grundlegendes zur Theologie des 
Bischofsamtes“.5 Piati autori (Wilhelm Stählin, Johann Heinrich Lerche, Ernst 
Fincke, Laurentiu Klein a Karl Rahner) prinášajú pohľad na chápanie, historic-
ký vývin a konfesionálne ukotvenie episkopátu na strane evanjelickej reformácie 
a katolicizmu od ranej cirkvi až po súčasnosť. 

Novú úroveň konfesionálnej jasnosti s množstvom podnetov priniesol do te-
ologickej diskusie o duchovnom úrade, ordinácii a úrade biskupa nemecký sys-
tematický teológ Peter Brunner v štúdii „Vom Amt des Bischofs“, ktorú publiko-
val v zborníku „Pro Ecclesia. Gesammelte Aufsätze zur dogmatischen Theologie. 
(Bd.) 2.“6 

Z  anglickej rečovej oblasti možno spomenúť dielo Timothyho Wengerta 
Priesthood, Pastors, Bishops, Public Ministry for the Reformation & Today, v kto-
rom prináša osviežujúcu analýzu pre tému kľúčových častí spisov Symbolických 
kníh.7 

Potešiteľným zistením je, že diskusiu o ordinácii, duchovnom úrade reflek-
tovali v cirkevnej tlači aj českí a slovenskí evanjelickí teológovia. V českobratskej 
cirkvi sa na stránkach časopisu Kostnické Jiskry v roku 1954 chápaním ordinácie 
a úradu zaoberal J. B. Jeschke, v Evanjelickej cirkvi a. v. na Slovensku to bol predo-
všetkým profesor Ján Petrík, ktorý publikoval viaceré fundované historicko-teo-
logické štúdie, ako Inštalácia ako liturgický akt,8 Kňazská vysviacka (ordinácia),9 
Vývin evanjelických superintendencií na Slovensku,10 Duchovno-pastiersky úrad 

4	 HEUBACH, J. Die Ordination zum Amt der Kirche. Ed. Arbeiten zur Geschichte und Theologie 
des Luthertums. Berlin: Lutherisches Verlagshaus, 1956 s. 10, tiež 84. 

5	 STÄHLIN, W. a  kol. Das Amt der Einheit. Grundlegendes zur Theologie des Bischofsamtes. 
Stuttgart: Schwabenverlag 1964.

6	 BRUNNER, P. Vom Amt des Bischofs. In Pro ecclesia. Gesammelte Aufsätze zur dogmatischen 
Theologie. Band 2. Berlin: Lutherisches Verlagshaus, 1962.

7	 WENGERT, T. Priesthood, Pastors, Bishops. Public Ministry for the Reformation & Today. Min-
neapolis: Fortress Press, 2008.

8	 PETRÍK, J. Inštalácia ako liturgický akt. In Cirkevné listy ISSN 20.204-1/1-1/1.roč. 64, č. 20, 
1951, s. 314 – 315.

9	 PETRÍK, J. Kňazská vysviacka (ordinácia). In Cirkevné listy ISSN 20.204-1/1-1/1. roč. 7. č. 2, 
1954, s. 26 – 32.

10	 PETRÍK, J. Vývin evanjelických superintendencií na Slovensku. In Cirkevné listy ISSN roč.73. 
č. 11. 1960, s. 168 – 172.



262

Milan JURÍK

v cirkvi11 a Hodnosť biskupa v Slovenskej evanj. cirkvi a. v. (Historický vývin a ana-
lytický rozbor otázky).12 

Z historických štúdií, ktorých cieľom bolo predstaviť cesty k porozumeniu 
duchovno-pastierskeho úradu v  16. storočí v  nemeckej reformácii a  v  Jednote 
bratskej môžeme spomenúť práce F.M. Bartoša Biskupství v Jednotě bratrské13, 
či pokus o charakteristiku Lutherovho porozumenia duchovného úradu z pera 
evanjelického biskupa Rudolfa Koštiala – Luther o kňazskom úrade.14

Všeobecné kňazstvo všetkých veriacich a  duchovno-pastiersky úrad 
v Evanjelickej cirkvi a. v. 

Peter Brunner začína svoju systematicko-teologickú štúdiu O úrade biskupa 
– ako sám uvádza inšpirovaný Lutherovým spisom De institutio ministris eccle-
siae – konštatovaním, že evanjelická luteránska reformácia priniesla vo vývoji 
dejín dogiem obrovskú redukciu, ktorej príčinou bol „ústredný pastoračný ko-
reň“. Ten spočíval v otázke po jedinej veci, ktorá je „absolútne nevyhnutná pre 
spásu strateného človeka.“15 Z pohľadu jedinej veci, potrebnej pre spásu človeka 
považuje za potrebné a správne nazerať aj na otázku duchovno-pastierskeho úra-
du v cirkvi. Čo je tou jedinou vecou potrebnou pre spásu človeka? 

Brunner správne konštatuje, že jediná vec, ktorá je potrebná pre spásu strate-
ného človeka je, aby sa človek stal účastníkom spásonosnej moci Kristovej obete. 
O kňazskej obeti Ježiša Krista, ktorá stojí na konci a v strede všetkých udalostí, 
ktoré Boh vykonal pre našu spásu podľa Brunnera platí, že „okrem konečnej, spá-
sonosnej a úplne postačujúcej obete Ježiša Krista na kríži nemôže existovať žiad-
na iná obeť, ktorá by priniesla spásu. Obeť a kňaz sú úplne závislé. Kde je kňaz, 
tam je aj obeť. Tak ako je sám Kristus jedinou eschatologickou, spásonosnou obe-
ťou, je aj jediným eschatologickým kňazom pre celú večnosť. Preto okrem tohto 
jediného kňaza s jeho jedinou obeťou niet iného kňaza, ktorý by pôsobil spásu, 
rovnako niet inej obete, ktorá by pôsobila spásu.“ 

Ako sa stratený hriešnik môže stať účastníkom spasiteľnej moci Kristovej 
obete? Podľa Brunnera sa to deje „prostredníctvom slova evanjelia, sviatosti 
krstu svätého a viery, ktorú pôsobí Duch Svätý“. Zároveň platí, že „kto sa stáva 
účastníkom jedinej Kristovej obete, stáva sa aj účastníkom Kristovho kráľovské-
ho kňazstva.16 Preto sa skrze Slovo a krst všetci, ktorí veria, rodia ako kňazi. Toto 

11	 PETRÍK, J. Duchovno-pastiersky úrad v cirkvi. In Cirkevné listy ISSN 20.204-1/1-1/1. 1963, roč. 
76 č. 7 – 8, s. 108 – 110.

12	 PETRÍK, J. Hodnosť biskupa v Slovenskej evanj. cirkvi a.v. (Historický vývin a analytický roz-
bor otázky) In Cirkevné listy ISSN 20.204-1/1-1/1. roč. 77. č. 7 – 8. 1964, s. 112 – 117; 133 – 140.

13	 BARTOŠ, F. M. Biskupství v Jednotě Bratrské. Rukopis odboru Evangelického díla při Synodní 
radě českobratrské církve evangelické. Praha 1944.

14	 KOŠTIAĽ, R. Luther o kňazskom úrade. In Cirkevné listy ISSN 20.204-1/1-1/1. roč. 74. č. 1. 
1961, s. 24 – 26.

15	 BRUNNER, P. Vom Amt des Bischofs. In: Pro ecclesia. Gesammelte Aufsätze zur dogmatischen 
Theologie. Band 2. Berlin: Lutherisches Verlagshaus 1962, s. 235.

16	 Metaforický výraz „kráľovské kňazstvo“ nachádzame už v  Starej zmluve. Je ním vyjadrená 
skutočnosť, že „privilégiá, ktoré boli len pre určitých ľudí, sú teraz priznané skupine ľudí pod 
jedným Pastierom.“ Kráľovským kňazstvom je celý Boží ľud, ktorý sa stal nositeľom kráľovskej 
moci. V Starej zmluve je ako kráľovská ríša Boha označený Izrael. „Sám Jahve je kráľom v tomto 



263

O duchovno-pastierskom úrade v učení a v praxi Evanjelickej cirkvi augsburského 
vyznania na Slovensku

kňazstvo je to jediné, čo je potrebné pre spasenie. (...) Všetci veriaci v Krista sú 
teda prostredníctvom Slova vysvätení za kňazov.“17 A ako dodáva – „každý, kto 
predpisuje iné svätenie, učí falošné učenie“.18 

Na druhej strane, v  rímskokatolíckej cirkvi je podľa Brunnera kňazská vy-
sviacka centrom biskupskej služby. „Pretože v tejto Cirkvi je obetovanie osobitnej 
obety omše, odvodenej od jedinej Kristovej obete stredobodom všetkého, čo sa 
v  Cirkvi deje. Obeta omše si vyžaduje kňaza. Kňaz si vyžaduje biskupa, ktorý 
svojim svätením urobí z kresťana kňaza. Obeta svätej omše je nezávislou, proseb-
nou obetou popri jedinej, všemohúcej Kristovej obeti.“ A tak „kňaz, ktorý priná-
ša obetu omše, vystupuje ako osobitný kňaz popri jedinom veľkňazovi Kristovi 
a popri tých, ktorí sú kňazmi v Kristovi skrze krst a vieru.“ Z toho vyplýva, že „ak 
kňaz prestane existovať, prestane existovať aj ústredná funkcia biskupa rímskej 
cirkvi.“19 Pretože v biskupovi, ktorý je prijatý do zboru biskupov a stojí v nástup-
níctve apoštolov sa realizuje apoštolský úrad. Pomocníkom biskupa v apoštol-
skom úrade je presbyterium (kňazstvo) a diakoni; všetci spoločne tvoria klérus. 
Preto od čias biskupa a mučeníka Ignáca Antiochijského platí v rímskej cirkvi 
presvedčenie „kde je biskup, tam je cirkev“.20 Takto vnímaný episkopát má pre 
rímskokatolícku cirkev konštitutívny charakter.

V  zmysle katolíckeho učenia o  sviatosti kňazstva (sacramentum ordinis) 
„existencia samotnej sviatosti svätenia predpokladá Bohom stanovený rozdiel 
medzi klérom21 a laikmi.22 Tento rozdiel je odôvodnený ordináciou (resp. ordo). 
V liturgickom zmysle je vysvätenie (ordinácia) rituálny úkon, ktorým kandidát 
vysviacky získava schopnosť vykonávať duchovné služby a úkony milosti; svojou 
povahou vysvätenie prináša bližšiu, alebo vzdialenejšiu účasť na kňazstve Ježiša 
Krista. „Ordo“ je teda duchovná schopnosť vo všeobecnosti (duchovná moc služ-
by) alebo – nakoľko sa udeľuje postupne, po etapách – stupeň vysvätenia.“23 

kráľovstve kňazov. Všetci Izraelčania mali k  Bohu rovnako blízko.. Nepotrebovali osobitný 
úrad nejakých kňazov a prostredníkov, pretože z náboženského hľadiska sa celý národ stal do-
spelým a zodpovedným. Izrael tak bol označený ako kňazské kráľovstvo, pretože všetci členo-
via tohto národa mali kňazský charakter.“ Pozri: KLÁTIK, M. Všeobecné kňazstvo pokrstených 
veriacich. Bratislava: ZH System 2004, s. 20 – 21.

17	 BRUNNER, P. Vom Amt des Bischofs. In Pro ecclesia. Gesammelte Aufsätze zur dogmatischen 
Theologie. Band 2. Berlin: Lutherisches Verlagshaus 1962, s. 236. 

18	 BRUNNER, P. Vom Amt des Bischofs. In Pro ecclesia. Gesammelte Aufsätze zur dogmatischen 
Theologie. Band 2. Berlin: Lutherisches Verlagshaus 1962, s. 237.

19	 BRUNNER, P. Vom Amt des Bischofs. In Pro ecclesia. Gesammelte Aufsätze zur dogmatischen 
Theologie. Band 2. Berlin: Lutherisches Verlagshaus 1962, s. 237. 

20	 BERGER, R. Úřad (a služba) církevní. In Liturgický slovník Praha: Vyšehrad 2008, s. 521.
21	 Klérus – z  gréckoho kléros – ten, ktorý dostal lós. Viac pozri: BERGER, R. Klérus, ducho-

venstvo s. 191; KLÁTIK, M. Všeobecné kňazstvo pokrstených veriacich. Bratislava: ZH System 
2004, s. 50 – 54.

22	 Od čias Tertuliána (+220) boli predstavení kresťanských obcí označovaní pojmom „ordo“, pl. 
„ordines“. V rímskom práve pojem ordo označoval vedúci stav, na rozdiel od ľudu (plebs); člo-
vek bol do tohto stavu uvádzaný ordináciou. Dnes výraz „ordo“ označuje skôr právomoc, ktorú 
majú členovia tohto zboru a obrad, ktorým sú k ich službe zmocňovaní a ktorým im je odo-
vzdávaná („ordinatio“). Pozri: BERGER, R. Svátost svěcení kněžstva, Ordinace. In Liturgický 
slovník Praha: Vyšehrad 2008, s. 484. 

23	 LECHNER, J. Liturgik der römischer Ritus. 6.vyd. Feiburg 1953, s. 305 Citované podľa: HEU-
BACH, J. Die Ordination zum Amt der Kirche. Ed. Arbeiten zur Geschichte und Theologie des 



264

Milan JURÍK

Ako môžeme vidieť, podľa katolíckeho vnímania sviatosti kňazstva (sacra-
mentum ordinis) sa rozdiel medzi laikmi a  duchovenstvom zakladá na tom, 
že laikom chýba „schopnosť“, nie „oprávnenie“ – „vykonávať duchovné služby 
a úkony milosti.“ Ak má táto „schopnosť“ existovať, musí byť najprv udelená vo 
sviatostnom akte vysvätenia osobou, ktorá sama túto „schopnosť“ má. Bez tejto 
„duchovnej schopnosti“ nie je možné vykonávať duchovnú službu.24 

V zmysle rímskokatolíckeho učenia pri kňazskej vysviacke (ordinácii) „ordi-
nujúci udeľuje ordinovanému sviatostnú milosť posvätenia, ktorá má ten konkrét-
ny účinok, že ordinovaný teraz disponuje osobnými duchovnými schopnosťami, 
ktoré predtým nemal a bez ktorých by nikdy nebol schopný vykonávať službu. 
Účinok tejto subjektívnej milosti svätenia sa prenáša a uskutočňuje biskupským 
vkladaním rúk, ktoré vtisne vysvätenej osobe nezrušiteľný, nezmazateľný ráz – 
„character indelebilis“. Tá je teraz osobno-habituálnym vlastníctvom vysvätenej 
osoby, ktoré už nikdy nemôže stratiť, ani samo vyhasnúť.“25 U vysvätenej osoby 
tak dochádza k nárastu vnútorno-osobnej substancie. Dôstojnosť kňaza, či bis-
kupa tak je neporovnateľne vyššia ako dôstojnosť laika; disponuje nevyhnutne 
prítomnou duchovnou silou, prostredníctvom ktorej môže vykonávať „duchovné 
služby a skutky milosti“.26 Ako Heubach dodáva, v popredí vysviacky stojí „odo-
vzdanie a prijatie osobnej kvality milosti, t. j. schopnosti vykonávať úrad“; pri-
delenie konkrétneho úradu (titulu /kňaz, biskup/ podľa stupňa svätenia) má se-
kundárny význam. Od chvíle vysviacky je teda vysvätená osoba schopná osobne 
a podstatne vykonávať duchovnú službu.27 

Ak sa s Heubachom pozrieme späť do Novej zmluvy na východiská duchov-
nej služby, môžeme tam vnímať odlišný pohľad. Heubach zdôrazňuje, že v Novej 
zmluve nestojí v popredí osoba, ani dôstojnosť služobníka. V pasážach o službe 
a povolaní do nej nachádzame state o povolaní, požehnaní a poslaní zvestovať 
evanjelium. „Evanjeliá ukazujú, že Ježiš do svojej služby učeníkov povoláva (voca-
tio), posiela ich ako ním požehnaných poslov (benedictio) s úlohou šíriť posolstvo 
o spasení a zachovať cirkev (Mt 28,19 n) (missio)“. Kým rímskokatolícke chápa-
nie vysviacky sa teda „zameriava, ba dokonca sústreďuje na „schopnosť“ a „mož-
nosť“ vysvätenej osoby vykonávať službu“, v Novej zmluve „všetky činy povolanej 
a  poslanej osoby v  konečnom dôsledku a  v  skutočnosti zostávajú Božími, ale-
bo Kristovými vlastnými činmi a skutkami.“ Podľa rímskokatolíckeho chápania 
pôsobenie posla už nie je v konečnom dôsledku pôsobením Boha, alebo Krista, 
ktorého služobníkom alebo sprostredkovateľom posol vždy je a zostáva, ale posol 
sa stáva nezávislým, plnohodnotným sprostredkovateľom, nakoľko príčina jeho 

Luthertums. Berlin: Lutherisches Verlagshaus, 1956 s. 80. 
24	 HEUBACH, J. Die Ordination zum Amt der Kirche. Ed. Arbeiten zur Geschichte und Theologie 

des Luthertums. Berlin: Lutherisches Verlagshaus, 1956 s. 80.
25	 HEUBACH, J. Die Ordination zum Amt der Kirche. Ed. Arbeiten zur Geschichte und Theologie 

des Luthertums. Berlin: Lutherisches Verlagshaus, 1956 s. 81.
26	 HEUBACH, J. Die Ordination zum Amt der Kirche. Ed. Arbeiten zur Geschichte und Theologie 

des Luthertums. Berlin: Lutherisches Verlagshaus, 1956, s. 81.
27	 HEUBACH, J. Die Ordination zum Amt der Kirche. Ed. Arbeiten zur Geschichte und Theologie 

des Luthertums. Berlin: Lutherisches Verlagshaus, 1956, s. 81 – 82.



265

O duchovno-pastierskom úrade v učení a v praxi Evanjelickej cirkvi augsburského 
vyznania na Slovensku

účinnosti spočíva vo sviatostnej dôstojnosti a  schopnosti posvätenej osoby.“28 
Heubach vo svojom diele zdôrazňuje, že práve tento teologicky zásadne odlišný 
akcent vo vzťahu k evanjelickej luteránskej teológii a jej pohľadu na ordináciu by 
mal podnietiť evanjelickú teológiu k vypracovaniu vlastnej, dobre zdôvodnenej 
teológie o službe a ordinácii.29 

Ku koreňom evanjelického porozumenia podstaty duchovno-pastierskej 
služby

Peter Brunner zdôrazňuje, že z centra reformačno-evanjelického porozume-
nia viery musí byť prepracovaná aj kňazská vysviacka, ktorá predstavuje jeden 
z centrálnych obsahov biskupskej služby rímskej cirkvi. „Podľa názoru reformá-
torov je totižto tento obsah biskupského úradu, vysviacka kňazov, najtesnejšie 
spojený so snahou o zmierenie s Bohom prostredníctvom hnutia iniciovaného 
človekom smerom k Bohu, a  teda snahy o získanie spásy od Boha. Kvôli dielu 
Ježiša Krista sa toto hnutie získavania spásy, ktoré dal do pohybu človek smerom 
k Bohu musí radikálne obrátiť. Kvôli Kristovej cti sa musí uviesť do pohybu hnu-
tie distribúcie spásy, ktoré dal do pohybu Boh smerom k človeku. Toto hnutie, 
ktoré uviedol do pohybu Boh smerom k človeku na získanie a distribúciu spásy, je 
zhrnuté v pojme ministrérium. Pôvodnou Božou službou, pôvodným Božím slu-
žobníkom, pôvodným diakonom je sám Ježiš Kristus. Preto Lutherova kristoló-
gia v Kristovom diele zdôrazňuje spásonosný pohyb uvedený do pohybu Bohom, 
smerujúci od Boha k človeku... “30 

Toto spásonosné hnutie Ježiša Krista, ktoré dal do pohybu Boh a ktoré je za-
merané na človeka, „teraz uvoľňuje (...) ako svoje pokračovanie, ako svoju kon-
krétnu pozornosť voči nám ľuďom – práve tú službu, prostredníctvom ktorej sa 
stávame účastnými kňazstva Ježiša Krista. Ak úrad biskupa nie je pohnutý týmto 
spásonosným Božím hnutím smerom k človeku (...), nemá v cirkvi opodstatnenie. 
Ak má mať v cirkvi reformácie služba biskupa právo a platnosť, musí svoj ústred-
ný obsah dostať z ministerium, nie zo sacerdotium.“31 

Podľa evanjelického učenia sa o  spáse hriešnika rozhoduje pri prijatí obete 
Ježiša Krista (sacerdotium). Nikto nemôže prijať obeť Ježiša Krista (sacerdotium), 
ak sa predtým nestretne so slovom evanjelia a sviatosťou Krstu. Spasiteľná viera 
prichádza len pri a na základe stretnutia so spasiteľným Slovom a spasiteľným 
Krstom. Lebo v Slove a v Krste zachraňuje sám Pán. Zvestovanie Slova Božie-
ho a prisluhovanie sviatosti Krstu Svätého je najvznešenejším obsahom služby, 
ktorú ustanovil Pán cirkvi ako ministerium verbi (služby Slova). V tomto zmysle 
môžeme s Brunnerom povedať, že ministerium verbi (inštitucionalizovaná v ka-
zateľskom úrade) predchádza sacerdotium všetkých veriacich. Pretože o spáse sa 

28	 HEUBACH, J. Die Ordination zum Amt der Kirche. Ed. Arbeiten zur Geschichte und Theologie 
des Luthertums. Berlin: Lutherisches Verlagshaus, 1956, s. 83.

29	 HEUBACH, J. Die Ordination zum Amt der Kirche. Ed. Arbeiten zur Geschichte und Theologie 
des Luthertums. Berlin: Lutherisches Verlagshaus, 1956, s. 84.

30	 BRUNNER, P. Vom Amt des Bischofs. In Pro ecclesia. Gesammelte Aufsätze zur dogmatischen 
Theologie. Band 2. Berlin: Lutherisches Verlagshaus, 1962, s. 237.

31	 BRUNNER, P. Vom Amt des Bischofs. In Pro ecclesia. Gesammelte Aufsätze zur dogmatischen 
Theologie. Band 2. Berlin: Lutherisches Verlagshaus, 1962, s. 237.



266

Milan JURÍK

rozhoduje v tomto sacerdotium; avšak keďže Kristovu obeť (sacerdotium) možno 
prijať len prostredníctvom zvestovania Slova (ministerium verbi), je ministerium 
pre spásu potrebné a nevyhnutné.32 

Toto ministerium však nielen predchádza sacerdotium ako nástroj, ktorý ho 
uskutočňuje, ale do sacerdotium aj vstupuje. Tam, kde sa sacerdotium všetkých 
veriacich prijíma prostredníctvom Slova, Krstu a viery, prijíma sa aj ministerium 
verbi. Kňazstvo všetkých veriacich existuje len v Corpus Christi, teda v  jednej 
svätej, katolíckej a apoštolskej cirkvi. Ak by sa kresťan chcel od tejto duchovnej 
príslušnosti odpútať, ak by sa chcel vo svojom živote sústrediť len na svoje izolo-
vané ego, stratil by svoje kňazstvo a tým aj svoje kresťanstvo, pretože ako kresťan 
a kňaz je členom Corpus Christi, členom jednej svätej, všeobecnej, apoštolskej 
cirkvi.“ A preto sa na základe svojho sacerdotium podieľa aj na ministeriu, ktoré 
je udelené tejto una, sancta, catholica et apostolica ecclesia.33

Slovo a  Krst, prostredníctvom ktorých vzniká sacerdotium si zachovávajú 
svoj primát v rozvíjaní toho, čo je ministerium. Pretože – ako zdôrazňuje Brun-
ner – všetky obsahy a prejavy ministeria sú nesené akoby riadiacim subjektom 
– Slovom. Rozvíjajúce sa ministérium môžeme podľa Brunnera chápať ako prejav 
Slova: prostredníctvom Slova kážeme a  učíme; prostredníctvom Slova sa Krst 
a Večera Pánova stávajú sviatosti; prostredníctvom Slova zväzujeme a rozväzuje-
me; prostredníctvom Slova vynášame súdy o učení; prostredníctvom Slova pred-
stupujeme pred Boha v kňazskom príhovore a prinášame Bohu obete chvál, úcty 
a vďakyvzdania. A tak – „všetko, čo patrí k službe, závisí od Slova. Božie slovo je 
tak v konečnom dôsledku to jediné, čo je potrebné.“34

Prostredníctvom sacerdotium sa vo veriacom človeku kladie pneumatický 
základ, od ktorého závisí každé vykonávanie ministréria. Ministérium vykonáva 
veriaci človek v súkromnej sfére (napríklad ako otec, či matka v domácnosti, brat 
alebo sestra medzi bratom a sestrou), alebo ho vykonáva v kresťanskom zhro-
maždení, v jedných spoločných ústach modliaceho, spievajúceho, či zvestujúceho 
spoločenstva.35 

Ak však má kresťan v  spoločenstve zvestovať slovo Božie, vyučovať, alebo 
prisluhovať sviatosti ako jednotlivec, potrebuje k  tomu povolanie a  poverenie. 
Brunner sa tu odvoláva na Lutherove slová: „Pretože ako sme ukázali, všetky tieto 
veci (ministerium verbi) sú spoločné pre všetkých kresťanov, žiadnemu kresťanovi 
nie je dovolené vystúpiť do stredu na základe vlastnej autority a vziať si len pre 
seba to, čo patrí všetkým. Isteže si môže a má toto právo vziať a uplatniť tam, kde 
nie je nikto, kto by mal rovnaké právo. Ale spoločný podiel na tomto práve núti, 
aby sa vybral a prijal jeden alebo viacerí, ako sa to spoločenstvu zdá dobré, aby 
verejne vykonávali túto úradnú službu namiesto všetkých a v mene všetkých, ktorí 

32	 BRUNNER, P. Vom Amt des Bischofs. In Pro ecclesia. Gesammelte Aufsätze zur dogmatischen 
Theologie. Band 2. Berlin: Lutherisches Verlagshaus, 1962, s. 238.

33	 BRUNNER, P. Vom Amt des Bischofs. In Pro ecclesia. Gesammelte Aufsätze zur dogmatischen 
Theologie. Band 2. Berlin: Lutherisches Verlagshaus, 1962, s. 238.

34	 BRUNNER, P. Vom Amt des Bischofs. In Pro ecclesia. Gesammelte Aufsätze zur dogmatischen 
Theologie. Band 2. Berlin: Lutherisches Verlagshaus, 1962, s. 238 – 239.

35	 BRUNNER, P. Vom Amt des Bischofs. In Pro ecclesia. Gesammelte Aufsätze zur dogmatischen 
Theologie. Band 2. Berlin: Lutherisches Verlagshaus, 1962, s. 240. 



267

O duchovno-pastierskom úrade v učení a v praxi Evanjelickej cirkvi augsburského 
vyznania na Slovensku

majú to isté právo, aby nenastal hanebný zmätok medzi Božím ľudom a akýsi 
Babylon v cirkvi, ale aby sa všetko dialo usporiadane, ako učí apoštol. Iná vec je 
uplatňovať právo verejne alebo v stave núdze. Verejne sa môže vykonávať len pod 
podmienkou, že bol daný súhlas celej cirkvi. V stave núdze ho môže vykonávať, 
kto chce.“36 

V Lutherových slovách vidíme, že konkurenčné právne nároky súboru osôb 
sú kvôli poriadku vyriešené prenesením právnych nárokov na jednu osobu, ako 
na svojho splnomocnenca, dôverníka. Tí, ktorí sú povolaní pre službu, nerobia 
nič iné, len berú do svojich rúk ako plne oprávnení službu, ktorou je obdarená 
celá cirkev. Brunner tu správne zdôrazňuje, že povolanie k verejnému vykonáva-
niu služby v luteránskom chápaní nevytvára nový duchovný stav (ordo), ktorý by 
bol odlišný od všeobecného kresťanského stavu. Povolanému je udelená len nová 
právomoc: verejné vykonávanie služby.37 

„Sacerdotium je pneumatické znovuzrodenie. Vzniká zo slova, vody a ducha. 
Ale ministérium, ktoré sa má verejne vykonávať sa nerodí, negeneruje, pretože 
ako ministérium už je prítomné v pneumatickom bytí cirkvi ako dar a moc, ktorú 
jej udelil Kristus. Je teda ustanovené povolaním v tom zmysle, že sa zameriava 
na vhodného člena cirkvi, je mu uložené, vnucuje sa mu. Stratený hriešnik sa 
znovuzrodením rodí kňazom; kresťan, ktorý sa takto znovuzrodil, je povolaním 
ustanovený za verejného služobníka Slova. Všetci kresťania sú teda kňazmi, ale 
len tí, ktorí sú poverení povolaním, vykonávajú ministerium verbi verejne, ako 
jednotlivci v celku a namiesto celku v cirkvi.“38 

Ustanovovanie služobníkov do duchovno-pastierskeho úradu v evanjelic-
kej cirkvi 

Hoci sú na základe všeobecného kňazstva všetkých veriacich všetci kresťa-
nia kráľovským kňazstvom a  duchovnými v  cirkvi, predsa len evanjelická cir-
kev uznáva potrebu zriadenia osobitnej duchovno-pastierskej služby. Tento nie 
je založený na potrebe zboru kázať, ale na božskom základe (de iure Divino), ako 
stojí v 5. článku Augsburského vyznania: „Aby sme dosiahli túto vieru, ustanovil 
Boh kazateľský úrad, dal evanjelium a sviatosti.“39 V 14. článku Augsburského 
vyznania otcovia luteránskej reformácie vyznávajú: „O cirkevnej správe učíme, že 
bez riadneho povolania nik nemôže v cirkvi verejne učiť, kázať, alebo prisluhovať 
sviatosti.“40

36	 WA 12, 189, 17-27. Citované podľa: BRUNNER, P. Vom Amt des Bischofs. In Pro ecclesia. Ges-
ammelte Aufsätze zur dogmatischen Theologie. Band 2. Berlin: Lutherisches Verlagshaus ,1962, 
s. 241.

37	 BRUNNER, P. Vom Amt des Bischofs. In Pro ecclesia. Gesammelte Aufsätze zur dogmatischen 
Theologie. Band 2. Berlin: Lutherisches Verlagshaus ,1962, s. 241 – 242.

38	 BRUNNER, P. Vom Amt des Bischofs. In Pro ecclesia. Gesammelte Aufsätze zur dogmatischen 
Theologie. Band 2. Berlin: Lutherisches Verlagshaus, 1962, s. 242. 

39	 Confessio Augustana (dalej CA) V, 1 Latinský text znie: „Ut hanc fidem consequamur, insti-
tutum est ministerium docendi evangelii et porrigendi sacramenta.“ Slovenský preklad pozri: 
Symbolické knihy Evanjelickej cirkvi augsburského vyznania. prekl. Vízner Oto. Liptovský Mi-
kuláš: Tranoscius. 1992, s. 45 – 46. 

40	 CA XIV, 1 Latinské znenie: „De ordine ecclesiastico docent, quod nemo debeat in ecclesia 
publice docere aut sacramenta administrare nisi rite vocatus.“ Slovenský preklad pozri: Sym-



268

Milan JURÍK

Povolanie do duchovno-pastierskej služby uskutočňuje cirkev. Keďže cirkev 
je Kristovým telom, tým, ktorý v konečnom dôsledku povoláva je sám Kristus. 
On povolal a poveril svojich učeníkov. Oni jeho povolanie a poverenie odovzdá-
vajú ďalej. Ordinovaný služobník sa tak môže utešovať tým, že Kristus je s ním, 
bude mu pomáhať; pretože po svojom vstúpení na nebo Kristus ďalej povolá-
va prostredníctvom svojej cirkvi a prostredníctvom cirkvi povolaných i posiela 
a požehnáva.41 

Toto povolanie (vocatio, ordinatio) sa podľa Brunnera vykonáva v  troch 
krokoch: Prvým krokom je kritická úvaha cirkvi o  tom, kto je vhodný, schop-
ný a  hodný, aby bol povolaný. Tento krok môžeme nazvať skúmaním duchov, 
skúmaním chariziem. Druhým krokom je akt voľby vhodnej osoby, ktorý začína 
modlitbou. Záverečným, tretím aktom povolania je zborový bohoslužobný úkon, 
pri ktorom sa uskutočnená voľba zviditeľní pred zhromaždením v konkrétnom 
bohoslužobnom úkone a „za účasti zhromaždeného spoločenstva sa uskutočňu-
je, ratifikuje, uvádza do života. Toto všetko je vyjadrené pojmom „povolanie“.42 

V tejto situácii je zaujímavé si všimnúť, že v 14. článku Augsburského vyzna-
nia – „O cirkevnej správe“, kde je vyslovená otázka oprávnenia kázať a prisluhovať 
sviatosti sa nespomína vysvätenie, ordinácia (so skladaním rúk), ale povolanie. 
To v evanjelických cirkvách od počiatku vyvolávalo otázku, či je pri vstupe do 
duchovno-pastierskeho úradu potrebná ordinácia, ak už niekto je povolaný za 
farára do konkrétneho cirkevného zboru (napr. voľbou), a teda jeho povolanie už 
existuje. Lerche v tejto súvislosti spomína prípad, ktorý sa stal ešte počas refor-
mácie, keď kazateľ odmietol ordináciu, pretože už bol povolaný. Johann Freder 
bol v roku 1540 povolaný za katedrálneho kazateľa do Hamburgu, kde slúžil bez 
toho, aby bol ordinovaný. Neskôr bol povolaný do Stralsundu ako superinten-
dent. Tam sa vzoprel žiadosti pomoranského generálneho superintendenta Dr. 
Knipstroa, aby bol ordinovaný. Superintendent Knipstro ho tak dal z úradu odvo-
lať. Freder napokon ustúpil a nechal sa ordinovať. Nie však Knipstrom, ale iným 
biskupom, aj keď svojho odmietavého postoja k ordinácii sa vnútorne údajne ne-
vzdal. Po spore s Frederom údajne zaviedol generálny superintendent Knipstro 
termín „celá ordinácia, celé vysvätenie“, ako cirkevný akt, ktorý by obsahoval 
povolanie i skladanie rúk.43

Ako ukazuje tento prípad, aj s ohľadom na prvé ordinácie vo Wittenbergu, 
ktoré vykonali Luther a  Bugenhagen, v  evanjelickej reformácii ostala ako naj-
krajnejšia možnosť chápať ordináciu ako istý typ adiafornej záležitosti, nakoľko 
skutočné udelenie služby sa už uskutočňuje v povolaní; v ordinácii sa uskutoč-

bolické knihy Evanjelickej cirkvi augsburského vyznania. prekl. Vízner Oto. Liptovský Mikuláš: 
Tranoscius, 1992, s. 47.

41	 LERCHE, H. J. Das Bischofsamt in der Evangelisch Lutherischen Kirche. In STÄHLIN, Wil-
helm a kol. Das Amt der Einheit. Grundlegendes zur Theologie des Bischofsamtes. Stuttgart: 
Schwabenverlag, 1964, s. 38 – 39.

42	 BRUNNER, P. Vom Amt des Bischofs. In Pro ecclesia. Gesammelte Aufsätze zur dogmatischen 
Theologie. Band 2. Berlin: Lutherisches Verlagshaus, 1962, s. 244.

43	 Cf.: LERCHE, H. J. Das Bischofsamt in der Evangelisch Lutherischen Kirche. In STÄHLIN, 
Wilhelm a kol. Das Amt der Einheit. Grundlegendes zur Theologie des Bischofsamtes. Stuttgart: 
Schwabenverlag, 1964, s. 40. 



269

O duchovno-pastierskom úrade v učení a v praxi Evanjelickej cirkvi augsburského 
vyznania na Slovensku

ňuje len jej slávnostné a verejné potvrdenie.44 S takýmto chápaním ordinácie sa 
dodnes stretávame v  ortodoxnejších evanjelicko-luteránskych kruhoch, naprí-
klad v Spojených štátoch amerických (The Lutheran Church – Missouri Synod). 
Podľa jej učenia sa človek schopný duchovnej služby stáva duchovným pastierom 
povolaním a jeho prijatím, nie ordináciou.45 

Väčšina evanjelických cirkví však hodnotí ordináciu pozitívnejšie: vníma ju 
ako prijatie požehnania do duchovnej služby, odovzdávanie daru služby, či odo-
vzdávanie služby so skladaním rúk.46 Za najprimeranejšie súčasnému porozu-
meniu Evanjelickej cirkvi a. v. na Slovensku možno definovať ordináciu v zmysle 
chápania Joachima Heubacha, ktorý ordináciu vníma ako akt ustanovenia do 
duchovno-pastierskej služby, ktorý pozostáva z povolania (vocatio), požehnania 
(benedictio) a  vyslania (misio).47 Pod povolaním tu nemyslí povolanie do kon-
krétnej služby, ale počiatočné povolanie do duchovno-pastierskej služby ako také. 

Zo slovenských teológov môžeme spomenúť profesora praktickej teológie 
Jána Petríka, zostavovateľa Chrámovej agendy, ktorý ordináciu chápal ako „cir-
kevno-vrchnostenský výkon, ktorým sa vysvätenému (ordinovanému) kňazovi 
dáva právo, aby v mene cirkvi zvestoval slovo Božie a prisluhoval sviatosti.“48 Ako 
môžeme vidieť, jeho definícia ordinácie má skôr cirkevno-právny, ako teologický 
ráz. 

Ako sa ordinácia prakticky v  evanjelických cirkvách vykonávala? Nakoľko 
Luther so svojimi prívržencami ordináciu na zvláštny kňazský stav zavrhol, or-
dinácia bola až do roku 1535 ponímaná ako obrad, prostredníctvom ktorého boli 
farári povolávaní za farárov konkrétneho cirkevného zboru. Tento sa opakoval 

44	 Takéto chápanie ordinácie nachádzame aj v Symbolických knihách evanjelickej cirkvi, v trak-
táte Pojednanie o pápežovej moci a prvenstve (1537): „Kde je teda pravá cirkev, tam musí byť 
aj právo voliť a ordinovať kňazov. (...) Konečne toto potvrdzuje aj Petrova výpoveď: „Vy ste krá-
ľovským kňazstvom.“ (1Pt 2,9) Tieto slová sa vzťahujú na pravú cirkev. Veď keď jedine ona má 
kňazstvo, iste má i právo voliť si a ordinovať kňazov. To isté potvrdzuje aj všeobecná obyčaj 
cirkvi. Lebo kedysi ľud si volieval pastierov a biskupov. Potom pristúpil biskup buď tejže, buď 
susednej cirkvi, ktorý vyvoleného potvrdil skladaním rúk a ordinácia nebola ničím iným ako 
takýmto potvrdením. Neskoršie vznikli nové ceremónie, z nich niektoré opisuje Dionýz.“ Pojed-
nanie o pápežovej moci a prvenstve, 67. 69-71. Citované podľa: Symbolické knihy Evanjelickej 
cirkvi augsburského vyznania. prekl. Vízner Oto. Liptovský Mikuláš: Tranoscius, 1992, s. 179.

45	 Cf. MUELLER, P. Chistliche Dogmatik. St. Louis. 1946, s. 735 Citované podľa: LERCHE, H. J. 
Das Bischofsamt in der Evangelisch Lutherischen Kirche. In STÄHLIN, Wilhelm a kol. Das 
Amt der Einheit. Grundlegendes zur Theologie des Bischofsamtes. Stuttgart: Schwabenverlag 
1964 s. 40 – 41. 

46	 Skladanie rúk (manuum impositio) bolo vždy pripájané k modlitbe, ktorá pri uvádzaní do úra-
du nikdy nechýbala. Toto malo pôvodne dvojaký význam: 1. symbolické znamenie modlitebné-
ho príhovoru; 2. symbolické privlastnenie úradu uvádzanej, alebo ordinovanej osobe. Rímska 
cirkev približne od 4. storočia vnímala skladanie rúk pri ordinácii ako prostriedok prijímania 
Ducha Svätého. (Cf.: PETRÍK, J. Kňazská vysviacka (ordinácia). In Cirkevné listy ISSN 20.204-
1/1-1/1. roč. 7. č. 2, 1954, s. 29. 

47	 HEUBACH, J. Die Ordination zum Amt der Kirche. Ed. Arbeiten zur Geschichte und Theologie 
des Luthertums. Berlin: Lutherisches Verlagshaus, 1956, s. 85 – 87; Tiež LERCHE, H. J. Das 
Bischofsamt in der Evangelisch Lutherischen Kirche. In STÄHLIN, Wilhelm a kol. Das Amt 
der Einheit. Grundlegendes zur Theologie des Bischofsamtes. Stuttgart: Schwabenverlag, 1964 
s. 41. 

48	 PETRÍK, J. Inštalácia ako liturgický akt. In Cirkevné listy ISSN 20.204-1/1-1/1.roč. 64, č. 20, 
1951, s. 314.



270

Milan JURÍK

pri každej zmene kňazskej stanice.49 Pozostávala zo skúšky, voľby (electio) alebo 
povolania (vocatio), potvrdenia (confirmatio) a  doporučenia cirkevného zboru 
(commendatio) so skladaním rúk starších a modlitby cirkvi za vyvoleného a po-
volaného. Hlavný dôraz bol na povolaní (vocatio) cirkevným zborom. Skladanie 
rúk bolo chápané starokresťanským symbolickým spôsobom. Neskôr bolo vyko-
nanie skúšky prenesené na superintendenta.50 

Po roku 1535 sa stala ordinácia cirkevnosprávnym potvrdením povolania 
(confirmatio vocationis), prostredníctvom ktorého dostal ordinovaný právo ká-
zať slovo Božie a prisluhovať sviatosti. Tento úkon sa už vykonával len raz, pri 
nástupe kandidáta do duchovno-pastierskeho úradu a nemohol sa opakovať. Or-
dinoval superintendent, alebo iný člen cirkevnej správy, alebo ňou poverený iný 
kňaz za asistencie dvoch ďalších kňazov. Ordinácia sa mohla konať v chráme cir-
kevného zboru, kde bol ordinovaný povolaný (podľa návrhu J. Bugenhagena), ale-
bo v sídle superintendenta, alebo cirkevnej správy (podľa návrhu M. Luthera).51 

Profesor Petrík definoval v  60. rokoch 20. storočia ordináciu evanjelickej 
cirkvi a. v. spôsobom, ktorý sa v nej dodnes považuje za všeobecne platný: 

„Evanjelická cirkev nepozná nijaký zvláštny kňazský (obetný, Božiu milosť 
sprostredkujúci) stav. Zásada všeobecného kňazstva tu platí všeobecne, na celej 
čiare. Kvôli poriadku v cirkvi (1K 14, 40) poveruje však cirkev zastávaním du-
chovno-pastierskeho úradu jednotlivcov zo svojho stredu, ktorí majú k  tomu 
predpoklady (vocatio interna) a  riadne povolanie (vocatio externa). Ordinácia 
uspôsobuje povolaného kázať, vyučovať a  sviatosti prisluhovať. Toto právo by 
sme mohli označiť ako „potestas ordinis“. Ordinácia sa pokladá za potvrdenie 
povolania (testimonium vocationis).“52 

Petrík si bol vedomý aj stále nevyriešených otázok v  súvise s  ordináciou, 
z ktorých niektoré načrtol: „V právnej terminológii evanjelickej cirkvi sa ujal síce 
názov „duchovný stav“ v pomere k stavu svetskému (na konventoch, synode), ale 
toto pomenovanie nekonštituuje nijaký zvláštny kňazský stav. Ono sa ujalo prá-
ve len zo snahy zachovať na všetkých stupňoch administratívnej správy cirkvi 
paritu medzi kňazmi a nekňazmi a práve v záujme toho, aby stav laikov nebol tu 
ukrátený. Ani terminológia (vysviacka, ordinácia) nezodpovedá evanjelickému 
ponímaniu veci, nakoľko v  evanjelickej cirkvi nejde o nejaké zvláštne svätenie 
(consecratio), ani o zvláštny stav (ordo, ordinácia), ale v nedostatku primeranej-
šieho výrazu používame tieto.“53 V ďalších desaťročiach po Petríkovom konšta-
tovaní sa na označenie evanjelickej kňazskej vysviacky ujal azda primeranejší 

49	 V dnešnej praxi Evanjelickej cirkvi sa obdobný bohoslužobný úkon označuje pojmom inštalácia 
(slávnostné uvedenie do vykonávania duchovného úradu v konkrétnom cirkevnom zbore).

50	 PETRÍK, J. Kňazská vysviacka (ordinácia). In Cirkevné listy ISSN 20.204-1/1-1/1. roč. 7. č. 2, 
1954, s. 29. 

51	 PETRÍK, J. Kňazská vysviacka (ordinácia). In Cirkevné listy ISSN 20.204-1/1-1/1. roč. 7. č. 2, 
1954, s. 30..

52	 PETRÍK, J. Kňazská vysviacka (ordinácia). In Cirkevné listy ISSN 20.204-1/1-1/1. roč. 7. č. 2, 
1954, s. 30

53	 PETRÍK, J. Kňazská vysviacka (ordinácia). In Cirkevné listy ISSN 20.204-1/1-1/1. roč. 7. č. 2, 
1954, s. 30.



271

O duchovno-pastierskom úrade v učení a v praxi Evanjelickej cirkvi augsburského 
vyznania na Slovensku

pojem „ordinácia“, aj keď ani ten ešte nie je v súčasne platnej Agende Evanjelickej 
cirkvi plne etablovaný.54

Môžeme súhlasiť i s Petríkom vysloveným stanoviskom, podľa ktorého právo 
ordinovať v evanjelickej cirkvi v zásade prináleží každému ordinovanému kňa-
zovi; v praxi však cirkev preniesla toto právo na superintendentov – biskupov. 
V tejto praxi však niet nijakej hierarchickej tendencie, čo vyplýva aj z toho, že 
biskupi v prípade potreby môžu poveriť iných kňazov (seniorov, či ordinovaných 
teologických profesorov) vybavením ordinácie. Liturgickú stránku ordinácie ur-
čujú jednotlivé bohoslužobné poriadky cirkví. 55

Úrad biskupa a jeho úlohy v duchovno-pastierskom úrade 
V súvislosti s úradom biskupa uveďme jedno pozorovanie, na ktoré upozor-

nil Lerche: v Symbolických knihách sa pojmy biskup a farár (pastor) používajú 
často ako synonymá. Lerche z toho vyvodzuje záver známy v každom luterán-
skom pojednaní o duchovnom úrade. A to, že „farár je rovnako nositeľom plného 
duchovného úradu ako biskup, t. j. že farár je v istom zmysle „biskupom“ miest-
neho zboru.“ Myšlienka hierarchického odstupňovania cirkevného úradu mu je 
cudzia; na druhej strane v XXVIII. článku Augsburského vyznania vidíme jasný 
rozdiel medzi episkopátom a presbyterátom. Vyznávači Augsburského vyznania 
sa tak vedome odchyľujú od existujúcej tradície Katolíckej cirkvi.56 

Reformácia nemala zámer ignorovať episkopát ako princíp, ani ignorovať his-
torický episkopát svojej doby; existujúci katolícki biskupi boli v zásade uznávaní 
ako biskupi, pokiaľ by si svoj úrad zastávali riadnym spôsobom neodporujúcim 
evanjeliu, proklamujú signatári Augsburského vyznania: „Biskupi by si ľahko 
udržali poslušnosť voči sebe, keby nenaliehali zachovávať tieto ustanovenia, keď 
ich nemožno zachovať bez hriechu. (...) Naše cirkvi si neželajú, aby sa biskupi 
kvôli pokoju a jednote vzdali svojej cti a hodnosti, hoci keby bolo treba, biskupi 
by mali aj toto urobiť; prosia však, aby biskupi zrušili niektoré nepotrebné ob-
ťaženie, ktorých ani v starej cirkvi nebolo a ktoré sa protivia zvyku všeobecnej 
cirkvi kresťanskej.“57

Profesor cirkevného práva Wilhelm Maurer túto snahu komentuje: „Con-
fessio Augustana XXVIII. chce zachovať tradičný biskupský úrad až do hranice 
toho, čo je ešte ospravedlniteľné z evanjelia.“58 Ako môžeme vidieť, hoci refor-
mácia nezdieľala stredoveké učenie o biskupskom úrade ako najvyššom stupni 

54	 FILO, J. a kol. Agenda Evanjelickej cirkvi augsburského vyznania na Slovensku. Liptovský Mi-
kuláš: Evanjelická cirkev a.v. na Slovensku, 1996, s. 173nn.

55	 PETRÍK, J. Kňazská vysviacka (ordinácia). In Cirkevné listy ISSN ... roč. 1954, s. 30 – 31. 
56	 LERCHE, H. J. Das Bischofsamt in der Evangelisch Lutherischen Kirche. In STÄHLIN, Wil-

helm a kol. Das Amt der Einheit. Grundlegendes zur Theologie des Bischofsamtes. Stuttgart: 
Schwabenverlag, 1964, s. 44.

57	 CA XXVIII, 69 – 73. 
58	 MAURER, W. Das Synodale Bishofsamt. Berlin 1955, s. 6 Citované podľa: LERCHE, H. J. Das 

Bischofsamt in der Evangelisch Lutherischen Kirche. In STÄHLIN, Wilhelm a kol. Das Amt 
der Einheit. Grundlegendes zur Theologie des Bischofsamtes. Stuttgart: Schwabenverlag, 1964 
s. 54. 



272

Milan JURÍK

vysviacky, ktorý jediný má plnú charizmu, napriek tomu sa zdržala dogmatickej 
diskusie o tomto bode. Pretože jej nešlo o reformu úradu, ale o evanjelium.59

Čo o úrade biskupa učia evanjelicko-luteránske vierovyznavačské spisy? 
Už kresťania v prvom storočí, včítane apoštola Pavla používali na označenie 

osôb s úlohou dohľadu nad prvými cirkvami pojmom episkopos.60 
Biskupi najmä v západnej cirkvi prešli v priebehu stredoveku výraznou spo-

ločenskou a  politickou transformáciou. Ich pôvodnou úlohou bolo v  každom 
väčšom meste dohliadať na činnosť kresťanov vo svojej oblasti. Popri výkone 
svojich duchovných povinností postupne získavali čoraz väčšiu vážnosť a moc: 
keď v rannom stredoveku konflikty a politické prevraty nahradili snemy a parla-
menty, biskupi postupne zaujímali miesta po boku vojvodov, markgrófov a šľach-
ticov, aby spravovali svoje územia. Neskôr boli dokonca biskupi Trevíru, Mohuča 
a Kolína nad Rýnom menovaní za „kurfistov“, čím získali právo voliť cisára. Via-
cerí cisári biskupom udeľovali rozsiahle územia, čo predstavovalo v ekonomike 
výmenného obchodu ranostredovekej spoločnosti prostriedok, ako zabezpečiť, 
aby biskupi mali prostriedky na plnenie úloh predstaviteľov cirkví.61 

Z biskupov sa tak v priebehu stredoveku stali „kniežatá a biskupi“, ktorí mali 
svetskú a náboženskú moc. A práve tieto nové „prírastky úradu biskupa“, ktoré za-
tienili jeho pôvodnú funkciu – zvestovať evanjelium – znepokojovali reformátorov. 
Augsburské vyznanie tak diagnostikuje za hlavný problém úradu biskupa v zmie-
šanie svetskej a politickej moci. XXVIII. článok Augsburského vyznania nevylieva 
z vaničky s vodou aj „biskupské dieťa“62, ale nanovo definuje úrad biskupa, pouka-
zuje na to, čo je v úrade biskupa najdôležitejšie (zvestovanie evanjelia a prisluhova-
nie sviatostí), prísne trvá na rozlišovaní biskupskej a svetskej autority: 

„(...) moc kľúčov, alebo moc biskupská je podľa evanjelia Božia moc a Boží roz-
kaz zvestovať evanjelium, odpúšťať a zadržiavať hriechy a prisluhovať a podávať 
sviatosti. (...) Táto moc kľúčov alebo moc biskupská sa vykonáva a uplatňuje iba 
učením a kázaním slova Božieho a prisluhovaním sviatostí mnohým alebo jednot-
livým ľuďom podľa povolania. Lebo tu sa nedávajú telesné ale večné veci a dary, 
a to najmä večná spravodlivosť. (...) Keď teda moci cirkvi alebo moc biskupov dáva 
59	 LERCHE, H. J. Das Bischofsamt in der Evangelisch Lutherischen Kirche. In STÄHLIN, W. 

a kol. Das Amt der Einheit. Grundlegendes zur Theologie des Bischofsamtes. Stuttgart: Schwa-
benverlag, 1964, s. 54 

60	 V starovekom gréckom svete sa dohľad nad niečím vyjadroval zloženinou episkopé, pozostáva-
júcou z gréckych slov epi (na, nad) a skopé (pohľad, zrak). Ako uvádza Wengert „hoci latinský 
ekvivalent (slova episkopos – pozn. autora) by mal byť supervízor, zdá sa, že toto slovo sa až 
do stredoveku nepoužívalo a namiesto neho sa používal ekvivalent „superintendens“, ktorého 
pôvod používania môžeme podľa tvrdenia Wengerta vidieť u Augustína, v kázňach na žalmy 
v Hippo. Latinsky píšuci kresťania gréčtinu neprekladali, ale transliterovali, takže vo svojich 
spisoch (i pri preklade Pavlových listov - napr. F 1,1) naďalej používali grécke slovo episkopos. 
Vypustením prvej samohlásky „e“ a gréckej koncovky – os a modifikáciou „sk“ na „š“ vznik-
lo z gréckeho slova episkopos pomenovanie cirkevných predstaviteľov u germánskych, škandi-
návskych, anglosaských a následne aj u slovanských kresťanov. Pozri: WENGERT, T. The Au-
gsburg Confession. Renewing Lutheran Faith and Practise. Minneapolis: Fortress Press, 2020, s. 
273. 

61	 WENGERT, T. The Augsburg Confession. Renewing Lutheran Faith and Practise. Minneapolis: 
Fortress Press, 2020, s. 274. 

62	 WENGERT, T. The Augsburg Confession. Renewing Lutheran Faith and Practise. Minneapolis: 
Fortress Press, 2020, s. 275. 



273

O duchovno-pastierskom úrade v učení a v praxi Evanjelickej cirkvi augsburského 
vyznania na Slovensku

večné dary a vykonáva sa a uplatňuje sa jedine úradom kazateľským, tak vôbec 
neprekáža občianskej a svetskej správe (...).“ 63

Podľa Filipa Melanchtona, ktorý bol autorom Augsburského vyznania je úlo-
hou biskupov zvestovať evanjelium, ktoré ponúka večné dary skrze moc Ducha 
Svätého a nie vykonávať zákon (ktorého úlohou je udržiavať vo svete poriadok 
a obmedzovať bezbožnosť). Úrad biskupa má byť oddelený od svetskej, občian-
skej vlády. Zvestovanie evanjelia nemá nič spoločné s  udržiavaním poriadku 
a obmedzovaním zla: „Preto tieto dve správy duchovnú a telesnú neslobodno po-
miešať a zameniť. Lebo duchovná moc má príkaz zvestovať evanjelium a prislu-
hovať sviatosti; a tak teda do cudzieho úradu sa nemá miešať; nemá dosadzovať 
a zosadzovať kráľov, nemá vyzdvihovať a rušiť svetské zákony a poslušnosť voči 
vrchnosti, nemá predpisovať a ustanovovať svetskej moci zákony, ako si má počí-
nať vo svetských veciach, ako aj sám Kristus hovorí: „Moje kráľovstvo nie je z tohto 
sveta.“ (J 18, 36).“64

Čo podľa Augsburského vyznania patrí do jurisdikcie biskupov? „Preto bis-
kupský úrad podľa Božieho práva znamená: zvestovať evanjelium, odpúšťať hrie-
chy, rozsudzovať a zavrhovať učenia protiviace sa evanjeliu, bezbožných ľudí bez-
božný život ktorých je zjavný vylučovať z kresťanského zboru, nie však svetskou 
mocou, ale len slovom Božím. V tomto sú farári a cirkvi povinné biskupom po-
slušnosťou podľa Kristovej výpovede: „Kto vás počúva, mňa počúva. (L 10, 16). Keď 
však učia, zriaďujú niečo, čo sa protiví evanjeliu, vtedy podľa Božieho prikázania 
ich nemáme poslúchať: „Varujte sa falošných prorokov.“ (Mt 7, 15).“65 

Jurisdikcia a obsahové vymedzenie úradu biskupa je dané aplikáciou a rozší-
rením argumentu z V. článku Augsburského vyznania O kazateľskom úrade, kto-
rý definuje kazateľský úrad (nemecky) alebo ministerium verbi (latinsky). Všetky 
takto vymedzené časti získavajú svoju autoritu len zo služby Božiemu slovu.66

Wengert vo svojom komentári k Augsburskému vyznaniu upozorňuje ešte na 
jeden nenápadný odsek XXVIII. článku Augsburského vyznania, ktorý zakladá 
dodnes viditeľný vonkajší rozdiel medzi evanjelikmi a rímskymi katolíkmi: 

„Ak biskupi majú aj inú moc a  súdnu právomoc v  niektorých veciach, ako 
napríklad v manželských, otázkach a desiatkach, tak ju majú z moci ľudského 
práva. Ak by ordinári zanedbávali tento úrad, kniežatá sú povinné vykonávať ho, 
či sa im to páči a či nie, a kvôli pokoju pririekať právo svojim poddaným, aby sa 
vyhlo nepokojom a veľkým pobúreniam v krajine.“67 

V dôsledku tohto článku Augsburského vyznania sa v protestantských kra-
jinách manželské právo pomaly presúvalo z  cirkevných súdov na osobitné ro-

63	 CA XXVIII, 5 – 8; 10 – 11, citované podľa: Symbolické knihy Evanjelickej cirkvi augsburského 
vyznania. prekl. Vízner Oto. Liptovský Mikuláš: Tranoscius, 1992, s. 57.

64	 CA XXVIII, 12-15, citované podľa: Symbolické knihy Evanjelickej cirkvi augsburského vyzna-
nia. prekl. Vízner Oto. Liptovský Mikuláš: Tranoscius, 1992, s. 57. 

65	 CA XXVIII, 20 – 23, pozri: Symbolické knihy Evanjelickej cirkvi augsburského vyznania. prekl. 
Vízner Oto. Liptovský Mikuláš: Tranoscius 1992, s. 57.

66	 Cf.: WENGERT, T. The Augsburg Confession. Renewing Lutheran Faith and Practise. Minnea-
polis: Fortress Press 2020, s. 280. 

67	 CA XXVIII, 29 – 30, citované podľa: Symbolické knihy Evanjelickej cirkvi augsburského vyzna-
nia. prekl. Vízner Oto. Liptovský Mikuláš: Tranoscius 1992, s. 57 – 58. 



274

Milan JURÍK

dinné súdy a odtiaľ späť do svetského práva. Kým rímski katolíci majú dodnes 
súdy schopné anulovať manželstvá, pre protestantov je predstava, že cirkev by 
mala regulovať manželstvo už len spomienkou. Keďže v  Lutherovej dobe boli 
biskupi nielen predstaviteľmi cirkvi, ale i kniežatami, tam, kde zlyhali vo svojich 
kniežacích povinnostiach (kam manželstvo podľa XXVIII. článku Augsburského 
vyznania patrí), museli na základe svojho Bohom daného úradu zasiahnuť iné 
kniežatá, aby udržali poriadok.68 

Ako sme uviedli vyššie, duchovný úrad biskupa a spolu s ním aj farára má 
spoločné vymedzenie: kazateľský úrad – ministerium verbi – ktorý spočíva 
v zvestovaní evanjelia, prisluhovaní sviatostí, udeľovaní a zadržiavaní rozhreše-
nia. Jadrom služby farára a biskupa musí byť služba (ministerium), nie panstvo. 
Výkon kazateľského úradu v službe farára (ministerium verbi) je obmedzený na 
cirkevný zbor.69 

Srdcom biskupskej služby je rovnako ako v prípade farára – služba zvesto-
vania slova a prisluhovania sviatostí (ministerium verbi), avšak vo väčšom roz-
sahu: kým farár je biskupom vo svojom cirkevnom zbore, biskup je pastierom 
a pastierom pastierov (pastor pastorum) v celom dištrikte. Podľa Lercheho je bis-
kup pastierom so špeciálnymi funkciami: dohliadať na čisté zvestovanie a učenie 
evanjelia inými, navštevovať cirkevné zbory, byť pastierom svojich spoluslužob-
níkov v dištrikte. Keďže rozdelenie cirkevných zborov do dištriktov je vecou ľud-
ského poriadku (de iure humano), aj rozdiel medzi farárom a biskupom je tiež 
vecou ľudského poriadku (de iure humano). 

Služba biskupov teda v sebe zahŕňa dohľad, pretože verejná služba zvestova-
nia evanjelia a prisluhovania sviatostí nemôže existovať bez dohľadu. Autoritu 
biskupa teda určujú dva druhy spravodlivosti: čo sa týka evanjelia, biskupi majú 
na základe svojho úradu Bohom dané právo (de iure divino) zvestovať evanje-
lium a  prisluhovať sviatosti, ako i  dohliadať na zvestovanie evanjelia a  prislu-
hovanie sviatostí inými. Vo vzťahu k  svetu a  usporiadaniu vecí v  cirkvi majú 
biskupi autoritu, ktorú určujú ústavy ich cirkví (de iure humano).70 Postavenie 
a  úlohy dištriktuálneho biskupa Evanjelickej cirkvi a. v. na Slovensku definuje 
Ústava Evanjelickej cirkvi augsburského vyznania na Slovensku v čl. 43, postave-
nie a úlohy generálneho biskupa v čl. 44.71 

Podľa Wengerta k funkcii dohľadu, ktorý vykonávajú evanjelickí biskupi patrí 
„vydávanie predpisov pre dobrý cirkevný poriadok, práca za viditeľnú jednotu 
cirkvi a povzbudzovanie autorít tohto sveta k väčšej spravodlivosti“.72

68	 Podľa Wengerta sa tento odsek opiera o  rozlišovanie medzi spravodlivosťou a  právom toh-
to a budúceho sveta, ktorý Melanchton predstavil v XVI. článku Augustany O občianskych 
veciach a svetskej správe.

69	 V  tom zmysle môžeme povedať, že farár robí to isté, čo biskup, avšak len na území svojho 
cirkevného zboru.

70	 WENGERT, T. Priesthood, Pastors, Bishops. Public Ministry for the Reformation & Today. Min-
neapolis: Fortress Press, 2008, s. 99 – 100. 

71	 Ústava Evanjelickej cirkvi augsburského vyznania na Slovensku. Cirkevný ústavný zákon č. 
1/1993. Prijatá v Uhrovci 22. 6. 1993. 

72	 WENGERT, T. Priesthood, Pastors, Bishops. Public Ministry for the Reformation & Today. Min-
neapolis: Fortress Press, 2008, s. 100 – 101. 



275

O duchovno-pastierskom úrade v učení a v praxi Evanjelickej cirkvi augsburského 
vyznania na Slovensku

Spôsob uvádzania evanjelických biskupov do úradu 
Ak doteraz uvedený pohľad na rozdiel medzi biskupským a presbyterským 

(farárskym) úradom nás vedie k záveru, že „na inštaláciu biskupov nie je potreb-
né sviatostné biskupské svätenie“,73 následná otázka môže znieť: Ak neexistuje 
biskupské svätenie, ako sa už ordinovaný duchovný môže stať biskupom? Ako 
biskup by mal prijať svoj úrad legitímnym spôsobom. Odpoveď evanjelickej ek-
leziológie je: „Biskup je slávnostne a verejne uvedený do svojho dištriktu rovna-
kým spôsobom, ako je farár uvedený do svojho cirkevného zboru“ – slávnosťou 
inštalácie.74 

Vzor pre slávnosť inštalácie biskupa bol vytvorený podľa služieb Božích, ktoré 
sa konali 20. januára 1542 v katedrále v Naumburgu, keď Luther inštaloval fará-
ra a  licenciátneho teológa Nikolausa von Amsdorffa. Jeho inštalácia pozostávala 
z príhovoru a vkladania rúk, ktoré mali tvoriť základ inštalácie do úradu evanjelic-
kého biskupa. Ako poznamenáva Lerche – skladanie rúk, ktoré sa tu realizuje má 
istú podobnosť s ordináciou, treba ho však chápať inak: „nejde o sviatostné udele-
nie charizmy plnej pastoračnej služby, ale o požehnanie pre konkrétnu službu.“75 

Súčasná Agenda Evanjelickej cirkvi a. v. na Slovensku nazýva akt uvedenia 
biskupa do úradu správne – Inštalácia biskupa. Je zaradená do časti E. Úvody do 
cirkevných úradov, kde nachádzame bohoslužobné poriadky pre úvod – inštalá-
ciu farára, inštaláciu seniora a inštaláciu biskupa.76 Jej súčasné poňatie je obsiah-
nuté v stručných úvodných poznámkach: „Inštalácia je samostatnou slávnosťou. 
Vykonáva ju generálny biskup. V prípade inštalácie generálneho biskupa inštalu-
je odstupujúci, jeho zástupca, alebo služobne starší biskup cirkvi.“77 

73	 LERCHE, H. J. Das Bischofsamt in der Evangelisch Lutherischen Kirche. In STÄHLIN, W. 
a kol. Das Amt der Einheit. Grundlegendes zur Theologie des Bischofsamtes. Stuttgart: Schwa-
benverlag, 1964, s. 50 – 51. 

74	 LERCHE, H. J. Das Bischofsamt in der Evangelisch Lutherischen Kirche. In STÄHLIN, W. 
a kol. Das Amt der Einheit. Grundlegendes zur Theologie des Bischofsamtes. Stuttgart: Schwa-
benverlag, 1964, s. 51. 

	 Cf.: PETRÍK, J. Kňazská vysviacka (ordinácia). In Cirkevné listy ISSN 20.204-1/1-1/1. roč. 7. č. 
2, 1954, s. 32: „Naša cirkev pozná len jednu ordináciu (na kazateľský úrad), kdežto inštalácie 
pozná rozličné, a to zo „stavu svetského“: zborového dozorcu, seniorálneho, dištriktuálneho 
a generálneho dozorcu, poťažne aj úvod (introdukciu) zborových funkcionárov a zamestnan-
cov: presbyterov, kurátorov, kantorov, kostolníkov a iných. Právo inštalácie náleží patričnému 
konventu. Biskup u nás teda nebýva ordinovaný, ale len inštalovaný, uvedený do úradu. Jeho 
hodnosť nie je nové, vyššie ordo. Inštalovaný biskup zostáva prvý medzi rovnými (primus inter 
pares). Jeho hodnosť je administratívna. Ordinácia je teda len jedna, a to na kňazský (kazateľ-
ský, duchovno-pastiersky) úrad.“ 

75	 LERCHE, H. J. Das Bischofsamt in der Evangelisch Lutherischen Kirche. In STÄHLIN, Wil-
helm a kol. Das Amt der Einheit. Grundlegendes zur Theologie des Bischofsamtes. Stuttgart: 
Schwabenverlag, 1964, s. 51. 

76	 FILO, J. a kol. Agenda Evanjelickej cirkvi augsburského vyznania na Slovensku. Liptovský Mi-
kuláš: Evanjelická cirkev a.v. na Slovensku, 1996, s. 178.

77	 FILO, J. a kol. Agenda Evanjelickej cirkvi augsburského vyznania na Slovensku. Liptovský Mi-
kuláš: Evanjelická cirkev a.v. na Slovensku, 1996, s. 185. 



276

Milan JURÍK

Namiesto záveru
Úlohou biskupov, farárov, teológov, či iných vedúcich predstaviteľov dnešnej 

cirkvi je aplikovať svedectvo Písma a  evanjelických luteránskych vierovyznaní 
na súčasné problémy. Správne a dostatočne hlboké kontextuálne porozumenie 
podstaty duchovno-pastierskeho úradu bude kľúčové pri hľadaní odpovedí na 
výzvy, ktorým evanjelická cirkev v prvej tretine 21. storočia čelí. Spomeňme as-
poň niektoré z nich, ktoré začínajú byť viditeľné. Aké je postavenie evanjelické-
ho biskupa po uplynutí jeho funkčného obdobia a návrate do služby zborového 
farára? Ostáva ďalej biskupom (s prívlastkom – vo výslužbe), alebo sa stáva opäť 
farárom? Aké má cirkev možnosti v otázke plnšieho zapojenia laikov na vyplne-
nie pribúdajúcich neobsadených miest farárov, z dôvodu nedostatku absolven-
tov teologického štúdia? Ako nová výzva sa javí i opätovné zodpovedanie otázky 
o úlohe a postavení neordinovaných učiteľov teológie na bohosloveckých a teo-
logických fakultách pri formovaní teologickej reflexie cirkvi, či výchove teologic-
kého dorastu... 

Duchovno-pastiersky úrad – teda verejná služba zvestovania Slova a prislu-
hovania sviatostí je pre cirkev veľkým Božím darom. Jej ovocím má byť nie pano-
vanie, ale pokorná a verná služba Božiemu slovu a sviatostiam, na ceste k človeku. 
Jej dôležitosť, význam a prínos sa pokúsil vystihnúť Martin Luther v komentá-
ri k 82. žalmu, prostredníctvom ktorého (okrem iného) povzbudzoval kniežatá 
a svetské autority k podpore verne slúžiacich farárov. Týmto dodnes v mnohom 
inšpiratívnym citátom našu štúdiu končíme: 

„Mnohí králi a kniežatá založili veľké a slávne kostoly a postavili chrámy; ale 
aj keby kráľ postavil kostol z čistého zlata alebo zo smaragdov a rubínov, čo by 
znamenali všetky tieto veľké a slávne veci v porovnaní s jedným pravým, zbožným, 
bohabojným pastorom alebo kazateľom? Ten môže pomôcť mnohým tisícom duší, 
ako vo večnom živote, tak aj v tomto živote. Prostredníctvom Slova ich môže pri-
viesť k Bohu a urobiť z nich schopných a užitočných ľudí, ktorí slúžia a ctia Boha 
a sú prospešní a užitoční pre svet. Kostol alebo chrám nemôže človeku takto pro-
spieť. V skutočnosti nemôže vôbec pomôcť, ale len tam stojí a nechá si pomáhať 
a zdobiť sa. Podporovať alebo chrániť chudobného, zbožného pastora je čin, ktorý 
nie je na očiach a vyzerá ako maličkosť. Ale postaviť mramorový kostol, vyzdobiť 
ho zlatými ozdobami a slúžiť mŕtvemu kameňu a drevu – to je na očiach a žiari! 
To je cnosť hodná kráľa alebo kniežaťa! Nuž, nech sa to ukáže! Nech sa leskne! 
Medzitým môj pastor (...) praktizuje cnosť, ktorá rozširuje Božie kráľovstvo, napĺ-
ňa nebo svätými, plieni peklo, okráda diabla, odháňa smrť, potláča hriech, pou-
čuje a utešuje každého človeka na svete podľa jeho postavenia v živote, zachováva 
mier a jednotu, vychováva dobrých mladých ľudí a zasieva do ľudí všetky druhy 
cností. Jedným slovom, vytvára nový svet! Nestavia chudobný, dočasný dom, ale 
večný a krásny raj, v ktorom sám Boh rád prebýva.“78 

78	 LW 13:52-53. Luther Works. American Edition. Pelikan, J., Lehmann H. eds. St. Louis: Concor-
dia; Philadelphia: Fortress Press, 1955 – 1986, vol. 13, s. 52 – 53. 



277

FLEISCHER, Roland – GRAF-
STUHLHOFER, Franz (ed.). 

Theologie und Politik bei 
deutschsprachigen Baptisten in 
Südosteuropa. Dokumentation 

aus der Zeitschrift „Täufer-
Bote“ 1930-42. = Studien zur 

Geschichte christlicher Bewegungen 
reformatorischer Tradition in 

Österreich Bd. 12. Bonn: Verlag für 
Kultur und Wissenschaft / Culture 

and Science Publ. Dr. Thomas 
Schirrmacher 1921. IX+337 pp. 

ISBN 978-3-86269-230-9.

Die hier in den Mittelpunkt ge-
rückte Zeitschrift „Täufer-Bote“ er-
schien monatlich zwischen 1930 
und 1942 und wurde in den deutsch-
sprachigen Baptistengemeinden im 
Südosten Europas gelesen. Dreizehn 
Jahrgänge geben Einblick in eine tur-
bulente Zeitepoche, die bestimmt war 
von der Umwälzung der politischen 
Verhältnisse in Europa, insbesondere 
in jenem Raum, der vielfach als „Zwi-
scheneuropa“ apostrophiert wurde 
– zwischen der Sowjetunion im Os-
ten und Deutschland im Westen. Die 
Zeitschrift umriss mit ihrem Unter-
titel „Monatsschrift der Baptisten-
Gemeinden deutscher Zunge in den 
Donauländern“ den topographischen 
Raum, nämlich die Länder Österreich, 
Tschechoslowakei, Ungarn, Jugoslawi-
en, Rumänien und Bulgarien, die 1925 
zur sogenannten „Donauländermis-
sion“ zusammengeschlossen wurden. 

Die Vorgänge aus christlicher Sicht zu 
reflektieren und zu bewerten, war Ziel 
der Zeitschrift. Es waren vor allem die 
zwei Baptistenprediger Johannes Flei-
scher in Bukarest und Arnold Köster 
in Wien, welche die Herausgabe be-
sorgten und sich darin auch zu Wort 
meldeten. Hinzu gesellte sich der für 
Südosteuropa zuständige Missionsin-
spektor Carl Füllbrandt, der in Russ-
land aufgewachsen im Dienst der 
deutschsprachigen Baptisten Nord-
amerikas stand und mit brennendem 
Interesse am Missionswerk mitwirkte. 
Den Schwerpunkt bildete die theologi-
sche Beurteilung der politischen Zeit-
verhältnisse (S. 8), wobei sie in zehn 
Themenbereichen gegliedert wurde: 
Themen von Bibelkursen für Prediger 
(S. 11 ff.), der Umgang mit der Bibel 
als dem von Gott inspirierten Wort 
(S. 21 ff.), der Ausblick auf die Endzeit 
und das zukünftige Reich Gottes (S. 
29 ff.), die konfesssionelle Einordnung 
des Baptismus, beginnend mit einer 
Balthasar Hubmaier-Memoria und 
konkretisiert am Beispiel des Streits 
um die Kindertaufe (S. 79 ff.), diverse 
theologische Zugänge (S. 119 ff.), etwa 
zum Entwurf einer christlichen Welt-
anschauung (S. 159 ff.), weiters Bibel-
text-Predigten (S. 175 ff.), sodann Isra-
el und Juden als Thema der Theologie 
(S. 201 ff.), schließlich die Auseinan-
dersetzung mit dem Nationalsozialis-
mus mit einer beachtlich hellsichtigen 
Analyse der Deutschen Christen (S. 
233 ff.), dem Kommunismus in der So-

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 2

Recenzie, anotácie – Review – Kritik – Könyvszemle – 
Reconzje i omówienia



Recenzie, anotácie

278

wjetunion mit Berichten über die dor-
tigen Christenverfolgungen (S. 301 ff.) 
und zuletzt diverse Weltnachrichten 
wie den staatlich verordneten Schin-
to-Kult in Japan, den Bürgerkrieg in 
Spanien, die Vernichtung der Kurden 
(S. 329 ff.). Das Buch lasse, so der Wer-
betext auf dem Umschlag, „eine ver-
gangene Welt lebendig werden“. Dem 
ist nichts hinzuzufügen. 

Karl W. Schwarz 

KÓNYA, Peter (ed.). Imrich 
Thököly – Thököly Imre. Jeho život, 
povstanie a doba/Élete, felkelése és 
kora. Prešov: Prešovská univerzita 

v Prešove, 2023.  
ISBN 978-80-555-3205-9.

Publikácia Imrich Thököly – jeho ži-
vot, povstanie a doba predstavuje roz-
siahly interdisciplinárny zborník ve-
novaný jednej z najvýraznejších postáv 
ranonovovekých uhorských a  sloven-
ských dejín – Imrichovi Thökölymu 
(1657 – 1705). Kolektív autorov, pod 
vedením historika Petra Kónyu, ponú-
ka nový, kritický a zároveň historicky 
pohľad na osobnosť kuruckého vodcu, 
jeho životný príbeh a spoločensko-po-
litické prostredie, v ktorom pôsobil. 

V  úvode knihy editor zdôrazňuje, 
že na postavu Imricha Thökölyho bolo 
dlhé desaťročia nazerané cez deformu-
júcu optiku dobovej propagandy, ktorá 
ho – pre jeho spojenectvo s  Osman-
skou ríšou – vykresľovala ako zradcu 
kresťanstva či „tureckého kráľa“. Au-
tori publikácie sa snažia tento obraz 
korigovať, vytrhnúť Thökölyho z  čier-
no-bieleho videnia dejín a predstaviť ho 
ako komplexnú historickú osobnosť, 
ktorej rozhodnutia boli determinova-
né situáciou, dobovým myslením, ná-

boženským napätím i  politickými zá-
ujmami. Kniha pozostáva z  viacerých 
samostatných štúdií, ktoré vytvárajú 
široký obraz Thökölyho osobnosti, ro-
diny, vzťahov, protivníkov, spojencov 
a  dobovej spoločnosti. Publikácia tak 
nepredstavuje len životopis či vojenské 
dejiny, ale aj sociálne, kultúrne a poli-
tické pozadie, ktoré je nevyhnutné pre 
pochopenie jeho pôsobenia.

Úvodná štúdia od Czigányho Istvá-
na Egy ifjú száműzött, aki felforgatta 
a  Magyar Királyságot prináša portrét 
mladého Imricha Thökölyho, ktorého 
formovali udalosti po smrti jeho otca 
Štefana Thökölyho, popraveného po 
neúspešnom Wesselényiho sprisahaní. 
Autor detailne približuje Thökölyho 
detstvo, nútený exil, výchovu a  okol-
nosti, ktoré ho priviedli k politickému 
radikalizmu. Štúdia zdôrazňuje, že 
práve trauma vyhnanstva, straty ma-
jetku a  rodovej cti výrazne ovplyvni-
la jeho rozhodnutie postaviť sa proti 
habsburskej moci a  bojovať za navrá-
tenie šľachtických práv a  náboženskej 
slobody.

G. Etényi Nóra Thököly Imre képe 
a korabeli Nyugat-Európában – autor-
ka sa venuje obrazu Thökölyho v očiach 
západoeurópskej spoločnosti. Využíva 
pramene z  dobovej tlače, diplomacie. 
Kým protestantské krajiny ho niekedy 
vnímali ako obrancu slobody a  nábo-
ženských práv, katolícke mocnosti ho 
často vykresľovali ako „tureckého spo-
jenca“. Štúdia presvedčivo dokumen-
tuje, že Thökölyho reputácia bola do 
veľkej miery výsledkom politickej ma-
nipulácie, nie objektívnej reality.

Gyulai Éva v  kapitole s  názvom 
A  Thökölyek ősanyja: Nagylucsei Dóc-
zy Zsuzsanna bárónő (1565 – 1596) és 
családja odhaľuje staršie rodinné po-
zadie Thökölyho, konkrétne líniu jeho 



Recenzie, anotácie

279

starej matky Zuzany Dóczyovej. Au-
torka posúva pozornosť od politických 
dejín k sociálnej histórii, čím približuje 
Thökölyho korene a rodinné dedičstvo.

Ďalšia štúdia od Viskolcz Noé-
mi Thökölyek és Esterházyak porov-
náva dva významné uhorské rody 
– Thökölyovcov a  Esterházyovcov. 
Zameriava sa na ich odlišné politické 
orientácie, rodové stratégie, nábožen-
ské postoje a spoločenské ambície. 

Balogh Judit sa venuje v  kapitole 
Thököly Imre és Teleki Mihály kapcso-
lata turbulentnému vzťahu Thököly-
ho s  jedným z  najvýznamnejších sed-
mohradských politikov, Mihályom 
Telekim. Ich spojenectvo, založené na 
spoločnom odpore proti Habsburgov-
com, bolo neraz sprevádzané napätím 
a nedôverou. 

Štúdia Thököly Imre és Jan III. So-
bieski od autora Gebeiho Sándora skú-
ma vzťah medzi Thökölym a poľským 
kráľom Jánom III. Sobieskim. Autor 
zdôrazňuje diplomatické pozadie ich 
kontaktov, úlohu Poľska v  stredoeu-
rópskej politike i zložité manévre, kto-
rými sa Thököly snažil získať podporu 
pre povstanie. Kapitola odhaľuje aj to, 
ako Sobieski vnímal Thökölyho posta-
venie medzi Habsburgovcami a  Os-
manskou ríšou.

V centre pozornosti štúdie Thököly 
Imre ismeretlen hadiszabályzata 
(1680) je málo známy Thökölyho vo-
jenský poriadok z roku 1680. Vojenské 
pravidlá odhaľujú prekvapivo discipli-
novanú a modernú predstavu o vedení 
armády. Mészáros Kálmán ukazuje, že 
Thököly bol schopný organizátor, kto-
rý dokázal vytvoriť efektívne vojenské 
štruktúry a  prispôsobiť ich dobovým 
požiadavkám.

Štúdia od Petra Kónyu Prešov – 
centrum povstania Imricha Thökölyho 

opisuje, ako sa Prešov stal hlavným 
sídlom povstaleckej správy. Autor pri-
bližuje politické, spoločenské i kultúr-
ne dianie v meste, fungovanie povsta-
leckej administratívy a  každodenný 
život počas povstania. 

Štúdia sa zameriava na región Spi-
ša s názvom Spiš za kuruckých vpádov 
a v čase povstania Imricha Thökölyho, 
ktorý bol výrazne poznačený kuruc-
kými vpádmi. Ivan Mrva detailne opi-
suje miestne politické pomery, hospo-
dárske škody, ale aj postoje spišských 
miest a obyvateľstva. 

Vladimír Segeš v  kapitole Druhy 
vojsk, stratégia a taktika v období sta-
vovských povstaní a  protiosmanských 
vojen poskytuje prehľad vojenského 
fungovania povstaleckých i cisárskych 
vojsk. Vysvetľuje taktiku kurucov, ich 
pohyblivosť, používanú výzbroj a  dô-
vody ich úspechov. 

Kapitola od Annamária Kónyová 
Povstanie Imricha Thökölyho a uhorský 
protestantizmus analyzuje náboženské 
pozadie povstania. Autorka poukazuje 
na to, že Thököly bol dlhodobo vníma-
ný ako ochranca protestantských záuj-
mov, čo mu prinieslo podporu širokých 
vrstiev uhorského obyvateľstva. Štúdia 
približuje represie voči protestantom, 
ich očakávania a  dôvody, prečo sa 
v mnohých regiónoch stali najspoľahli-
vejšími spojencami kuruckého hnutia.

Lucia Šteflová v  štúdii Kežmarskí 
evanjelickí farári v 17. storočí poskytu-
je lokálny pohľad na náboženské dianie 
v Kežmarku. Kapitola prináša portréty 
evanjelických duchovných, ich osudy 
počas násilných rekatolizačných zá-
sahov a ich vzťah k Thökölymu, ktorý 
mal ku Kežmarku osobitný postoj. 

Záverečná štúdia Slobodomurárske 
lóže s menom vodcu protihabsburských 
povstaní sleduje dlhý tieň Thökölyho 



Recenzie, anotácie

280

mena, ktoré sa objavuje v názvoch slo-
bodomurárskych lóží v  Uhorsku ešte 
dlho po jeho smrti. Martin Javor uka-
zuje, že Thököly sa stal symbolom od-
poru, slobody a nepoddajnosti, čo do-
kazuje, že jeho povesť mala v kultúrnej 
pamäti dlhodobý ohlas.

Publikácia Imrich Thököly – jeho 
život, povstanie a doba účinne narúša 
staré stereotypy o Thökölym ako o „tu-
reckom spojencovi“ a  ukazuje ho ako 
komplexnú osobnosť, ktorá bojovala za 
obnovu šľachtických práv, náboženskú 
slobodu a  miestnu autonómiu v  čase 
výraznej centralizácie moci. Jednotlivé 
kapitoly ponúkajú rôzne perspektívy – 
politickú, sociálnu, vojenskú, rodinnú 
i náboženskú – čo vytvára mnohovrs-
tevnatý obraz povstania a jeho vodcu. 

Katarína Muchová

SOMOGYI, Alfréd (ed.) a kol. 
Sto rokov. Dejiny Reformovanej 
kresťanskej cirkvi na Slovensku 

od osamostatnenia po súčasnosť. 
Ústredie kultúry a osvety 

Reformovanej kresťanskej cirkvi na 
Slovensku, 2023. 211 s.  

ISBN 978-80-89964-29-1.

Publikácia Sto rokov: Dejiny Refor-
movanej kresťanskej cirkvi na Sloven-
sku – od osamostatnenia po súčasnosť 
predstavuje najkomplexnejší synteti-
zujúci prehľad o  vývine Reformova-
nej kresťanskej cirkvi na Slovensku 
v  období rokov 1918 – 2023. Dielo 
vzniklo pri príležitosti storočnice sa-
mostatnej existencie cirkvi po rozpa-
de Rakúsko-Uhorska a  má charakter 
kolektívnej monografie, ktorá spája 
historickú, teologickú a  spoločensko-
vednú perspektívu. Kniha vyšla pod 
záštitou Ústredia kultúry a  osve-

ty Reformovanej kresťanskej cirkvi 
na Slovensku a  jej vydanie podporili 
BETHLEN GÁBOR ALAP, Univerzita 
J. Selyeho a Teologický inštitút J. Cal-
vína. Publikácia je dvojjazyčná. Na jej 
príprave sa podieľal rozsiahly autorský 
kolektív zložený z  cirkevných histori-
kov, teológov, pedagógov a duchovných 
osobností cirkvi – medzi nimi Alfréd 
Somogyi, Zsolt Buza, Attila Lévai, Fe-
renc Tömösközi, Jákób Széles, Ibolya 
Szamborovszky Nagy a  ďalší. Publi-
kácia má nielen dokumentárny, ale aj 
reflexívny charakter: nesleduje deji-
ny cirkvi ako izolovaný fenomén, ale 
ako súčasť národných a  menšinových 
dejín, najmä maďarskej reformovanej 
komunity na území Slovenska. Autori 
sledujú vývoj cirkvi v neustále menia-
cich politických, spoločenských a kul-
túrnych kontextoch – od obdobia prvej 
Československej republiky, cez roky 
druhej svetovej vojny a  komunistickej 
diktatúry, až po demokratickú trans-
formáciu po roku 1989 a  súčasnosť. 
Základnou ambíciou diela je ukázať, 
že reformovaná cirkev – hoci početne 
menšia a etnicky prevažne maďarská – 
mala a má významnú úlohu pri formo-
vaní duchovného a  kultúrneho života 
na Slovensku. Cirkev sa ukazuje ako 
nositeľka kontinuity, ale aj ako inšti-
túcia, ktorá bola nútená prispôsobovať 
sa zmenám hraníc, ideológií a štátnych 
režimov, pričom si uchovala vnútornú 
identitu a misijné poslanie.

Dielo je zostavené v  chronologic-
ko-tematickej štruktúre. Jednotlivé ka-
pitoly sledujú vývoj v presne vymedze-
ných časových obdobiach (napr. 1918 
– 1923, 1945 – 1989, po roku 1989) 
a  zároveň analyzujú osobitné tema-
tické celky – ako cirkevná legislatíva, 
školstvo, misia, diakonia, cirkevná tlač, 
hudba či zahraničné kontakty. Autori 



Recenzie, anotácie

281

čerpajú zo širokého spektra primár-
nych prameňov – cirkevných archívov, 
protokolov synod a konventov, osobnej 
korešpondencie duchovných, dobovej 
tlače i  archívnych dokumentov štát-
nej správy. Špecifickým metodologic-
kým prístupom je uplatnenie dvojitej 
perspektívy: národno-cirkevnej (ako 
samostatnej vetvy svetovej reformo-
vanej tradície) a  menšinovo-etnickej 
(ako duchovného zázemia maďarskej 
komunity na Slovensku). Publikácia 
tak presahuje rámec čisto konfesio-
nálnej histórie a stáva sa významným 
príspevkom k spoločným dejinám Slo-
venska a Maďarska.

Publikácia obsahuje viac než dvad-
sať samostatných odborných štúdií, 
ktoré sú rozdelené do tematických 
blokov. Každý z  nich sa venuje urči-
tému obdobiu alebo špecifickej ob-
lasti života Reformovanej kresťanskej 
cirkvi. Úvodnú časť diela tvorí blok 
textov historika Alfréda Somogyiho, 
ktorý podáva komplexný obraz prvých 
rokov po rozpade Rakúsko-Uhorska. 
Kapitola analyzuje, ako vznik nové-
ho štátu – Československa – zásadne 
ovplyvnil postavenie reformovaných 
zborov. Kým do roku 1918 boli pev-
nou súčasťou Maďarskej reformovanej 
cirkvi, nová hranica ich administra-
tívne odrezala od materských inštitú-
cií v Budapešti. Somogyi rekonštruuje 
prvé rokovania cirkevných predstavi-
teľov s československými úradmi, naj-
mä rozhovor medzi biskupom Kál-
mánom Révészom a  vládnym radcom 
Štefanom Štundom z roku 1919. Autor 
opisuje aj postupné formovanie dvoch 
dištriktov – Predtisského a  Pridunaj-
ského – ktoré položili základ pre vznik 
samostatnej Reformovanej kresťanskej 
cirkvi na území Slovenska. Nasledu-
jú kapitoly, ktoré rozoberajú vnútro-

cirkevné zápasy o  legitimitu nových 
štruktúr, otázku jazykovej a  národnej 
identity, a  tiež memorandá zasielané 
prezidentovi Masarykovi. Tieto do-
kumenty vyjadrovali snahu o uznanie 
cirkvi ako autonómnej, no zachováva-
júcej svoju maďarskú tradíciu. Záve-
rečná časť úvodného bloku opisuje kľú-
čovú udalosť – zvolanie prvej synody 
v Leviciach v roku 1923, ktorá oficiálne 
potvrdila vznik samostatnej cirkevnej 
organizácie.

Druhý tematický celok sleduje vý-
voj cirkvi v rokoch prvej Českosloven-
skej republiky. Autor Béla Harsányi 
v  kapitole Bratislavská synoda v  roku 
1928 dokumentuje postupnú inštitu-
cionalizáciu a  upevnenie vnútorných 
štruktúr Reformovanej kresťanskej 
cirkvi. Ibolya Szamborovszky Nagy 
a Ferenc Radvánszky sa venujú cirkev-
nému životu na Podkarpatskej Rusi, 
kde spolu žili Maďari, Rusíni a Slová-
ci. Kapitola Attilu Petheőa a  Ferenca 
Tömösköziho o  cirkevnom školstve 
analyzuje sieť reformovaných škôl, ich 
boj o prežitie po znárodnení a štátnej 
kontrole. Vilmos Galo opisuje rozvoj 
laických misijných hnutí a obnovu du-
chovného života, kým Zsolt Czinke sa 
venuje cirkevnej tlači a  významu ná-
boženskej publicistiky pre zachovanie 
identity cirkvi.

Tretí blok sa sústreďuje na prelo-
mové obdobie druhej svetovej vojny. 
V  textoch Alfréda Somogyiho a  jeho 
spolupracovníkov sa objasňuje, ako 
zmeny hraníc po Viedenskej arbitrá-
ži v  roku 1938 rozdelili reformované 
zbory medzi Maďarsko a  Slovensko. 
Opísané sú problémy farárskeho zbo-
ru, školstva a  majetkov, ktoré sa po 
roku 1938 ocitli pod rôznymi právny-
mi režimami. Autori zachytávajú aj 
povojnovú obnovu po roku 1945, keď 



Recenzie, anotácie

282

cirkev musela čeliť odsunu a deportá-
ciám veriacich maďarskej národnosti, 
ako aj strate právneho uznania v  nie-
ktorých regiónoch. Tento rozsiahly 
tematický blok tvoria kapitoly autorov 
Zsolta Buzu, Ladislava Csomu, Gézu 
Erdélyiho a Lászlóa Fazekasa. Ich prí-
spevky sa sústreďujú na vnútorný vý-
voj Reformovanej kresťanskej cirkvi 
v  čase komunistického režimu, keď 
cirkev stratila väčšinu svojich inštitú-
cií a bola podriadená štátnej kontrole. 
Kapitola Bratislavská synoda v  roku 
1951, reorganizácia cirkvi a  obdobie 
biskupstiev Imricha Vargu a  Žigmun-
da Horvátha (1953 – 1988) podrobne 
rozoberá proces tzv. „štátom riadenej 
obnovy“ cirkvi. Autori sledujú, ako sa 
menila štruktúra dištriktov, vznika-
li nové orgány (napr. biskupské úrady 
v  Bratislave a  Košiciach) a  ako sa cir-
kev musela prispôsobovať socialistic-
kému právnemu rámcu. Zsolt Buza 
analyzuje obdobie biskupstva Eugena 
Mikóa (1988 – 1996), ktoré premostilo 
dva režimy – koniec totality a začiatok 
demokracie. Géza Erdélyi a László Fa-
zekas spracovali úseky vývoja po roku 
1970, dokumentujúc represie, ideolo-
gické tlaky, ale aj prejavy duchovného 
odporu.

Nasledujúce kapitoly sa venujú ob-
dobiu po Nežnej revolúcii, keď cirkev 
nadobudla späť slobodu a  začala ob-
novovať svoje štruktúry. Autor Róbert 
Géresi analyzuje transformačné pro-
cesy po roku 1989 – obnovenie diako-
nických a misijných organizácií, vznik 
nových škôl a  obnovenie kontaktov 
s  partnerskými cirkvami v  zahraničí. 
Juraj Brecko vysvetľuje proces vzniku 
slovenských seniorátov, čím dokumen-
tuje prechod od jazykovo homogénnej 
k dvojjazyčnej cirkvi. Attila Lévai a At-
tila Petheő rozvíjajú tému reformova-

ného školstva a teologického vzdeláva-
nia, opisujúc historické korene a rozvoj 
reformovaných gymnázií i  založenie 
Reformovanej teologickej fakulty Uni-
verzity J. Selyeho v  roku 2004. Ďalšie 
kapitoly sa venujú špecifickým ob-
lastiam: Kinga Süll analyzuje vývoj 
cirkevnej hudby, Miklós Kiss opisuje 
činnosť Zväzu mladých reformova-
ných Firesz, Tímea Czinke predstavuje 
detskú misijnú organizáciu Fireszke, 
Zsuzsanna Tóth skúma rómsku mi-
sijnú prácu O krok bližšie, Éva Antala 
sa venuje väzenskej misii, zatiaľ čo Ju-
raj Brecko, Mária Géciová a  Jaroslav 
Széles opisujú diakonickú organizáciu 
Re-Mi-Dia. Záver tematického bloku 
dopĺňajú štúdie Évy Fritz Beke, Szilár-
da Harisa, Alfréda Somogyiho a Attilu 
Palcsóa, ktoré sa zameriavajú na vývoj 
cirkevnej tlače, diakonie a  zahranič-
ných vzťahov. 

Reformovaná cirkev sa po roku 
1918 stala dôležitou inštitúciou ucho-
vávania maďarského jazyka, kultúry 
a duchovnej tradície, pričom sa nikdy 
neuzavrela pred slovenským prostre-
dím. Autori mapujú napätia i  snahy 
o spolužitie s politickou mocou a uka-
zujú, že cirkev zostala verná svojmu 
duchovnému poslaniu. Text dopĺňajú 
fotografie, dokumenty a dobové zázna-
my. Publikácia Sto rokov je nielen his-
torickým zborníkom, ale aj kolektív-
nou pamäťou reformovanej komunity 
na Slovensku. V  kontexte slovenskej 
cirkevnej historiografie ide o  príspe-
vok, ktorý systematicky zachytáva vý-
voj menšinovej konfesie počas storo-
čia hlbokých politických a kultúrnych 
premien. 

Katarína Muchová



Recenzie, anotácie

283

KÓNYA, Peter (ed.) a kol. 
Pramene k cirkevným dejinám 
Uhorska v ranom novoveku = 
Források a koraújkori magyar 

egyháztörténethez. Prešov: 
Prešovská univerzita, 2024. 315 s. 

ISBN 978-80-555-3491-6.

Publikácia Pramene k  cirkevným 
dejinám Uhorska v  ranom novoveku 
= Források a  koraújkori magyar egy-
háztörténethez zdôrazňuje význam 
historických prameňov pre cirkevné 
dejiny, nutnosť ich kritického spraco-
vania a potrebu reinterpretovať aj javy 
považované v  cirkevnej historiogra-
fii za „ustálené“. Autori poukazujú na 
nevyhnutnosť prepájania cirkevných 
dejín s modernou historickou metodo-
lógiou, pretože mnohé cirkevné tradí-
cie zotrvávajú na starších naratívoch 
a len pozvoľna prijímajú nové vedecké 
poznatky. Zároveň upozorňuje aj na 
špecifiká cirkevných prameňov – na 
ich stredoveké korene, teologické zaťa-
ženie, konfesionálne rámce i dlhodobé 
tradície opisovania vlastnej minulosti. 

Prvú odbornú štúdiu predstavuje 
Lucia Šteflová v kapitole Vybrané pra-
mene k  dejinám Evanjelickej cirkvi a. 
v. v Uhorsku. Autorka prináša ucelený 
prehľad prameňov dokumentujúcich 
vývoj evanjelických komunít v  Uhor-
sku, pričom detailne vysvetľuje povahu 
cirkevných archívov, obsah cirkevných 
správ a  vizitácií. Nasledujúca kapito-
la Martina Wernischa Konfessionelle 
Verhältnisse in Böhmen und Mähren 
um 1580 im Spiegel zeitgenössischer Be-
richte približuje konfesionálne pomery 
v  Čechách a  na Morave okolo roku 
1580 na základe súdobých správ. Autor 
poukazuje na pluralitu reformačných 
prúdov. Marcela Domenová v kapitole 
Inkunábuly z  františkánskych knižníc 

(východného Slovenska) v  Martine I.: 
Knižnica Františkánov z Nižnej Šebas-
tovej predstavuje najstaršie tlače – in-
kunábuly – zachované v  knižniciach 
františkánskych kláštorov. Autorka sa 
venuje ich tematickej skladbe, pôvodu, 
proveniencii, liturgickému využívaniu 
aj kultúrnej hodnote. Práca ukazuje, 
že knižnice františkánov neboli len 
úložiskami kníh, ale centrami vzdela-
nosti, ktorými prechádzali teologické 
podnety, európske intelektuálne tren-
dy a  ktoré sprostredkovali duchovnú 
literatúru miestnemu kléru i  laikom. 
Barnabás Guitman analyzuje štúdiu 
Daniél Waechter kisszebeni krónikája, 
ktorá predstavuje sabinovskú kroniku 
ako prameň k dejinám mesta Sabinov 
i  širšieho regiónu. Zoltán Csepre-
gi v  kapitole 17. századi evangélikus 
gimnáziumok diáknévsorainak rekon-
strukciója: Bártfától Pozsonyig rekon-
štruuje zoznamy študentov evanjelic-
kých gymnázií 17. storočia a analyzuje 
ich geografický a  sociálny pôvod. Eva 
Kowalská prispieva štúdiou Čo dokážu 
prezradiť o  stave evanjelickej a. v. ko-
munity štyri listy Joachima Heinricha 
Campeho do Uhorska? (1788 – 1792), 
ktorá odhaľuje vnútorné napätia i sna-
hu o  modernizáciu evanjelických škôl 
a  cirkevných štruktúr. László Szögi 
v  kapitole Jezsuita egyetemek és aka-
démiák új forrásai a  16–18. századi 
Magyarországon és Erdélyben pre-
zentuje nové pramene k  dejinám je-
zuitského vzdelávania. Eduard Lukač 
rozpracúva kapitolu Školské zákony 
a poriadky ako významné pramene pre 
poznanie histórie edukácie, kde zdô-
razňuje ich význam pre poznanie pe-
dagogickej praxe. Éva Gyulai v  štúdii 
Dél-abaúji evangélikus gyülekezetek és 
lelkészek egyháztörténeti forrásai a 18. 
századból sa zameriava na evanjelické 



Recenzie, anotácie

284

dejiny v 18. storočí. Peter Šturák v ka-
pitole Vybrané pastierske listy a obež-
níky mukačevských biskupov Jána 
Bradáča a  Andreja Bačinského ako 
pramene k  cirkevným dejinám Muka-
čevskej eparchie predstavuje pastierske 
listy ako jedinečný prameň cirkevnej 
praxe. Jaroslav Coranič v štúdii Struč-
né dejiny Košického gréckokatolíckeho 
vikariátu opisuje dejiny významnej 
gréckokatolíckej inštitúcie. Poukazuje 
na historické okolnosti jeho vzniku, na 
jeho úlohu pri konsolidácii gréckoka-
tolíckej komunity a na osobnosti, ktoré 
formovali cirkevnú správu v  metro-
politnej oblasti Košíc. Maďarský his-
torik Attila Verók spracoval kapitolu 
A Weimari Acta historico-ecclesiastica 
című folyóirat magyar vonatkozású hí-
rei a 18. században, v ktorej analyzuje 
významné teologické periodikum 18. 
storočia. Verók ukazuje, akým spôso-
bom sa v  nemeckom odbornom pro-
stredí reflektovalo náboženské dianie 
v Uhorsku, a tým odhaľuje aj medziná-
rodné prepojenia medzi evanjelický-
mi cirkevnými intelektuálmi. V ďalšej 
štúdii Peter Kónya skúma jedinečný 
regionálny prameň v  kapitole Kroni-
ka cyrkwy ewangelicke solanske – vý-
znamný prameň pre poznanie nielen 
cirkevných dejín obdobia tolerancie. 
Solianska evanjelická kronika pred-
stavuje výnimočný zdroj informácií 
o  živote miestnej komunity, jej kaž-
dodennosti, školstve, osobnostiach 
a  konfliktoch. Annamária Konyová 
v kapitole Dejiny reformovaných zborov 
v  svetle zborových kroník (na príklade 
kroniky reformovaného zboru v Slanci) 
analyzuje výpovednú hodnotu refor-
movaných zborových kroník. V štúdii 
Istvána Horvátha a Adrienn Tengelyo-
vej Pók József ‘Protocollum parochiale’ 
– ja avagy egy plébániai jegyzőkönyv 

forrásértékének tanulságai je analy-
zovaný farský protokol ako unikátny 
prameň s  vysokou dokumentárnou 
hodnotou. Autori v  ňom vidia odraz 
každodenného života jednej katolíckej 
farnosti. Vavrinec Žeňuch v  kapitole 
Duchovenstvo a  obyvatelia v  mestách 
a dedinách Užskej stolice v  roku 1746 
rekonštruuje konfesionálnu, etnickú 
a  sociálnu štruktúru regiónu. Klau-
dia Sokolová v  kapitole Cirkevný zbor 
Marhaň v  obraze kanonickej vizitá-
cie z  roku 1806 interpretuje vizitačný 
protokol ako komplexný zdroj o stave 
cirkvi. Dávid Molnár v  kapitole Jan 
Dvoreczky: Krisztus keresztje és a vörös 
szocializmus című művének történeti 
kontextusai és magyarországi recep-
ciója rozpracúva myšlienkové pozadie 
diela, ktoré prepája kresťanskú ideoló-
giu s kritikou socializmu. Autor ukazu-
je, ako bolo dielo prijaté v maďarskom 
intelektuálnom prostredí, a  sleduje 
jeho vplyv na dobovú teologickú dis-
kusiu. Miklós Czenthe sa vo svojej štú-
dii Trianon hatása a felvidéki (szlová-
kiai) magyar evangélikusokra venuje 
dopadu Trianonu na život maďarských 
evanjelikov na Slovensku. Sleduje re-
organizáciu cirkevnej správy, zmeny 
vo vzdelávacom systéme, materiál-
ne ťažkosti a  novú identity komunity 
ocitnutej v novom štáte. Daniel Slivka 
v  štúdii Typológia zaniknutých židov-
ských náboženských objektov – synagóg 
na východnom Slovensku predstavuje 
architektonické typy synagóg a ich re-
gionálne špecifiká.

Zborník predstavuje mimoriad-
ne dôležitý príspevok pre cirkevnú 
históriu Slovenska a  strednej Európy. 
Spája množstvo špecializovaných štú-
dií, ktoré vychádzajú z  primárnych 
prameňov, a  prináša nové interpretá-
cie aj doposiaľ neprebádané materiály. 



Recenzie, anotácie

285

Publikácia je ukážkou toho, ako môže 
interdisciplinárna spolupráca posunúť 
výskum vpred a ako sú regionálne de-
jiny schopné obohatiť celkový obraz 
o vývoji cirkevných komunít.

Katarína Muchová

VOJTAŠŠÁK, J. Môj životopis. 
Bytča: Slovenský dejepisný spolok, 

o. z. 2025. 160 s.  
ISBN 978-80-973443-9-9.

Už takmer 3 desaťročia sa odohrá-
va beatifikačný proces Božieho služob-
níka otca Jána Vojtaššáka. S odstupom 
60 rokov od jeho úmrtia svetlo sveta 
uzrelo 4. vydanie autobiografie toh-
to spišského biskupa, pri čítaní ktorej 
sa možno oboznámiť s  jeho životný-
mi osudmi. Monografia pozostáva po 
Úvodnom slove historika Františka 
Vnuka zo 43 kapitol, Doslovu a príloh.

V Úvodnom slove poukazuje Fran-
tišek Vnuk na asketický život, národo-
vectvo i  horlivosť Jána Vojtaššáka, za 
ktoré bol totalitným režimom po roku 
1945 prenasledovaný. Už v marci 1945 
bolo Povereníctvom vnútra nariadené 
jeho zaistenie „z  dôvodov štátnej bez-
pečnosti a  pre konsolidáciu pomerov“, 
pričom od mája 1945 strávil 7 mesia-
cov vo väzení v  Štiavniku. V  rámci 
proticirkevných reštrikcií novej komu-
nistickej moci bol v  júni 1949 na bis-
kupský úrad Spišskej diecézy dosadený 
vládny zmocnenec a  napokon v  sep-
tembri 1950 došlo k  odvlečeniu Jána 
Vojtaššáka z jeho biskupského sídla do 
ruzynskej väznice pri Prahe. V procese 
s „tromi zradnými biskupmi“ bol v ja-
nuári 1951 odsúdený na tresty odňatia 
slobody v  dĺžke 24 rokov, prepadnu-
tia majetku, stratu občianskych práv 
v  dĺžke 10 rokov a  peňažný trest 500 

000,- Kčs, ako i  povinnosť náhrady 
trov súdneho konania. V období 1951 
až 1956 tak k  miestam jeho pobytu 
patrili väznice vo Valdiciach, Leopol-
dove a  Ilave. Dočasného prepustenia 
sa dočkal až počas „odmäku“ v  roku 
1956, kedy bol prevezený do Charitné-
ho domu dôchodcov v ďalekom Děčí-
ne. Na návrh jeho častého návštevníka 
Mons. Viktora Trstenského ako kňaza 
spišskej diecézy napísal Ján Vojtaššák 
počas svojho nedobrovoľného českého 
exilu svoj životopis, ktorý V. Trstenský 
v  roku 1968 odovzdal knižnici Slo-
venského ústavu Sv. Cyrila a  Metoda 
v Ríme. 

V  kapitole Slovo úvodom Ján Voj-
taššák zdôraznil jeho záľubu v  čítaní 
životopisov, najmä tých vlastnoručne 
napísaných. Svoju biografiu začal písať 
v  roku 1957 v  Charitnom dome dô-
chodcov v  Děčíne, pričom ju dopísal 
po dlhšej prestávke v Dome charity pre 
katolíckych kňazov v  Senohraboch. 
Z kapitoly Rodné údaje vyplýva zmien-
ka o narodení otca biskupa 14. novem-
bra 1877 v obci Zakamenno-Klin, teda 
súčasnom Zákamennom. V rodine bo-
hatej na potomstvo patril medzi 11 
detí roľníka Antona Vojtaššáka a Anny, 
rod. Klimčíkovej. O  náboženskom cí-
tení rodiny Vojtaššákových sa možno 
dozvedieť aj z  kapitoly Otec v  službe 
chrámovej. Práve otec budúceho spiš-
ského biskupa nahradil v kostole obce 
Zákamenné prestárleho kostolníka 
v jeho funkcii, synovia Antona Vojtaš-
šáka sa postupne priučovali miništro-
vaniu na omšiach. Kapitola Moje prvé 
služby pojednáva o pasení teliat miest-
neho farára malým Jánom Vojtaššá-
kom, ale tiež o jeho miništrovaní už od 
siedmeho roku veku. Autor sa v svojich 
spomienkach rozpamätával aj na orga-
nistu zo Zákamenného Jána Hubčíka, 



Recenzie, anotácie

286

ktorý v  obci pôsobil tiež ako učiteľ. 
O  prvých trestoch sa autor zmienil 
v  kapitole Moje školenie, a  to práve 
v  súvislosti s  úvodnými rokmi jeho 
školskej dochádzky. Mladý Janko bol 
v tomto období potrestaný výpraskom 
trstenicou za vysmievanie sa spolužia-
kovi. Kapitola Školský výlet popisuje 
zbieranie chrústov počas výletu 
z  „normálky“, teda ľudovej školy, na 
miestnu Kalváriu v jeden májový deň. 
Krátka kapitola Moje kostolníčenie pri-
bližuje otváranie kostola Jánom Voj-
taššákom pred tým, ako mal miništro-
vať na Svätých omšiach. Túto činnosť 
vynechával iba v  čase, ak ráno okolo 
pol šiestej – šiestej pásaval v obci rožný 
statok. Z kapitoly V službe pastiera sa 
možno dozvedieť, že Ján Vojtaššák pá-
sol tiež dobytok svojich krstných rodi-
čov, pričom krstnou mamou mu bola 
sestra jeho otca. Krstný otec mu vyro-
bil husle, na ktorých potom malý Janko 
pri pasení hrával. V kapitole Na škole 
u ujca je rozoberaný nástup desaťroč-
ného Jána do ľudovej školy v Stankova-
noch, kde brat jeho matky Anton 
Klimčík pôsobil ako farár, jeho syno-
vec sa uňho na fare aj ubytoval. Už ako 
piatak sa Ján Vojtaššák začal učiť v ško-
le maďarský jazyk. Zážitky s ujcovým 
psom i mačkou sú predmetom kapitoly 
Spríjemnené chvíle. Pobyt v Stankova-
noch Jánovi Vojtaššákovi uľahčoval 
i  ujec, ktorý si aj ako farár vedel zo 
svojho synovca napr. 1. apríla vystreliť. 
Negatívne spomienky sa u autora v ka-
pitole Nehoda a  strach z nej viažu na 
rozbitie jednej fľaše s  prírodnou síro-
vou vodou, po ktorej sa autor s  poci-
tom viny schoval v drevárni. Napokon 
po jeho objavení ujec svojho synovca 
bez následkov uchlácholil. Na fare sa 
Ján Vojtaššák zoznamoval aj s tlačovi-
nami, kapitola Prvé moje noviny uvá-

dza jeho zoznámenie sa s  promaďar-
ským titulom Vlasť a  svet, 
humoristickým Černokňažníkom 
a nemeckojazyčnou tlačou Katholische 
Kirchenzeitung. Práve kapitola Katho-
lische Kirchenzeitung sa venuje tomuto 
týždenníku, ktorý bol Antonovi Klim-
číkovi doručovaný týždenne zo 
Salzburgu. Samotný nemecký jazyk 
patril v  tomto období k  povinným 
predmetom výučby na ľudových ško-
lách od 3. ročníka. Rok 1889 popisuje 
kapitola Rozhodnutie študovať na 
strednej škole v Trstenej, tam jedenásť-
ročný Ján nastúpil na Kráľovsko-kato-
lícke nižšie gymnázium. Jeho triednym 
profesorom sa stal neskorší prvorepub-
likový senátor za Slovenskú ľudovú 
stranu Ján Kovalik (1861 – 1950). Moje 
ďalšie kostolníčenie v robotné dni je ná-
zov kapitoly vystihujúci trávenie škol-
ských prázdnin autorom v rodnom Zá-
kamennom, kedy zastupoval počas 
robôt svojho otca. Po požiari starého 
kostola v  roku 1893 sa rozhodlo 
o urýchlenom postavení nového v pat-
ronáte Oravského komposesorátu. 
Ďalšiu životnú púť Jána Vojtaššáka ro-
zoberá kapitola Študovanie na gymná-
ziu v Ružomberku. Po 4 rokoch štúdia 
na nižšom gymnáziu pokračoval od 
roku 1893 vo výuke na hlavnom kato-
líckom gymnáziu v  Ružomberku, kde 
patril k  jeho spolužiakom budúci za-
kladateľ Združenia slovenských katolí-
kov v USA Anton Gracík (1878 – 1956). 
Počas štúdia miništroval v gymnaziál-
nom kostole a  neskôr ako kredenciár 
pomáhal za byt a stravu v kláštore pia-
ristov vyučujúcich na gymnáziu. Ne-
príjemný zážitok autora obsahuje kapi-
tola Pivo, ktoré zaškodilo. Raz sa mu 
totiž podarilo dopiť zbytok karvinské-
ho piva zo suda konzumovaného pro-
fesormi z  radov piaristov a  ich zná-



Recenzie, anotácie

287

mych v  miestnej kolkárni, z  čoho mu 
potom bolo zle. V jeho rodisku sa pri-
tom v roku 1893 stal farárom Jozef Voj-
tíček. Pokračovanie v  štúdiu tvorí 
predmet kapitoly Konkurz do seminá-
ra. Po skončení 6. gymnaziálnej triedy 
Ján Vojtaššák s  úspechom absolvoval 
konkurzné konanie do kňazského se-
minára v Spišskej Kapitule. Z kapitoly 
Klerické prázdniny pochádza informá-
cia o účasti Jána Vojtaššáka na žatev-
ných prácach v rodnom Zákamennom 
v  letnom období ako aj o filozofii ako 
jeho dôležitom predmete úvodných 
ročníkov štúdia. Ku kapitole Veselé prí-
hody v seminári patrí príbeh o prefek-
tovi klerikov, ktorého zatvorili v komí-
ne seminára počas kontroly, či tam 
bohoslovci nechodia fajčiť. Aj sám au-
tor skúsil fajčiť fajku, bolo mu však 
z  toho nevoľno a krútila sa mu hlava. 
Kapitola Ako som sa dostal k  fajčeniu 
cigariet opisuje Vojtaššákove fajčiarske 
začiatky na gymnáziu v  Trstenej, kde 
to bolo zakázané a  trestané. Počas 
prvej svetovej vojny si ako farár vo far-
nosti s 9 filiálkami zvykol vyfajčiť jed-
nu cigaretu denne pred spaním počas 
čítania dennej tlače. Pútavá kapitola 
Národnostná otázka v  seminári popi-
suje, ako si v rámci maďarizácie napr. 
jeden bohoslovec zmenil priezvisko 
z  Kapusta na Lipcsei. V  poslednom 
roku Vojtaššákových štúdií sa v semi-
nári iba 3 bohoslovci prihlásili k  slo-
venskej materinskej reči. Posledný rok 
v seminári sa spája s rokom 1901, kedy 
Ján Vojtaššák ukončil svoje štúdiá. 
Jeho prvou kaplánskou zastávkou sa 
stala oravská obec Horná Zubrica, kto-
rá sa stala po prvej svetovej vojne sú-
časťou obnoveného Poľska. Výstižne 
pomenovaná kapitola Kaplánka pribli-
žuje pôsobenie Jána Vojtaššáka v Hor-
nej Zubrici, tamojšia farnosť zahŕňala 

3 obce. Autor sa zdôveruje s  častým 
nočným zaopatrovaním chorých z jeho 
strany, kaplánom tu bol až do roku 
1903. Kvačany boli ďalším pôsobiskom 
mladého kaplána ako dočasného správ-
cu fary, ktorej farár bol ťažko chorý. 
V  tejto veľmi chladnej obci boli pre 
Vojtaššáka navyše tristné ubytovacie 
pomery. Ďalšia farnosť Bijacovce zna-
menala pre Vojtaššáka od roku 1904 
kaplanskú službu pri staršom farárovi 
tejto obce. Zhostil sa pritom hry na hu-
dobný nástroj (harmónium) a venoval 
sa tiež vyučovaniu v  miestnej škole. 
V Bijacovciach oslávil spolu s veriacimi 
i 50-ročné jubileum dogmy o Nepoškvr-
nenom Počatí Panny Márie. Krátko po 
oslavách v  decembri 1904 jeho farár 
zomrel a  Vojtaššák sa stal správcom 
farnosti. Za odmietnutie podpory kan-
didáta liberálnej strany v  parlament-
ných voľbách 1905 bol však preložený 
na miesto kaplána v  obci Podvlk. 
V Podvlku išlo o krátke pôsobenie Jána 
Vojtaššáka v tejto oravskej obci zaviatej 
v tom čase výrazne snehom. Už na jar 
1905 došlo k jeho ďalšiemu preloženiu 
do Zubrohlavy. Ani Zubrohlava mu 
však nadlho k srdcu neprirástla vzhľa-
dom na len pármesačné zdržanie sa 
v  tejto obci počas zastávania postu 
kaplána. Počas tohto obdobia sa pri-
pravoval na synodálnu teda farársku 
skúšku. Ústie bolo už druhou farnos-
ťou, kde došlo počas kaplánstva Jána 
Vojtaššáka k úmrtiu tamojšieho farára. 
Po pár mesiacoch správcovstva fary 
bol v marci 1906 preložený do Tvrdoší-
na. Práve Tvrdošín sa dlhodobejšie za-
písal do pamäti autora, v tomto okres-
nom meste s  5 filiálkami farnosti sa 
zdržal až do septembra 1908. Dokonca 
sa tu zúčastňoval na organizovaní čin-
nosti ochotníckeho divadla v  sloven-
skom jazyku. Národný charakter má 



Recenzie, anotácie

288

kapitola Slovenské povedomie rastie, 
v  tomto období pôsobilo v Uhorskom 
sneme až 7 slovenských poslancov. Au-
tor sa kladne vyjadril k vzniku Sloven-
skej ľudovej strany, s ktorej programom 
sa stotožňoval. V  súvisiacej kapitole 
Vyučovacia reč na škole sa možno 
oboznámiť s tým, že zatiaľ čo tvrdošín-
sky farár ako cirkevný predseda miest-
nej školskej stolice navrhoval za vyučo-
vaciu reč na konfesionálnych školách 
maďarčinu, zapisovateľ tejto stolice 
kaplán Ján Vojtaššák naopak navrhol 
slovenčinu, čo bolo stolicou aj prijaté. 
Za tento postoj bol preložený do Hor-
nej Lipnice, ešte pred jeho odchodom 
však na faru v  Tvrdošíne zavítal ako 
návštevník Andrej Hlinka. Rébus Ako 
čeliť maďarizácii? bol v rámci sloven-
ského kléru riešený v roku 1906 aj zalo-
žením katolíckeho mesačníka Svätá 
rodina, ktorého redaktorom bol do 
roku 1913 Anton Hromada a po ňom 
v období 1913 – 1927 práve Ján Vojtaš-
šák. Od roku 1889 pritom vychádzal 
k úcte Blahoslavenej Panny Márie me-
sačník Kráľovná sv. Ruženca, ktorého 
redaktorom bol až do roku 1912 Štefan 
Pirončík a  od roku 1913 spomenutý 
Anton Hromada. Nové pôsobisko Voj-
taššáka od roku 1908 zaznamenáva ka-
pitola Kaplánka vo Veličnej. Táto obec 
pod vtedajším názvom Oravská Veľká 
Ves zaznamenávala jeho prítomnosť 2 
roky a to na filiálke v Žaškove. Ján Voj-
taššák vyučoval v slovenčine na tamoj-
šej štátnej škole náboženstvo, jeho fa-
rár Ján Richter dokonca úspešne 
kandidoval v  parlamentných voľbách 
z  roku 1910 za poslanca Uhorského 
snemu. Krátka kapitola Vláda „Strany 
práce“ chce získať Slovákov pojednáva 
o volebnom boji v pôsobisku Vojtaššá-
ka z roku 1910. Proti kandidátovi Stra-
ny práce Jánovi Richterovi postavila 

Ľudová strana Juraja Bullu protežova-
ného aj miestnym dekanom. Vojtaššá-
ka z dôvodu údajnej podpory Bullovho 
protikandidáta preložili do Vyšných 
Repášov. Kapitola Vyšné Repáše pred-
stavuje len dvojmesačné obdobie 
správcovstva tamojšej fary Jánom Voj-
taššákom, po ktorom sa vrátil do Velič-
nej. Vo volebnom roku 1910 sa vládna 
Strana práce usilovala získať si priazeň 
i  slovenských voličov, Vojtaššákov fa-
rár Ján Richter sa po zvolení za poslan-
ca vzdal aj svojho úradu vo Veličnej. 
V  kapitole Znova Veličná je popísané 
menovanie Jána Vojtaššáka za miest-
neho farára v roku 1911, patrónom tej-
to fary bol Oravský komposesorát. 
V roku 1914 vypukla Prvá svetová voj-
na, v  ktorej Vojtaššák prišiel o  dvoch 
bratov, vdova po jednom z nich mu po-
tom viedla na fare domácnosť.

Najrozsiahlejšia kapitola Česko-Slo-
venská republika predstavuje popre-
vratový záber života Jána Vojtaššáka 
nasledujúci po rozpade Rakúsko-uhor-
skej monarchie. Od mája 1919 praco-
val na poste vedúceho úradu Spišskej 
diecézy, neskôr aj ako rektor diecézne-
ho klerického seminára. V  novembri 
1920 bol Svätou Stolicou menovaný za 
spišského biskupa, vo februári 1921 sa 
uskutočnila jeho biskupská konsekrá-
cia. Svoj úrad zastával v  období prvej 
i  druhej ČSR, počas nezávislého Slo-
venska aj po oslobodení krajiny. Ko-
munistický prevrat z  februára 1948 
však výrazne zasiahol do jeho života 
obdobne ako do osudov všetkých veria-
cich v Československu. Novou mocou 
došlo v roku 1949 k zriadeniu Sloven-
ského úradu pre veci cirkevné (SLO-
VÚC) na čele s  Gustávom Husákom 
(neskôr Ladislavom Holdošom) záko-
nom č. 217/1949 Zb. ako aj k dosadeniu 
vládnych zmocnencov menovaných 



Recenzie, anotácie

289

Povereníctvom školstva, vied a umení 
na jednotlivé biskupské úrady. Do spiš-
skej diecézy tak bol menovaný Ľudovít 
Kňazovický s právomocou cenzurovať 
poštu, telefonické hovory i  šírenie in-
formácií biskupstvom. Štátna bezpeč-
nosť napokon v  máji 1950 Vojtaššáka 
pozbavila správy diecézy a  v  septem-
bri bol vzatý do vyšetrovacej väzby 
v Ruzyni. Po obžalobe z úkladov proti 
republike, velezrady, vojenskej zrady 
a vyzvedačstva sa v januári 1951 s ním 
ako aj s biskupmi Petrom Pavlom Goj-
dičom a Michalom Buzalkom odohral 
v Bratislave súdny proces. S utrpením 
Jána Vojtaššáka sa spája i  nerozsiahla 
kapitola Moje zárobky vo väzniciach. 
Ako sedemdesiatštyriročný musel po-
čas svojho väznenia pracovať s konope 
a  pri výrobe papierových vrecúšok, 
od roku 1952 zase v  Leopoldove pri 
driapaní peria a  od roku 1955 v  Ilave 
na výrobe drevených štipcov pre bieli-
zeň. Časovú os autobiografie narušila 
kapitola Eucharistické kongresy. Au-
tor si v nej spomína na svoju účasť na 
svetových eucharistických kongresoch 
v americkom Chicagu z roku 1926, tu-
niskom Kartágu z roku 1930 či írskom 
Baile Átha Cliath z roku 1932. V obdo-
bí 1929 – 1933 pôsobil aj ako predseda 
Likvidačnej komisie zriadenej na pre-
vzatie cirkevných majetkov od vládnej 
Centrálnej správy. Predposledná ka-
pitola Strašidelný sen rozoberá nočnú 
moru, ktorá sa autorovi v  totalitnom 
období v apríli 1949 prisnila. Nasledo-
valo však nielen skutočné sledovanie 
Jána Vojtaššáka počas jeho birmov-
ných ciest príslušníkom tajnej polície 
na motorke, ale i zatvorenie 7 biskup-
ských seminárov na Slovensku, vznik 
Katolíckej akcie či zrušenie mužských 
aj ženských kláštorov. Záver autobio-
grafie je tvorený kapitolou Prerušený 

výkon trestu. Von z  Ilavy. V júni 1956 
generálny prokurátor ČSR prerušil Já-
novi Vojtaššákovi výkon trestu odňatia 
slobody z  dôvodu ťažkého ochorenia. 
Z väzenia bol odvezený do Charitného 
domu dôchodcov v Děčíne, ktorý pred-
stavoval jeho pobyt až do odvozu na 
lovecký zámok v  Paběniciach v  apríli 
1958. Krátku paběnickú anabázu na-
hradila u autora v máji 1958 vyšetrova-
cia väzba v Žiline a následne väzenská 
nemocnica v Ilave. V júni 1960 Vojtaš-
šáka previezli do bývalého kartuzián-
skeho kláštora vo Valdiciach pri Jičíne, 
a  potom do väzenskej nemocnice na 
Pankráci. Prezident republiky mu však 
v  októbri 1963 udelil amnestiu, ako 
miesto jeho ďalšieho pobytu mu bol 
určený Domov charity pre katolíckych 
kňazov v Senohraboch pri Prahe. 

Príloha I. autobiografie je nazva-
ná Osudy tohto životopisu, smrť živo-
topiscu z  pera Viktora Trstenského. 
Aj tento farár zo Zákamenného bol 
zatknutý, a  to v  auguste 1958 za od-
mietnutie vydania rukopisu autobio-
grafie Jána Vojtaššáka, ktorú predtým 
v  kovovej schránke zakopal do zeme. 
Zúčastnil sa tiež pochovania ostatkov 
Jána Vojtaššáka v  rodnom Zákamen-
nom 7. augusta 1965 za účasti 150 kňa-
zov. Príloha II. Krížová cesta Božieho 
služobníka Jána Vojtaššáka mapuje 
curriculum vitae autora prezentovanej 
biografie od jeho internovania v  máji 
1945 až po rehabilitáciu rozsudkom 
Krajského súdu v  Košiciach 27. sep-
tembra 1990. Doslov knihy napísal Ján 
Košiar s vďakou prof. Františkovi Vnu-
kovi za dodanie poznámkového apará-
tu k 4. vydaniu Vojtaššákovej autobio-
grafie. Jeho prvé vydanie sa pritom na 
svetle sveta objavilo ešte v  roku 1977 
v Toronte. Publikáciu vhodne v závere 



Recenzie, anotácie

290

dopĺňa báseň Gorazda Zvonického „Já-
novi Vojtaššákovi“ a obrazová príloha. 

Anotovaná publikácia poskytuje 
v  čase prebiehajúcej beatifikácie Jána 
Vojtaššáka podrobný a pútavý pohľad 
na priebeh jeho života vrátane utrpe-
nia spôsobeného mu totalitným reži-
mom vládnucim na našom území v ob-
dobí 1948 až 1989. Už štvrté vydanie 
autobiografie otca biskupa svedčí o ne-
utíchajúcom záujme o  popísaní ťaž-
kej perzekúcie trpiteľa za vieru, akým 
autor knihy Môj životopis nepochybne 
bol. Zostáva veriť, že proces jeho vy-
hlásenia za blahoslaveného dospeje už 
onedlho k  svojmu úspešnému zavŕše-
niu.

Rudolf Manik

KOVÁCS, Gábor – TAKÁCS, Árpád. 
Az „összeilleszkedés“ változatai. Az 
akkulturációtól az asszimilációig. 
Dunamelléki és dunántúli zsidó 

származású református egyetemi 
tanárok életrajzi adattára és 
életútleírása. [Varianten des 

„Sich-Zusammenfügens”. Von der 
Akkulturatioin zur Assimilation. 

Dokumentation und Beschreibung 
der Lebenswege der reformierten 
Universitätsprofessoren jüdischer 
Herkunft aus Transdanubien und 

dem Donaudistrikt.] Budapest: 
ELTE Eötvös kiadó, 2022.  
ISBN 978-963-489-532-9.

Allein schon die Übersetzung des 
Titels macht eine kurze Erläuterung 
mehrfach erforderlich: das umständli-
che deutsche „Sich-Zusammenfügen” 
ist die relativ genaueste Widergabe 
1	 Sárospatak erőterében. A  tiszáninneni származású református egyetemi tanárok életrajzai 

adattára és életútleírásá. Magyarországi egyetemi tanárok életrajzi adatara 1848-1944. III. 
Budapest 2026; Dies.: A Magyar Tudományos Akadémia tagjai a két világháború közötti magyar 
tudáselitben. I. A protestáns felekezeti-művelődési alakzathoz tartozók ősfái. Budapest 2018.

des Sinns jenes Bildes, das die in der 
Wortbildung so produktive ungarische 
Sprache mit „összeilleszkedés” um-
standslos dem passiven zu erleidenden 
„Zusammenfügen” gegenüberstellen 
kann. Bei den genannten Regionen 
handelt es sich um den Transdanubi-
schen und den Donausdistrikt der Re-
formierten Kirche im historischen Un-
garn. Beide sind, auch gegenüber den 
das gesamte Land einschließlich Sie-
benbürgens abdeckenden übrigen Kir-
chendistrikten, von besonderem Inte-
resse, weil die Integration der Juden, 
wie sie sich auch in der Rekrutation der 
Bildungselite in der bürgerlichen Epo-
che niederschlägt, hier ein besonderes, 
genauer vorgestelltes Muster aufweist. 
Nach mehreren früheren, in akribi-
scher Sammelarbeit und Auswertung 
erstellten Arbeiten zu den dominanten 
Gruppen der Bildungselite des bür-
gerlichen Zeitalters, den Universitäts-
professoren un den Mitgliedern der 
Akademie der Wissenschaften von 
Gábor I.Kovács haben er und Árpád 
Takács 2016 und 2018 schon weitere 
gemeinsame Monografien zu diesem 
Themenfeld, speziell zu den Professo-
ren aus dem Umfeld des traditionsrei-
chen Sárospataker Kollegiums sowie 
zu den protestantischen Mitgliedern 
der Akademie der Wissenschaften in 
der Zwischenkriegszeit vorgelegt.1 Das 
vorliegende Werk zu den „’Varianten 
des Sich-Zusammenfügens’” wendet 
sich nun einer Untergruppe der re-
formierten Universitätsprofessoren, 
den aus dem westlichen Landesteil 
kommenden Professoren jüdischer 
Abstammung, zu. Bereits die geografi-
sche Eingrenzung stellt einen wesent-



Recenzie, anotácie

291

lichen sozialhistorischen und kultur-
geschichtlichen Zusammenhang vor, 
der sich aufgrund der Ergebnisse der 
vorangehenden Untersuchungen ab-
zeichnet und der die gesonderte Vor-
stellung dieser Untergruppe angelegen 
sein lässt. Bevor er ausgeführt wird, ist 
jedoch kurz der Aufbau des Werkes zu 
skizzieren:

Den Kern des Bandes bilden „Do-
kumentation und Beschreibung der 
Lebenswege” (23-164), die die Daten 
und Rekonstruktionen zu Familien-
geschichte, persönlichem Werdegang 
und Schicksal der elf einschlägigen, 
zwischen 1848 und 1944 aktiven Wis-
senschaftler umfasst, die als Juden ge-
boren wurden und entweder im Laufe 
ihres Lebens zum reformierten Chris-
tentum übertraten oder von denen ein 
Elternteil oder zwei Großeltern diese 
Entscheidung trafen, sodass die Be-
treffenden bereits in die reformierte 
Konfession hineingeboren wurden 
(8). Rekonstruiert werden die Vorfah-
ren väterlicher- und müttlerlicherseits 
bis zu den Urgroßeltern und deren 
Lebensumstände, die eigenen Fami-
lien, Lebenswege, insbesondere die 
Bildungswege der Professoren, ihre 
akademische Laufbahn, Positionen 
im wissenschaftlichen, öffentlichen 
und kirchlichen Leben, politische 
Bindungen und Entscheidungen, und 
wirtschatliche Verhältnisse. Über die 
Auflistung der einschlägigen Daten in 
der Dokumentation hinaus sind hier 
elf dicht geschriebene Studien zu le-
sen, die jeweils persönliche Entschei-
dungen, die Konversionsgeschichten 
der Betroffenen oder ihrer Vorfahren, 
die Lebensumstände der Familien und 
das Glaubensleben der Untersuchten 
rekonstruieren und im Kontext vor-
liegender biografischer und kulturge-

schichtlicher Studien interpretieren. 
Diese Texte sind in jedem einzelnen 
Fall mit einem reichen Quellen- und 
Literaturverzeichnis versehen. (Eben-
so sind der Einleitungsstudie (7-19) 
und der Auswertung am Ende des 
Bandes (167-171) jeweils eigene Lite-
raturverzeichnisse beigefügt.) In aller 
Kürze ist hier zu anzumerken, dass 
diese Einzelstudien über die analyti-
schen Ergebnisse des einzelnen Falles 
hinaus auch eine Fundgrube bezüglich 
persönlicher Netzwerke im Untersu-
chungszeitraum sind. 

Vorgestellt werden Mitglieder von 
neun Familien, in zeitlicher Reihen-
folge (dem Zeitpunkt der Konversion 
folgend) der Historiker Aladár Bal-
lagi (1853-1928), die Physiker Izidor 
Fröhlich (1853-1931) und Pál Fröhlich 
(1889-1949), der Orientalist Ármin 
Vámbéry (1832-1913), der Jurist Ru-
sztem Vámbéry (1872-1948), der His-
toriker Gyula Lánczi (1850-1911), der 
Mediziner Frigyes Verzár (1886-1979), 
der Mathematiker Gyula Kőnig (1849-
1913), der Mathematiker Béla Kerékjá-
ró (1898-1946), der Volkswirt Frigyes 
Fellner (1871-1945) und der Mathe-
matiker Frigyes Riesz (1880-1956). Der 
besonders gut bekannte Mór Ballagi 
ist hier also nicht vertreten, da er nicht 
Universitätsprofessor war, sondern an 
einer konfessionellen Akademie lehr-
te – seine Konversionsgeschichte wird 
als Glaubenswechsel in der vorange-
henden Generation jedoch sehr wohl 
vorgestellt und eingehend betrachtet. 

„Akkulturation und Assimilation” 
stellt im Kontext dieser beiden Be-
griffe die sich wandelnde gesellschaft-
liche Situation und die Möglichkeiten 
der jüdischen Bevölkerung in Ungarn 
sowie die sich wandelnden Assimi-
lationserwartungen der ungarischen 



Recenzie, anotácie

292

Gesellschaft dar und ordnet die ana-
lysierten individuellen Lebenswege 
darin ein.

Die Einleitung zu dem Band, ver-
fasst von I. G. Kovács, trägt den Titel 
„Ausgangspunkte für die biografische 
Dokumentation der reformierten Uni-
versitätsprofessoren jüdischer Her-
kunft in Ungarn und ihre Analyse”, 
von I. G. Kovács, insbesondere der 
erste Teil mit dem Titel „Basisdaten – 
Interpretationsmöglichkeiten – Ziele” 
(7-10), hebt auf der Grundlage der bis-
herigen Ergebnisse der prosopographi-
schen Untersuchung der ungarischen 
Wissenselite mehrere Besonderheiten 
der hier vorgestellten Gruppe hervor.

Prägnanter als der Autor es tut 
lässt sich dies kaum zusammenfassen: 
Dabei „stellten wir fest, dass die re-
formierten Mitglieder der Elite über 
viele Generationen hinweg aus jener 
reformierten konfessionell-kulturel-
len Formation („felekezeti-művelődési 
alakzat”) hervorgingen, die durch kon-
fessionell endogame Ehen verbunden 
war und deren Integrität durch die 
ausschließliche Nutzung des refor-
mierten konfessionellen Schulnetz-
werks geschützt wurde. Neben dem 
kontinuierlichen Wirken der Kirchen-
organisation beruhte die fortlaufende 
Rekonstruktion der Formation” – mit 
anderen Worten deren Reproduktion 
– „auf diesen beiden Faktoren”. (7) 
Die reformierten Theologieprofesso-
ren an der Universität Debrecen oder 
die in Sárospatak ausgebildeten Uni-
versitätsprofessoren passen perfekt in 
dieses Modell. Eine „charakteristische 
atypische Gruppe” bilden dagegen 
die Professoren jüdischer Herkunft. 

2	 KOVÁCS, I.G. (Hg.). Diszkrimináció, emancipáció – asszimiláció, diszkrimináció. Magyarors-
zági egyetemi tanárok életrajzi adattára 1848-1944. I. Zsidó és zsidó származású egyetemi ta-
nárok. Budapest 2012.

Zudem hinaus weist ihre geografi-
sche Herkunft ein besonderes Muster 
auf. Kovács setzt dieses in Beziehung 
zur Gliederung der reformierten Kir-
chenverwaltung. Von den 34 aus dem 
Donaudistrikt (Dunamelléki egyház-
kerület) stammenden Universitätspro-
fessoren reformierten Glaubens hatten 
acht einen jüdischen Hintergrund, un-
ter denen aus dem Transdanubischen 
Distrikt (Dunantuli egyházkerület) 
drei von 20, insgesamt also elf von 54. 
Von den aus den übrigen Distrikten – 
Diesseits der Theiß, Jenseits der Theiß 
und Siebenbürgen – stammenden 110 
solchen Professoren waren nur drei 
jüdischer Herkunft. (8) Diese Vertei-
lung dürfte nicht nur mit der unter-
schiedlichen geistigen Gestimmtheit 
der drei Distrikte zusammenhängen 
– die demjenigen, der mit den regio-
nalen Eigenheiten der reformierten 
Kultur vertraut ist, sofort in den Sinn 
kommen. Von allen jüdischen oder 
jüdischstämmigen Universitätsprofes-
soren – von denen neben den bereits 
in früheren Bänden der Reihe vorge-
stellten 67 Vertretern2 seitdem sieben 
weitere gefunden wurden – stammten 
drei Viertel ebenfalls aus dem westli-
chen Teil Ungarns.

Dies erwies sich als der tatsäch-
lich entscheidende Faktor. Die anhand 
dieser Verteilung rekonstruierbare 
historische regionale Trennlinie ver-
läuft von der Mündung der Theiß in 
die Donau in Richtung Norden und 
erreicht dann „mit einer kleinen west-
lichen Verschiebung […] zwischen den 
Komitaten Liptó und Szepes die Lan-
desgrenze”, wodurch das Land in zwei 
etwa gleich große Teile geteilt wird. (9) 



Recenzie, anotácie

293

Als Hintergrund verweist der Verfas-
ser, neben den Unterschieden zwischen 
den regionalen konfessionellen Mi-
lieus, dem unterschiedlichen Entwick-
lungsniveau der einzelnen Landesteile 
und der divergierenden schulischen 
Bildung der dort lebenden Juden, auf 
die Integration letzterer als komplexen 
sozial- und kulturhistorischen Faktor, 
dessen Indikator der hier untersuchte 
Aufstieg in die Wissenselite ist. Bei 
der Darstellung der Lebenswege wird 
daher neben den in früheren Bänden 
zur Bildungselite zusammengetrage-
nen formalen Punkten auch Wert auf 
das Herkunftsmilieu der Untersuchten 
sowie auf die Art und Weise gelegt, wie 
sie sich in das gewählte „konfessionelle 
Bildungsmilieu einfügten, auf die Tie-
fe, Intensität und Dauerhaftigkeit die-
ser Einfügung“ (10, siehe 171).

Die beiden Grundkategorien des 
Interpretationsrahmens sind Akkul-
turation und Assimilation. Erstere 
umfasst, ausgehend von Milton Gor-
don und in Anlehnung an ein Kapitel 
aus György Kövérs Hochschullehr-
buch von 1998, allgemein die Verän-
derungen, die im Zuge der Interaktion 
zwischen Gruppen in der kulturellen 
Struktur einer oder beider Gruppen 
auftreten und die eine notwendige, 
aber nicht ausreichende Vorausset-
zung für Assimilation sind. Letztere 
kann nur im Leben des Einzelnen oder 
über Generationen hinweg stattfinden.

Mit einer Formulierung von Káro-
ly Halmos, die er er im Rahmen seiner 
Forschungen zu Familiengeschichten 
des 19. Jahrhunderts prägte, bezeich-
net der Verfasser Akkulturation auch 
als „Zusammenwachsen” oder genau-
er „Sich-Zusammenfügen” (összeille-
szkedés), wobei er die diesem Prozess 
zugrunde liegende „Gegenseitigkeit 

des Handelns” (a  kölcsönös cselekvő-
ség”) betont. Im Kontext der bürger-
lichen und nationalen Entwicklung 
Ungarns im 19. und 20. Jahrhundert 
schließt dies ein, dass sich dieses po-
tenziell aufnehmende Milieu, „die sich 
modernisierende christliche ungari-
sche Nation”, zugleich selbst verän-
derte und dies auch ihre Erwartungen 
gegenüber der Assimilation einbegriff. 
Ein wichtiger Aspekt letzterer war, 
dass im 19. Jahrhundert, im Grunde 
bis zum Ersten Weltkrieg, die sprach-
lich-kulturelle Assimilation eine we-
sentliche Voraussetzung für die Zuge-
hörigkeit zum ungarischen Volk war. 
Die religiöse Assimilation gehörte im 
Falle der Juden bis dahin nicht dazu. 
Dies änderte sich am Ende des Krieges, 
bis hin zu den Dissimilationsprozes-
sen des 20. Jahrhunderts. Gleichzeitig 
gab es innerhalb Ungarns bekannter-
maßen große Unterschiede in der jü-
dischen Kultur zwischen den ortho-
doxen und ultraorthodoxen Gruppen 
im Norden und Osten des Landes bzw. 
den von der jüdischen Aufklärung des 
18. Jahrhunderts berührten Gruppen 
im Westen und in der südlichen Tief-
ebene; Unterschiede, die durch das 
Emanzipationsgesetz von 1867 und die 
Spaltung von Orthodoxen und Neo-
logen nach dem Jüdischen Kongress 
noch verstärkt wurden. 

Innerhalb dieses „Systems von Zu-
sammenhängen“ werden individuelle 
Lebenswege vorgestellt und anschlie-
ßend von Kovács I.G. „die Übertritts-
geschichten der Familien der Professo-
ren“ (171-202, 211) zusammenfassend 
analysiert. Für die Rezensentin war 
dabei die Interpretation der Glaubens-
entscheidung von Mór Bloch/Balla-
gi, dem Vater von Aladár Ballagi, der 
während der Revolutionsjahre 1848 



Recenzie, anotácie

294

auch seinen Namen änderte, beson-
ders interessant (171-177). 

Auch Ballagi selbst hatte Konver-
sion als Anpassungsstrategie im Lau-
fe seiner Entwicklung unterschiedlich 
beurteilt– 1841 bezeichnete er sie in ei-
nem konkreten Fall noch als „abscheu-
liche Feigheit” (173), während Lipót 
Löw später als Hintergrund der der-
jenigen Ballagis davon ausging, dass 
dieser sich „eine bürgerliche Existenz 
kaufen” wolle (175). Ballagis Schritt 
erfolgte jedenfalls zu dem Zeitpunkt, 
als sich herausgestellt hatte, dass sei-
ne Glaubensgemeinschaft sich seinen 
Projekten zu ihrer Sprach- und Bil-
dungsreform verschloss. Während sei-
nes Studiums in Tübingen wiederum 
prägte die bibelkritische Schule Baurs 
seinen theologischen Liberalismus 
und gab später Anlass, die Tiefe seiner 
Bekehrung im Sinne des Evangeliums 
in Frage zu stellen. Zusammengefasst: 
„Er entschied sich nicht wegen seiner 
Karriere, aber unter Berücksichtigung 
seiner Möglichkeiten für die Taufe”. 
„Auf jeden Fall können wir festhal-
ten, dass sein Religionswechsel eine 
bewusste Assimilationsentscheidung 
war. Er durchlebte sie, indem er sich 
emotional damit identifizierte, und 
nahm mit voller moralischer Integrität 
und existentiell auch den Austritt aus 
seiner früheren Gruppenbindung auf 
sich. Glücklicherweise ging dies mit 
seiner Aufnahme in die neue struktu-
relle Position seiner Integration in die-
se einher.“ (175) Später „passte er sich 
nicht einfach seiner gewählten Kirche 
an, sondern versuchte, sie nach seinen 
eigenen Überzeugungen zu formen”, 
wozu indirekt auch die als Gegenre-
aktion entstehenden neo-orthodoxen 
Bewegungen gezählt werden können. 
(176) 

Die vorgestellten Fälle verallge-
meinernd, beobachtet der Autor drei 
Hauptmomente: „Wer auch immer 
am Ausgangspunkt der einzelnen Ge-
schichten stand, letztendlich ging es in 
jedem Fall um die Integration der jü-
dischen wissenschaftlichen Elite in die 
bürgerlich-christliche ungarische Ge-
sellschaft. [...] Offensichtlich ist auch, 
dass das Tempo der Integration zwar 
unterschiedlich war, aber in jedem Fall 
von einem generationsübergreifen-
den Prozess die Rede ist.“ Und, trotz 
vieler ähnlicher Elemente, „fügen sich 
die Abläufe dennoch in immer unter-
schiedlichen Konfigurationen zusam-
men“ (202). 

Von den neun vorgestellten Fami-
lien waren die Vorfahren von sieben 
aus deutschen, tschechischen und 
mährischen Gebieten nach Ungarn 
eingewandert. Mehrheitlich kamen sie 
also aus Gebieten, die von der Haskala 
berührt waren. Unter ihnen stammte 
nur Ármin Vámbéry aus einem ortho-
doxen Milieu (aus der Umgebung von 
Preßburg). Mit Ausnahme der Bal-
lagis handelte es sich um städtische 
Familien, und auch bei denen, die aus 
dem Transdanubien stammten, wa-
ren die Übertritte vieler mit Pest bzw. 
Budapest, dem Zentrum des Donau-
distrikts, verbunden. Nicht zu über-
sehen ist der Einfluss der dort tätigen 
schottischen Mission, in deren Wir-
kungsbereich bzw. mit deren Emp-
fehlungsschreiben neben Mór Ballagi 
auch Frigyes Verzár/Weisz und seine 
Familie sowie Izidor Fröhlich zu Re-
formierten wurden. Kovács nimmt, 
dass der Übertritt zum reformierten 
Glauben jeweils auch einen sprachli-
chen Hintergrund gehabt haben kann: 
Die Reformierten pflegten nicht nur 
das Selbstbild des „ungarischen Be-



Recenzie, anotácie

295

kenntnisses”, sondern waren, insbe-
sondere in Pest, auch die am stärksten 
ungarischsprachige Glaubensgemein-
schaft. Unter den christlichen Univer-
sitätsprofessoren jüdischer Herkunft 
waren neben 14 reformierten und sie-
ben evangelischen auch 30 römische 
Katholiken. Bei den Reformierten ist 
jedoch die Überrepräsentation im Ver-
gleich zu ihrem Anteil an der Bevölke-
rung am höchsten, was von der beson-
deren Anziehungskraft dieses Milieus 
zeugt. 

Als weiteren Motivationsfaktor be-
trachtet der Verfasser den liberalen na-
tionalen Liberalismus der reformier-
ten politischen Elite – wovon nicht 
zuletzt die beeindruckende Reihe 
der Taufpaten zeugt. Darüber hinaus 
schält sich die Rolle des Gymnasiums 
mit seiner Vermittlung von ungari-
scher Sprache und nationaler Bildung 
heraus. Im Zusammenhang mit der 
Frage der nationalen Identifikation 
und Identität betrachtet Kovács auch 
„das Aufsichnehmen der nationalen 
Schicksalsgemeinschaft”. Nicht nur in 
den Jahren 1848–49 oder in Form von 
freiwilligem Militärdienst, sondern 
auch im beruflichen Bereich nahm 
dies vielfältige Formen an, unter ande-
rem in Gestalt des gezielten Aufbaus 
und der Pflege internationaler wissen-
schaftlicher Beziehungen sowie deren 
Wiederherstellung nach dem Krieg. 

Dennoch sind nicht alle persönlichen 
und religiösen Beweggründe jedes 
einzelnen Konvertiten bekannt. Dies 
gilt insbesondere für Gyula Lánczy, 
dessen Taufe in seine Gymnasialjahre 
fiel, oder für Gyula Kőnig und Frigyes 
Riesz. Kovács nimmt, über allgemeine 
Assimilationsbestrebungen hinaus, 
letztlich bei fünf Familien primär reli-
giöse Beweggründe für den Glaubens-
wechsel an: bei den von der schotti-
schen Mission oder in ihrem Umfeld 
getauften Familien Ballagi, Frühlich, 
Verzár und Weisz und bei dem von 
Aladár Stabó getauften Frigyes Fellner 
(dessen beide Söhne 1944 Selbstmord 
begingen). Auch Károly Kerékjártó 
hatte vermutlich aus religiösen Grün-
den auf den Übertritt seiner künftigen 
Ehefrau gedrungen. Alle diese Fami-
lien, mit Ausnahme des ohne Nach-
kommen sterbenden Fellners, trugen 
auch ihre reformierte Identität weiter. 
Unter den übrigen vier waren solche, 
die sich säkularisierten (Vámbéry), in 
denen die Nachkommen römisch-ka-
tholisch wurden (Lánczy), wo der Kon-
vertit Junggeselle (Riesz) blieb oder 
die Familie der Judenvernichtung zum 
Opfer fiel (Kőnig). Zusammengefasst: 
Ein Band mit zwei faszinierenden Stu-
dien und einer Dokumentation, deren 
wissenschaftlicher Wert kaum über-
schätzt werden kann.

Juliane Brandt



296

Medzinárodná vedecká konferencia
Z vlasti do vyhnanstva. 

Významné osobnosti ranonovovekých a novovekých dejín  
prinútené k životu v exile 

Prešov, 27. – 28. november 2025

V  dňoch 27. a  28. novembra 2025 sa na Prešovskej univerzite uskutočnila 
medzinárodná vedecká konferencia Z vlasti do vyhnanstva. Významné osobnos-
ti ranonovovekých a novovekých dejín prinútené k životu v exile, ktorá vytvorila 
priestor na odbornú diskusiu o fenoméne exilu v európskych dejinách od 17. po 
20. storočie. Podujatie bolo dvojdňové, rozdelené do tematických blokov, pričom 
na konferencii vystúpilo množstvo slovenských, maďarských, českých, ukrajin-
ských i poľských odborníkov.

Prvý deň konferencie – 27. november 2025 sa v dopoludňajšom bloku venova-
lo protihabsburským povstaniam. Úvodná časť konferencie sa niesla v znamení 
protihabsburských povstaní a osudov emigrantov spätých s kuruckými dejinami. 
Ako prvý vystúpil István Czigány, ktorý predstavil dramatický životný príbeh 
grófa Simona Forgácha v príspevku „Rákóczi börtönéből a kuruc száműzetésbe. 
Gróf Forgách Simon életútjának különös története 1706–1729“. Venoval sa jeho 
uväzneniu, úteku a dlhoročnému exilu. Nasledoval Kálmán Mészáros, ktorý sa 
v príspevku „Nők a Rákóczi-emigrációban“ sústredil na doposiaľ menej známe 
ženské postavy spojené s  rákócziovskou emigráciou. Historik Vladimír Segeš 
predstavil výnimočný osud významného kuruckého veliteľa v prednáške „Z ku-
ruckého kapitána maršal Francúzska. „Výnimočný osud Ladislava Bercsényiho“, 
zdôrazňujúc jeho prechod do francúzskych služieb. V širšom kontexte utečencov 
a emigrantov vystúpil Ivan Mrva s príspevkom „Utečenci, emigranti, vyhnanci 
a navrátilci. Niekoľko postrehov na okraj problematiky exilu v búrlivom obdo-
bí kuruckých vojen“, ktorý ponúkol súhrnný pohľad na migračné pohyby tohto 
obdobia. Problematike emigrácie žien sa venovala Annamária Kónyová v pred-
náške „Cesta žien do emigrácie v 17. storočí“, kde zdôraznila sociálne a nábožen-
ské faktory ovplyvňujúce ženský exil. Po krátkej prestávke nasledovala prednáška 
Györgya Kuruca s názvom „II. Rákóczi Ferenc és az angol diplomácia“, v ktorej 
analyzoval kontakty Rákócziho s  britskou diplomaciou. Peter Kónya následne 
predstavil ťažký životný návrat kuruckého exulanta v príspevku „Návrat vyhnan-
ca. Neľahká cesta Juraja Ottlyka (späť) do vlasti“. Dienes Dénes sa vo svojej pred-
náške „Cseh exulánsok a Tiszáninneni Egyházkerületben“ zameral na pôsobenie 
českých exulantov v oblasti Tisy. György Csatáry predstavil historickú a archív-
nu hodnotu pozostalosti významného vodcu povstania v  prednáške „Thököly 
Imre hagyatéka Beregszászon“. Blok uzavrel Barna Kész príspevkom „A bujdo-

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 2

Kronika – Chronicle – Chronic – Krónika – Kronika



Kronika

297

sás előestéje: II. Rákóczi Ferenc és emléke Salánkon“, v ktorom skúmal posledné 
obdobie Rákócziho v rodnom prostredí pred jeho odchodom do vyhnanstva. Po 
obednej prestávke začal popoludňajší program na tému 17. – 19. storočie. Prvým 
prednášajúcim bol Áron Kovács s príspevkom „Comenius Lucidariumának le-
hetséges sárospataki kiadása“, v ktorom analyzoval okolnosti možného vydania 
Comeniovej práce v Sárospataku. Attila Verók sa vo vystúpení „Önként vállalt 
hontalanság. Az értelmiségi Martin Schmeizel (1679 – 1747) emigrációjának 
sajátos jellemzői“ venoval dobrovoľnej emigrácii významného učenca. Monika 
Bizoňová predstavila osobnosť spišského prepošta v príspevku „Spišský prepošt 
Martin Pethe de Hethes“, pričom sa zamerala na jeho pôsobenie v  rámci cir-
kevnej správy. Judit Balogh predniesla analýzu „Emigráció a  Portán: Béldi Pál 
és köre“ o  skupine uhorských emigrantov v Osmanskej Porte. Rudolf Dupkala 
doplnil blok príspevkom „‚Vlasť a vyhnanstvo‘ v kontextoch tvorby profesorov ev. 
kolégia v Prešove – I. Cabana a E. Ladivera“, kde porovnal reflexiu exilu v tvorbe 
dvoch prešovských intelektuálov. Po prestávke nasledoval Péter Forisek s pred-
náškou „Híres száműzöttek a római korban“, ktorý predstavil antické preceden-
sy politického vyhnanstva. Lucia Šteflová ukázala, ako rekatolizácia formovala 
osud evanjelického farára v príspevku „Ako sa z významného evanjelického fa-
rára stal vyhnanec. Dopady rekatolizácie na osud Štefana Pilárika“. Edit Tamás 
vo vystúpení „Kossuthtól Szathmáryig“ sledovala rôzne formy politického exilu 
v 19. storočí. Éva Gyulai predstavila život Bertalana Szemereho v jeho parížskom 
exile v prednáške „Miniszterelnök száműzetésben: Szemere Bertalan Párizsban“. 
Záver dňa zakončil Patrik Derfiňák s príspevkom „Bánó Jenő, dobrodruh a vysťa-
hovalec“, venovanému menej známemu, no pozoruhodnému osudu emigranta.

Druhý deň konferencie – 28. november 2025 bol rozdelený na dve sekcie, kto-
ré prebiehali paralelne. Sekciu A na tému 17. – 19. storočie otvorila Olga Lukács 
prednáškou „II. Rákóczi Ferenc vallási meggyőződésnek változásai az emigrá-
cióban“, v ktorej analyzovala duchovný a náboženský vývoj kniežaťa počas jeho 
vyhnanstva. Marek Vařeka predstavil výraznú protihabsburskú osobnosť v prí-
spevku „Jan Jiří Krnovský – arcirebel císaře Ferdinanda II.“. Nasledoval Lóránt 
Rákos s prednáškou „Hitvalló a gályán – Füleki István gályarab-prédikátor be-
teljesült életútja“, v ktorej sa venoval osudu protestantského kazateľa odsúdené-
ho na galeje. Andrea Ferencová priblížila život šľachtičnej v prednáške „Helena 
Zrínska – medzi mocou a exilom“. Po prestávke vystúpil Daniel Slivka s príspev-
kom „Menachem Mendel Halberstam (1875 – 1954), rabín v Stropkove a New 
Yorku“, sledujúcim presun významného rabína do zámoria. Martin Javor v pred-
náške „Štefan Furdek – zakladateľ Prvej slovenskej katolíckej jednoty v Severnej 
Amerike“ predstavil jednu z  kľúčových osobností krajanskej histórie. Eduard 
Lukáč pokračoval príspevkom „Dobro znamená dobrý v každom jazyku – kul-
túrne dedičstvo exulantov Dopjerovcov“, v ktorom ukázal svetový význam rodi-
ny Dopjerovcov. Sekciu uzavrel Peter Káša analýzou života a diela významného 
rodáka v prednáške „Prešovský rodák, spisovateľ a filozof Béla Hamvas“.

V paralelnej sekcii B venovanej 20. storočiu vystúpila prv Nadežda Jurčišino-
vá s príspevkom „Životné peripetie Karola Salvu v Uhorsku a v Amerike“, v kto-
rom sledovala zložitý životný príbeh kultúrneho pracovníka a exulanta. Násled-



Kronika

298

ne pokračoval Ján Džujko prednáškou „Mikuláš Šprinc a exilový štvrťročník pre 
slovenskú kultúru Most“, kde predstavil význam exilového periodika pre uchová-
vanie slovenskej kultúry v zahraničí. Ďalej vystúpil Wacław Wierzbieniec s pod-
netným príspevkom „Uciekinier przed Niemcami, któremu nie udało się uniknąć 
Zagłady. Samborski i rzeszowski rabin Aron Lewin (1879 – 1941), działacz po-
lityczny i parlamentarzysta“, v ktorom predstavil príbeh rabína Arona Lewina. 
Nasledoval Peter Kovaľ, ktorý sa v príspevku „Gejza Vámoš – osudy lekára a spi-
sovateľa“ venoval jednej z postáv slovenskej medzivojnovej literatúry. Po prestáv-
ke pokračovala sekcia vystúpením Ivany Lučakivskej s prednáškou „Działalność 
ukraińskich instytucji naukowych i edukacyjnych na emigracji w Stanach Zjed-
noczonych po II wojnie światowej“, v ktorej predstavila činnosť ukrajinských ve-
deckých inštitúcií v povojnovom americkom exile a ich význam pre zachovanie 
kultúrnej identity. Luciána Hoptová potom analyzovala život a odbornú dráhu 
významnej ženy v  prednáške „Životná a  vedecká cesta Ľudmily Kraskovskej“. 
Príspevok zdôraznil aj jej činnosť v zahraničí a prínos pre slovenskú a európsku 
vedu. Nasledoval László Pallai s príspevkom „Disszidálóktól a Nyugatra szakadt 
honfitársakig. Az 1956-os emigránsok társadalmi összetétele“, v ktorom predsta-
vil sociálne zloženie maďarských emigrantov po revolučných udalostiach roku 
1956, pričom poukázal na rôznorodosť ich motivácií, profesií a  spoločenského 
pôvodu. Záver sekcie patril Marcele Domenovej a jej prednáške „Knihy zakázané 
– diela nehodnotné – ľudia v Československu nežiaduci (1956)“, v ktorej analyzo-
vala mechanizmy cenzúry, ideologickej kontroly v komunistickom Českosloven-
sku po roku 1956.

Poobede prebehol jeden z vrcholov konferencie – slávnostné odhalenie pa-
mätnej tabule prešovského rodáka, spisovateľa a filozofa Bélu Hamvasa, ktorý bol 
zároveň témou viacerých prednášok. Konferencia poskytla komplexný a  mno-
hovrstevný pohľad na problematiku exilu v  rôznych historických obdobiach. 
Vystúpenia účastníkov ukázali, že vyhnanstvo je fenoménom, ktorý zásadne 
ovplyvňoval osudy jednotlivcov i celých komunít, a svojím spôsobom formoval 
kultúrne, politické aj náboženské dejiny strednej Európy. Podujatie zároveň pre-
hĺbilo medzinárodnú spoluprácu a  prinieslo množstvo nových vedeckých po-
znatkov.

Katarína Muchová

Medzinárodná vedecká konferencia
Obdobie rekatolizácie v Uhorsku v prameňoch

Az ellenreformáció korszaka Magyarországon a forrásokban 
Prešov, 4. – 5. december 2025

V dňoch 4. a 5. decembra 2025 sa na pôde Prešovskej univerzity v Prešove ko-
nala medzinárodná vedecká konferencia s názvom Obdobie rekatolizácie v Uhor-
sku v  prameňoch/Az ellenreformáció korszaka Magyarországon a  forrásokban. 
Program vedeckej konferencie bol rozdelený na dva dni a v rámci jednotlivých 



Kronika

299

dní do tematických blokov, ktoré reflektovali politické, náboženské, sociálne 
i kultúrne aspekty rekatolizačných procesov od 16. do 18. storočia. 

Prvý deň konferencie – 4. december 2025 bol rozdelený do štyroch blokov. 
Prvý blok otvoril svojím referátom H. Németh István, ktorý svojím referátom 
s názvom A király hatalom a városokban, mint a katolikus elit kialakításának 
eszköze. A  városi tisztújítasokra kirendelt király biztosok jelentése és az ellen-
reformáció, v  ktorom analyzoval úlohu kráľovskej moci v  mestskom prostredí 
a  jej význam pri formovaní katolíckych elít v období protireformácie. Na jeho 
vystúpenie nadviazal Peter Vorel s príspevkom Uherské šľachtičny ve fraucimo-
ru cisařovny Anny Habsburské 1612 – 1619 (sňatková politika cisařskeho dvo-
ra jako nástroj rekatolizace nejvyšší aristokraticke vrstvy), v ktorom sa venoval 
nábožensko-politickým stratégiám cisárskeho dvora skrz sobášnu politiku ako 
nástroj rekatolizácie v kruhoch najvyššej aristokracie. Nasledoval Oláh Tamás, 
ktorý predstavil príspevok Boldog, a, ki másnak kárán tanul…‘ Strassoldo ge-
nerális 1676-os pátense a kurucok és a protestáns prédikátorok ellen, zameraný 
na represívne opatrenia voči kuruckému hnutiu a  protestantským kazateľom. 
Nasledovala Annamária Kónyová s  referátom Dvorská škola – dielo o mravnej 
výchove od Martina Csombora Szepsiho, v ktorom poukázala na význam morál-
no-výchovných textov v konfesionálnych zápasoch obdobia a v krátkosti priblí-
žila aj život Martina Csombora Szepsiho. Dopoludňajší blok uzavrel Guitman 
Barnabás príspevkom Az ellenreformáció fogságában. Felekezetiség és intoleran-
cia felső-magyarországi példákkal, v ktorom analyzoval prejavy konfesionálnej 
intolerancie v hornouhorskom prostredí.

Program pokračoval vystúpením Petra Olexáka, ktorý v  príspevku Farská 
kronika Veličnej ako svedectvo o rekatolizácii dolnooravskej obce predstavil far-
ské kroniky ako významný prameň k štúdiu miestnych rekatolizačných procesov. 
Dienes Dénes sa v referáte Árva egyházak az Ung-felsőzempléni egyházmegyék-
ben, a 18. században venoval problematike neobsadených farností v 18. storo-
čí. Peter Zubko predstavil jazykové znalosti duchovenstva v príspevku Pramene 
o  znalostiach vernakulárnych jazykoch klerikov Bratislavského generálneho se-
minára (1784 – 1788). Nasledoval Peter Kónya s vystúpením Správa župana Šte-
fana Koháryho o rekatolizácii v Šarišskej stolici z r. 1722, ktoré prinieslo pohľad 
na rekatolizáciu z perspektívy svetskej správy. Blok uzavrel Tomáš Tandlich prí-
spevkom k pomerom v cechoch – Pramene k dejinám obchodných cechov v slo-
bodných kráľovských mestách v 16. a 17. storočí.

Popoludňajší program otvorila Monika Bizoňová referátom Kanonická vizi-
tácia Jána Sigraya z roku 1712, kde priblížila nielen prameň kanonickej vizitácie, 
ale aj stručný životopis Jána Sigraya. Nasledoval Sixtus Bolom-Kotari s príspev-
kom Tolerance jako poslední fáze rekatolizace? (uherský a český pohled) a svojím 
referátom poukázal na rozličný pohľad a priebeh rekatolicázice v Uhorsku a v Če-
chách. Jaroslav Coranič vystúpil s príspevkom k dejinám gréckokatolíckej cirkvi 
– Exkurz do histórie Mukačevskej eparchie na pozadí episkopátu Petra Parthenia 
Petroviča (1651 – 1665). Program pokračoval referátom Marcely Domenovej s ná-
zvom Vierovyznanie prešovských mešťanov pred a po prijatí Tolerančného paten-
tu. Na príklade sondy v mestskej správe a na novoprijatých mešťanoch poukázala 



Kronika

300

na reálny stav v 70. – 90. rokoch 18. storočia v Prešove. Nasledoval príspevok Pet-
ra Benku s názvom Rekatolizácia v meštianskom prostredí: Bardejov na prelome 
17. A 18. storočia, kde na príklade mestskej správy v Bardejove priblížil pomery 
v Bardejove. Ulrich Attila vystúpil s príspevokom Akié a föld, azé a vallás. A Sze-
pesi Kamara birtokügyletei a Wesselényi-féle öszeesküvés leleplezése után, ktorý 
sa venoval téme skonfiškovaných majetkov protestantskej šľachty a majetkovej 
politike zo strany Spišskej komory. Zsoldos Ildikó vystúpila s príspevkom veno-
vanej osobnosti – Báró Vécsey József Aurél katolizációs tevékenysége. Prvý deň 
konferencie uzavrel Vavrinec Žeňuch a jeho príspevok s názvom Rekatolizačné 
excesy na území Užskej stolice v 18. storočí.

Druhý deň konferencie – 5. december 2025 otvoril Miroslav Kamenický prí-
spevkom Kronika kláštora uršulínok v Prešporku ako prameň k dejinám rekato-
lizácie v 17. a 18. storočí. G. Etényi Nóra analyzovala obraz Imricha Thökölyho 
v referáte Thököly Imre a korabeli katolikus propagandában. Nasledoval Gudor 
Botond s príspevkom Bod Péter írásai (kiadványok, kéziratok), mint az ellenrefor-
máció történetének hiteles forrásai, kde predstavil diela Petra Boda (Péter Bod) 
ako prameň k  skúmaniu obdobia rekatolizácie. Balogh Judit predstavila šľach-
tické testamenty v príspevku Az Apafi kori székelyföldi elit végrendeletei. Kristóf 
Ilona uzavrela dopoludňajší blok vystúpením Az egri székesegyház újjáépítése 
a Mohács előtti években, zameraný na rekonštrukciu Katedrály sv. Jána v meste 
Eger.

Druhý blok referátov otvorila Lucia Šteflová príspevkom Vybrané cirkevné 
zápisnice evanjelického superintendenta Samuela Antoniho z prvej polovice 18. 
storočia. Renáta Geriová analyzovala šľachtické prostredie v období rekatolizá-
cie v príspevku s názvom Náboženský rozkol v šľachtickom prostredí na príklade 
rodu Andrássyovcov. Daniel Slivka sa vo svojom príspevku s  názvom Solomon 
Marcus Schiller-Szinessy (1820 – 1890), uhorský rabín, mysliteľ a akademik ve-
noval osobnosti spojenej aj s mestom Prešov – Solomona Marcusa Schiller-Szi-
nessyho, jeho životu a kariére. Záverečný referát predniesla Andrea Ferencová, 
ktorá vystúpila s referátom Medzi mocou, vierou a identitou: príbeh Žofie Báto-
riovej v období rekatolizácie. Príspevok bol zameraný na priblíženie života Žofie 
Bátoriovej a jej rekatolizačným opatreniam.

Konferencia priniesla mnohovrstevný pohľad na procesy rekatolizácie ako na 
komplexný historický jav, ktorý výrazne ovplyvnil politické, náboženské i spo-
ločenské pomery v strednej Európe. Vystúpenia účastníkov ukázali rozmanitosť 
prameňov, metodologických prístupov i  interpretačných rámcov, pričom zdô-
raznili význam regionálnych štúdií pre pochopenie širších dejinných súvislostí. 
Podujatie zároveň posilnilo medzinárodnú spoluprácu a  potvrdilo aktuálnosť 
výskumu konfesionálnych dejín v ranonovovekom priestore Uhorska.

 Renáta Geriová





302

Zoznam autorov 2/2025

PhDr. Mgr. Libor Bernát, CSc.
Katedra humanitných vied, Stavebná fakulta STU v Bratislave

Mgr. Martina Bolom-Kotari, Ph.D. 
Katedra pomocných věd historických a archivnictví, Filozofická fakulta 
Univerzita Hradec Králové

doc. Mgr. Monika Bizoňová, PhD.
Inštitút histórie, Filozofická fakulta, Prešovská univerzita v Prešove

Mgr. Anna Holešová 
Katedra pomocných věd historických a archivnictví, Filozofická fakulta 
Univerzita Hradec Králové

Mgr. Miroslav Huťka, PhD.
Katedra histórie, Filozofická fakulta, Katolícka univerzita v Ružomberku

Mgr. Milan Jurík, PhD.
Katedra praktickej teológie, Evanjelická bohoslovecká fakulta, Univerzita 
Komenského v Bratislave,

prof. Volodymyr Kachmar
Katedra Współczesnej Historii Ukrainy im. Mychajła Hruszewskiego, Wydział 
Historyczny, Narodowy Uniwersytet Lwowski im. Iwana Franki, Lwów

doc. ThDr. Mária Kardis, PhD. 
Gréckokatolícka teologická fakulta, Prešovská univerzita v Prešove

Kész Barnabás, PhD. 
II. Rákóczi Ferenc Kárpátaljai Magyar Egyetem Történelem- és 
Társadalomtudományi Tanszékének
Debreceni Református Kollégium Múzeum

Kész Margit, PhD. 
II. Rákóczi Ferenc Kárpátaljai Magyar Egyetem Filológiai Tanszékének

Dr.h.c. prof. PhDr. Peter Kónya, PhD.
Inštitút histórie, Filozofická fakulta, Prešovská univerzita v Prešove

Zhanna Korchynska
Ungvári Nemzeti Egyetem



303

prof. Mgr et. Mgr. Adriána Ingrid Koželová, PhD. 
Inštitút germanistiky a romanistiky, Filozofická fakulta, Prešovská univerzita 
v Prešove

Ivanna Labetska
Ungvári Nemzeti Egyetem

prof. PhDr. Róbert Letz, PhD.
Katedra histórie a didaktiky dejepisu, Pedagogická fakulta, Univerzita 
Komenského v Bratislave

doc. PhDr. Peter Olexák, PhD.
Katedra histórie, Filozofická fakulta, Katolícka univerzita v Ružomberku

Jurij Pachkovsky, prof., dr hab. 
Katedra Socjologii, Wydział Historyczny, Narodowy Uniwersytet im. Iwana 
Franki, Lwów

Krzysztof Rejman, prof., dr hab. 
Katedra Nauk Humanistycznych i Społecznych, Wydział Zarządzania, 
Politechnika Rzeszowska, Rzeszów

Oleksiy Sukhyy, prof., dr hab. 
Katedra Współczesnej Historii Ukrainy im. Mychajła Hruszewskiego, Wydział 
Historyczny, Narodowy Uniwersytet Lwowski im. Iwana Franki, Lwów

Mgr. Lucia Šteflová, PhD.
Inštitút histórie, Filozofická fakulta, Prešovská univerzita v Prešove

Dominika Tlučková

Váradi Natália
II. Rákóczi Ferenc Kárpátaljai Magyar Főiskola, Történelem- és 
Társadalomtudományi Tanszék

Balázs Veszelovszki
Pázmány Péter Katolikus Egyetem Budapest

doc. ThDr. Mgr. Ing. Kamila Veverková, Ph.D.
Husitská teologická fakulta, Univerzita Karlova v Prahe

Borisz Zsulkanics
Ungvári Nemzeti Egyetem



HISTORIA ECCLESIASTICA
Časopis pre dejiny cirkví a náboženstiev v Strednej Európe

Journal on the history of Central European churches and religions 
Zeitschift für die Geschichte der Kirchen und der Religionen in Mitteleuropa 

Közép-európiai egyház- és vallástörténeti folyóirat 
Czasopismo Historii Kościoła i Religii w Europie Środkowej

Redakčná rada:
Dr. h. c. prof. PhDr. Peter Kónya, PhD. (predseda)
Mons. Dr. h. c. ThDr. Ján Babjak SJ, PhD., prof. Dr. Habil. Balog Judit, prof. Dr. Buzogány Dezső,
prof. Dr. Dienes Dénes, doc. PhDr. Martin Javor, PhD., Mons. prof. ThDr. Viliam Judák, PhD.,
PhDr. Eva Kowalská, DrSc., prof. ThDr. Jan Blahoslav Lášek, prof. RNDr. René Matlovič, PhD.,
Dr. Pálfi József, prof. Dr. Papp Klára, PhD., doc. Mgr. Annamária Kónyová, PhD.,
Univ. prof. Dr. Dr.h.c. Dr. Karl Schwarz, prof. Dr. Csepregi Zoltán, 
prof. Dr. Waclaw Wierzbieniec,doc. Dr. Püski Levente, doc. Dr. Władysław Tabasz, 
prof. Dr. Lukács Olga, PhD., prof. dr hab. Robert Tyrała, doc. ThDr. Attila Lévai, PhD.
Redakcia:
doc. PhDr. Martin Javor, PhD. (hlavný redaktor)
doc. PhDr. Jaroslav Coranič, PhD.; doc. Mgr. Annamária Kónyová, PhD.; doc. PaedDr. Patrik Derfiňák, PhD.;
doc. Mgr. Monika Bizoňová, PhD.; Mgr. Lucia Šteflová, PhD.; Marek Sedlák
Preklad rezumé:
Ústav jazykových kompetencií CCKV PU a autori

Jazyková úprava:
Mgr. Lucia Šteflová, PhD.

Vydáva:
Centrum excelentnosti sociohistorického a kultúrnohistorického výskumu 
Prešovskej univerzity v Prešove vo Vydavateľstve Prešovskej univerzity
17. novembra 15, 080 01 Prešov, IČO 17 070 775

Dátum vydania:
september 2025

Tlač: 
Centrum excelentnosti sociohistorického a kultúrnohistorického výskumu

Evid. číslo: EV 4273/11
ISSN 1338-4341

Adresa redakcie: Centrum excelentnosti sociohistorického a kultúrnohistorického výskumu 
Prešovskej univerzity v Prešove, Ul. 17. novembra 1, 080 01 Prešov, 
e-mail: martin.javor@unipo.sk 

Prosíme autorov, aby dodržiavali nasledovné spôsoby 
popisu dokumentov:

Príklady popisu dokumentov citácií podľa 
ISO 690 a ISO 690-2

1. Knihy / Monografie. Prvky popisu:
Autor. Názov : podnázov (nepovinný). Poradie vyda-
nia. Miesto vydania : Vydavateľ, rok vydania. Rozsah 
strán.
Ak sú traja autori oddeľujú sa pomlčkou. Ak je viac 
autorov ako traja uvedie sa prvý autor a skratka a kol. 
alebo et al. ak je to zahraničné dielo. Prvé vydanie sa 
v citačnom popise nemusí uvádzať.
Príklad:
TIMKO, J. – SIEKEL. P. – TURŇA, J. História nášho 
rodu. Bratislava : Veda, 2004. 104 s.

2. Článok v časopise Prvky popisu:
Autor. Názov. In Názov zdrojového dokumentu 
(noviny, časopisy). ISSN, rok, ročník, číslo zväzku, 
Rozsah strán (strana od – do).
Príklad:
STEINEROVÁ, J. Princípy formovania vzdelania 
v informačnej vede. In Pedagogická revue. ISSN 1335-
1982, 2000, roč. 2, č. 3, s. 8 – 16.

3. Článok zo zborníka a monografie. Prvky popisu:
Autor. Názov článku. In Názov zborníka. Zostavova-
teľ. Miesto vydania : Vydavateľ, rok vydania, Rozsah 
strán (strana od – do).
Príklad:
ZEMÁNEK, P.  The machines for "green works" in 
vineyards and their economical evaluation. In 9th 
International Conference : proceedings. Vol. 2. Fruit 
Growing and viticulture. Pavel Zedníček. Lednice: 
Mendel University of Agriculture and Forestry,2001, 
p. 262 – 268.

4. Elektronické dokumenty – monografie. Prvky 
popisu: Autor. Názov [Druh nosiča]. Vydanie. Miesto 
vydania : Vydavateľ, dátum vydania. Dátum aktua-
lizácie. [Dátum citovania]. Dostupnosť a prístup.
Príklad:
SPEIGHT, J. G. Lange's Handbook of Chemistry 
[online]. London : McGraw-Hill, 2005. 1572 p.  [cit. 
2009.06.10.] Dostupné na internete:
<http://www.knovel.com/web/portal/basic_search/
display?_EXT_

Informácia pre prispievateľov do časopisu Historia Ecclesiastica

5. Články v  elektronických časopisoch a  iné 
príspevky. Prvky popisu:
Autor. Názov. In Názov časopisu. [Druh nosiča]. rok 
vydania, ročník, číslo [dátum citovania]. Dostupnosť 
a prístup. ISSN.
Príklad:
HOGGAN, D. Challenges, Strategies, and Tools for 
Research Scientists. In Electronic Journal of Acade-
mic and Special Librarianship [online]. 2002, vol. 3, 
no. 3 [cit. 2003-01-10]. Dostupné na internete:
<http://southernlibrarianship.icaap.org/content/
v03n 03/Hoggan_d01.htm>. ISSN 1525-321X.

6. Príspevok v  zborníku na CD-ROM. Prvky popi-
su: Autor. Názov. In Názov zborníka [Druh nosiča]. 
Zostavovateľ. Miesto vydania : Vydavateľ, rok vyda-
nia, Rozsah strán (strana od – do).
Príklad:
ZEMÁNEK, P.  The machines for "green works" in 
vineyards and their economical evaluation. In 9th 
International Conference : proceedings. Vol. 2. Fruit 
Growing and viticulture [CD-ROM]. Peter Mulčák. 
Lednice : Mendel University of Agriculture and Fo-
restry, 2001, p. 262 – 268.

7. Vedecko-kvalifikačné práce. Prvky popisu:
Autor. Názov práce : označenie druhu práce (dizer-
tačná, doktorandská). Miesto vydania : Názov vysokej 
školy, rok vydania. Rozsah strán.
Príklad:
MIKULÁŠIKOVÁ, M. Didaktické pomôcka pre prak-
tickú výučbu na hodinách výtvarnej výchovy pre 2. 
stupeň základných škôl : diplomová práca. Nitra : 
UKF, 1999. 62 s.

8. Príklad na heslo zo slovníka (Encyklopédie)
Slovenský biografický slovník. II. zväzok E-J. Zodp. 
red. Š. Valentovič. Martin : Matica slovenská, 1987. 
Heslo Krajňák Michal, s. 228 – 229.

9. Odkaz na archívny dokument. Prvky popisu:
Archív (zaužívaná skratka), názov fondu, signatúra 
(príp. inventárne číslo, krabica, č. mirofilmu a pod.), 
špecifikácia dokumentu
Príklad:
SNA Bratislava, Národný súd, II. A 880-881, osobný 
spis G. Fritza. BArch Berlin, R 70 Slowakei / 216, sprá-
va z 15. decembra 1940. AACass Košice, Apoštolská 
administratúra Prešov, č. 3406/1939, list K. Körper 
Čárskemu z 29. 9. 1939.

Ročník XVI. 2025 číslo 1

Časopis je registrovaný v textovej databáze ADT (Arcanum Digitális Tudománytár)
Časopis je registrovaný v databáze ERIH plus (European reference index for the humanities and social sciences)

Časopis je registrovaný v databáze EBSCO
Časopis je registrovaný v databáze SCOPUS

Táto publikácia vznikla vďaka podpore v rámci operačného programu Výskum a vývoj, pre projekt: Centrum
excelentnosti sociohistorického a kultúrnohistorického výskumu, kód projektu ITMS:26220120057, spolufinancovaný

zo zdrojov Európskeho fondu regionálneho rozvojaa



H
is

to
ri

a 
E

cc
le

si
as

ti
ca

  2
02

5/
1 

Historia Ecclesiastica je vedecké periodikum, ktoré vydáva Centrum excelent-
nosti sociohistorického a kultúrnohistorického výskumu Prešovskej univerzi-
ty Prešove vo Vydavateľstve Prešovskej univerzity v Prešove.

Historia Ecclesiastica publikuje zásadne len vedecké práce (štúdie) z dejín 
cirkví a náboženstiev na území Slovenska a ostatných krajín strednej Európy, 
materiály, resp. pramene k tej istej problematike, ďalej recenzie vedeckej lit-
eratúry a informácie o vedeckých podujatiach s problematikou dejín cirkví 
a náboženstiev. Vedecké práce, materiály a stále rubriky (recenzie, anotácie, 
správy) sa uverejňujú v slovenčine, resp. vo svetovom, príp. českom, maďar-
skom a poľskom jazyku. 

Historia Ecclesiastica vychádza dvakrát ročne.

Historia Ecclesiastica is a scientific periodical by University of Prešov Centre 
of excellence for socio-historical and culture-historical research published by 
University of Prešov.

Historia Ecclesiastica publishes solely academic papers (studies) dealing with 
the history of churches and religions in the territory of Slovakia and other cen-
tral European countries; materials or sources related to such topics, scientific 
literature reviews and information on scientific events relevant to the field of 
church and religion history. Scientific works, materials and regular columns 
(literature reviews, annotations, reports) are published in Slovak, world lan-
guage, alternatively in Czech, Hungarian or Polish languages.

Historia Ecclesiastica is published on a bi-yearly basis. Z  obsahu

DRAGONÁDY V ČECHÁCH. MARTIN HUERTA A JEHO 
REKATOLIZACE PO ZLÉM
Jan KILIÁN

ABRAHÁM VAY A SLOVENSKÍ REFORMOVANÍ VERIACI  
V 18. STOROČÍ
Annamária KÓNYOVÁ

SLOVENSKÉ KULTÚRNE DEDIČSTVO V POVEDOMÍ A ŽIVOTE  
ZAHRANIČNÝCH SLOVÁKOV
Viliam JUDÁK – Ľubomír HLAD – Marian ŠURÁB – Jozef KRUPA – Patrik MATURKANIČ

Ročník XVI.
2025

č. 1


