
H
is

to
ri

a 
E

cc
le

si
as

ti
ca

  2
02

5/
1 

Historia Ecclesiastica je vedecké periodikum, ktoré vydáva Centrum excelent-
nosti sociohistorického a kultúrnohistorického výskumu Prešovskej univerzi-
ty Prešove vo Vydavateľstve Prešovskej univerzity v Prešove.

Historia Ecclesiastica publikuje zásadne len vedecké práce (štúdie) z dejín 
cirkví a náboženstiev na území Slovenska a ostatných krajín strednej Európy, 
materiály, resp. pramene k tej istej problematike, ďalej recenzie vedeckej lit-
eratúry a informácie o vedeckých podujatiach s problematikou dejín cirkví 
a náboženstiev. Vedecké práce, materiály a stále rubriky (recenzie, anotácie, 
správy) sa uverejňujú v slovenčine, resp. vo svetovom, príp. českom, maďar-
skom a poľskom jazyku. 

Historia Ecclesiastica vychádza dvakrát ročne.

Historia Ecclesiastica is a scientific periodical by University of Prešov Centre 
of excellence for socio-historical and culture-historical research published by 
University of Prešov.

Historia Ecclesiastica publishes solely academic papers (studies) dealing with 
the history of churches and religions in the territory of Slovakia and other cen-
tral European countries; materials or sources related to such topics, scientific 
literature reviews and information on scientific events relevant to the field of 
church and religion history. Scientific works, materials and regular columns 
(literature reviews, annotations, reports) are published in Slovak, world lan-
guage, alternatively in Czech, Hungarian or Polish languages.

Historia Ecclesiastica is published on a bi-yearly basis. Z  obsahu

DRAGONÁDY V ČECHÁCH. MARTIN HUERTA A JEHO 
REKATOLIZACE PO ZLÉM
Jan KILIÁN

ABRAHÁM VAY A SLOVENSKÍ REFORMOVANÍ VERIACI  
V 18. STOROČÍ
Annamária KÓNYOVÁ

SLOVENSKÉ KULTÚRNE DEDIČSTVO V POVEDOMÍ A ŽIVOTE  
ZAHRANIČNÝCH SLOVÁKOV
Viliam JUDÁK – Ľubomír HLAD – Marian ŠURÁB – Jozef KRUPA – Patrik MATURKANIČ

Ročník XVI.
2025

č. 1



HISTORIA ECCLESIASTICA
Časopis pre dejiny cirkví a náboženstiev v Strednej Európe

Journal on the history of Central European churches and religions 
Zeitschift für die Geschichte der Kirchen und der Religionen in Mitteleuropa 

Közép-európiai egyház- és vallástörténeti folyóirat 
Czasopismo Historii Kościoła i Religii w Europie Środkowej

Redakčná rada:
Dr. h. c. prof. PhDr. Peter Kónya, PhD. (predseda)
Mons. Dr. h. c. ThDr. Ján Babjak SJ, PhD., prof. Dr. Habil. Balog Judit, prof. Dr. Buzogány Dezső,
prof. Dr. Dienes Dénes, doc. PhDr. Martin Javor, PhD., Mons. prof. ThDr. Viliam Judák, PhD.,
PhDr. Eva Kowalská, DrSc., prof. ThDr. Jan Blahoslav Lášek, prof. RNDr. René Matlovič, PhD.,
Dr. Pálfi József, prof. Dr. Papp Klára, PhD., doc. Mgr. Annamária Kónyová, PhD.,
Univ. prof. Dr. Dr.h.c. Dr. Karl Schwarz, prof. Dr. Csepregi Zoltán, 
prof. Dr. Waclaw Wierzbieniec,doc. Dr. Püski Levente, doc. Dr. Władysław Tabasz, 
prof. Dr. Lukács Olga, PhD., prof. dr hab. Robert Tyrała, doc. ThDr. Attila Lévai, PhD.
Redakcia:
doc. PhDr. Martin Javor, PhD. (hlavný redaktor)
doc. PhDr. Jaroslav Coranič, PhD.; doc. Mgr. Annamária Kónyová, PhD.; doc. PaedDr. Patrik Derfiňák, PhD.;
doc. Mgr. Monika Bizoňová, PhD.; Mgr. Lucia Šteflová, PhD.; Marek Sedlák
Preklad rezumé:
Ústav jazykových kompetencií CCKV PU a autori

Jazyková úprava:
Mgr. Lucia Šteflová, PhD.

Vydáva:
Centrum excelentnosti sociohistorického a kultúrnohistorického výskumu 
Prešovskej univerzity v Prešove vo Vydavateľstve Prešovskej univerzity
17. novembra 15, 080 01 Prešov, IČO 17 070 775

Dátum vydania:
september 2025

Tlač: 
Centrum excelentnosti sociohistorického a kultúrnohistorického výskumu

Evid. číslo: EV 4273/11
ISSN 1338-4341

Adresa redakcie: Centrum excelentnosti sociohistorického a kultúrnohistorického výskumu 
Prešovskej univerzity v Prešove, Ul. 17. novembra 1, 080 01 Prešov, 
e-mail: martin.javor@unipo.sk 

Prosíme autorov, aby dodržiavali nasledovné spôsoby 
popisu dokumentov:

Príklady popisu dokumentov citácií podľa 
ISO 690 a ISO 690-2

1. Knihy / Monografie. Prvky popisu:
Autor. Názov : podnázov (nepovinný). Poradie vyda-
nia. Miesto vydania : Vydavateľ, rok vydania. Rozsah 
strán.
Ak sú traja autori oddeľujú sa pomlčkou. Ak je viac 
autorov ako traja uvedie sa prvý autor a skratka a kol. 
alebo et al. ak je to zahraničné dielo. Prvé vydanie sa 
v citačnom popise nemusí uvádzať.
Príklad:
TIMKO, J. – SIEKEL. P. – TURŇA, J. História nášho 
rodu. Bratislava : Veda, 2004. 104 s.

2. Článok v časopise Prvky popisu:
Autor. Názov. In Názov zdrojového dokumentu 
(noviny, časopisy). ISSN, rok, ročník, číslo zväzku, 
Rozsah strán (strana od – do).
Príklad:
STEINEROVÁ, J. Princípy formovania vzdelania 
v informačnej vede. In Pedagogická revue. ISSN 1335-
1982, 2000, roč. 2, č. 3, s. 8 – 16.

3. Článok zo zborníka a monografie. Prvky popisu:
Autor. Názov článku. In Názov zborníka. Zostavova-
teľ. Miesto vydania : Vydavateľ, rok vydania, Rozsah 
strán (strana od – do).
Príklad:
ZEMÁNEK, P.  The machines for "green works" in 
vineyards and their economical evaluation. In 9th 
International Conference : proceedings. Vol. 2. Fruit 
Growing and viticulture. Pavel Zedníček. Lednice: 
Mendel University of Agriculture and Forestry,2001, 
p. 262 – 268.

4. Elektronické dokumenty – monografie. Prvky 
popisu: Autor. Názov [Druh nosiča]. Vydanie. Miesto 
vydania : Vydavateľ, dátum vydania. Dátum aktua-
lizácie. [Dátum citovania]. Dostupnosť a prístup.
Príklad:
SPEIGHT, J. G. Lange's Handbook of Chemistry 
[online]. London : McGraw-Hill, 2005. 1572 p.  [cit. 
2009.06.10.] Dostupné na internete:
<http://www.knovel.com/web/portal/basic_search/
display?_EXT_

Informácia pre prispievateľov do časopisu Historia Ecclesiastica

5. Články v  elektronických časopisoch a  iné 
príspevky. Prvky popisu:
Autor. Názov. In Názov časopisu. [Druh nosiča]. rok 
vydania, ročník, číslo [dátum citovania]. Dostupnosť 
a prístup. ISSN.
Príklad:
HOGGAN, D. Challenges, Strategies, and Tools for 
Research Scientists. In Electronic Journal of Acade-
mic and Special Librarianship [online]. 2002, vol. 3, 
no. 3 [cit. 2003-01-10]. Dostupné na internete:
<http://southernlibrarianship.icaap.org/content/
v03n 03/Hoggan_d01.htm>. ISSN 1525-321X.

6. Príspevok v  zborníku na CD-ROM. Prvky popi-
su: Autor. Názov. In Názov zborníka [Druh nosiča]. 
Zostavovateľ. Miesto vydania : Vydavateľ, rok vyda-
nia, Rozsah strán (strana od – do).
Príklad:
ZEMÁNEK, P.  The machines for "green works" in 
vineyards and their economical evaluation. In 9th 
International Conference : proceedings. Vol. 2. Fruit 
Growing and viticulture [CD-ROM]. Peter Mulčák. 
Lednice : Mendel University of Agriculture and Fo-
restry, 2001, p. 262 – 268.

7. Vedecko-kvalifikačné práce. Prvky popisu:
Autor. Názov práce : označenie druhu práce (dizer-
tačná, doktorandská). Miesto vydania : Názov vysokej 
školy, rok vydania. Rozsah strán.
Príklad:
MIKULÁŠIKOVÁ, M. Didaktické pomôcka pre prak-
tickú výučbu na hodinách výtvarnej výchovy pre 2. 
stupeň základných škôl : diplomová práca. Nitra : 
UKF, 1999. 62 s.

8. Príklad na heslo zo slovníka (Encyklopédie)
Slovenský biografický slovník. II. zväzok E-J. Zodp. 
red. Š. Valentovič. Martin : Matica slovenská, 1987. 
Heslo Krajňák Michal, s. 228 – 229.

9. Odkaz na archívny dokument. Prvky popisu:
Archív (zaužívaná skratka), názov fondu, signatúra 
(príp. inventárne číslo, krabica, č. mirofilmu a pod.), 
špecifikácia dokumentu
Príklad:
SNA Bratislava, Národný súd, II. A 880-881, osobný 
spis G. Fritza. BArch Berlin, R 70 Slowakei / 216, sprá-
va z 15. decembra 1940. AACass Košice, Apoštolská 
administratúra Prešov, č. 3406/1939, list K. Körper 
Čárskemu z 29. 9. 1939.

Ročník XVI. 2025 číslo 1

Časopis je registrovaný v textovej databáze ADT (Arcanum Digitális Tudománytár)
Časopis je registrovaný v databáze ERIH plus (European reference index for the humanities and social sciences)

Časopis je registrovaný v databáze EBSCO
Časopis je registrovaný v databáze SCOPUS

Táto publikácia vznikla vďaka podpore v rámci operačného programu Výskum a vývoj, pre projekt: Centrum
excelentnosti sociohistorického a kultúrnohistorického výskumu, kód projektu ITMS:26220120057, spolufinancovaný

zo zdrojov Európskeho fondu regionálneho rozvojaa



Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 1

Obsah – Content – Inhalt – Tartalom – Spis treści

Štúdie – Articles – Studien – Tanulmányok –Artykuły........................................ 3

DRAGONÁDY V ČECHÁCH. MARTIN HUERTA  
A JEHO REKATOLIZACE PO ZLÉM................................................................. 3
Jan KILIÁN

DEJINY REFORMÁCIE VO FARNOSTI MALÁ UDIČA...................................... 18
Libor BERNÁT

FRANTIŠKÁNI V HORNOZEMPLÍNSKYCH ZEMEPANSKÝCH  
MESTÁCH HUMENNOM A STROPKOVE V 17. – 18. STOROČÍ................. 47
Peter KÓNYA

DIE GESCHICHTE DER GEMEINDE OSADNÉ IN DER ZEIT  
DER UNION UND DER RÜCKKEHR ZUM ORTHODOXEN  
GLAUBEN (17. – 20. JAHRHUNDERT)............................................................. 60
Miroslav ŽUPINA – Peter SOROKA

ABRAHÁM VAY A SLOVENSKÍ REFORMOVANÍ  
VERIACI V 18. STOROČÍ..................................................................................... 72
Annamária KÓNYOVÁ

SLOVENSKÉ KULTÚRNE DEDIČSTVO V POVEDOMÍ A ŽIVOTE 
ZAHRANIČNÝCH SLOVÁKOV.......................................................................... 82
Viliam JUDÁK – Ľubomír HLAD – Marian ŠURÁB – Jozef KRUPA – Patrik MATURKANIČ

REFORMSTRÖMUNGEN DES ALTERNATIVEN  
KATHOLIZISMUS BEI DEN POLEN UND IN BÖHMEN  
AM ENDE DES 19. UND IM LAUFE DES 20. JAHRHUNDERTS – EIN 
KOMPARATIONSVERSUCH............................................................................... 94
Kamila VEVERKOVÁ

PROBLEMATIKA CIRKEVNEJ SPRÁVY ECAV A SYNODA  
V BUDAPEŠTI 1891 – 1893(4)............................................................................... 102
Radoslav HANUS

DIE SOZIALPOLITIK DER RÖMISCH-KATHOLISCHEN KIRCHE IN 
UNGARN DER ZWISCHENKRIEGSZEIT, INSBESONDERE DIE 
AKTIVITÄTEN VON MARGIT SLACHTA...................................................... 120
Tibor TÓTH

A SZENT JOBB KÁRPÁTALJAI KÖRÚTJÁNAK KRÓNIKÁJA.......................... 135
BACSÓ Róbert– CSATÁRY György – VÁRADI Natália

CAŘIHRAD, NEBO BĚLEHRAD. KE KOLIZI V ČESKOSLOVENSKO-
JIHOSLOVANSKÝCH CÍRKEVNÍCH A NÁBOŽENSKÝCH VZTAZÍCH 
V LETECH 1923 – 1925........................................................................................... 153
Jurij DANILEC – Pavel MAREK



Archív – Archives – Archiv – Levéltár – Archivum...........................................171

PODOBENSTVÁ ISUSA CHRISTA V TEOLOGICKEJ  
A TERAPEUTICKEJ INTERPRETÁCII RANÝCH  
CIRKEVNÝCH OTCOV........................................................................................ 171
Maroš ŠIP – Bohuslav KUZYŠIN – Štefan PRUŽINSKÝ

ČESKÁ CESTA – OBCHODNÁ SPOJNICA ČIECH, MORAVY A SLOVENSKA 
A JEJ ODRAZ VO FOLKLÓRE A ŽIVOTE OBYVATEĽOV ZÁPADNÉHO 
SLOVENSKA A MORAVY..................................................................................... 186
Tomáš TANDLICH – Katarína SLOBODOVÁ NOVÁKOVÁ

POSTAVENIE A ÚLOHA ŽIEN POČAS REFORMÁCIE V UHORSKU.......... 199
Andrea FERENCOVÁ

DROBNÁ SAKRÁLNA ARCHITEKTÚRA V MESTE PÚCHOV....................... 208
Andrej VAŠÍČEK

KIBÉKÜLÉS ÉS EGYÜTTMŰKÖDÉS A KÖZÖS GYÖKEREKRE  
ÉPÍTVE – AZ EURÓPAI INTEGRÁCIÓ ÉS A KERESZTÉNYSÉG 
KAPCSOLATA ROBERT SCHUMAN FELFOGÁSÁBAN............................. 220
PRIEGER Adrienn - POMEISL András József 

EGY MAGYAR GRÓF HALÁLA LENGYELORSZÁGBAN.  
GRÓF TELEKI LÁSZLÓ ÉLETE ÉS HALÁLÁNAK KÖRÜLMÉNYEI........ 235
CSŰRÖS András

Recenzie, anotácie – Review – Kritik – Könyvszemle – 
Reconzje i omówienia....................................................................................... 242

Kronika – Chronicle – Chronic – Krónika –Kronika.................................. 261



3

DRAGONÁDY V ČECHÁCH. MARTIN HUERTA A JEHO 
REKATOLIZACE PO ZLÉM

Jan KILIÁN

Dragonades in Bohemia. Martin Huerta and his re-Catholicization after evil
In the years 1624–1626, the first wave of re-Catholicization took place in Bohemia, one 
of the consequences of the defeat of the rebellious Bohemian estates on Bílá hora (White 
Mountain). The era of religious tolerance was over. The effort to transform an essentially 
completely non-Catholic country into a Catholic country as quickly as possible led to the 
fact that the new faith was imposed on the local population by force, with the assistance of 
the army. Special commissions headed by secular and spiritual commissioners divided the 
regions widely and went into them. One of these commissioners was Imperial Colonel Martin 
de Hoeff Huerta, an adventurer of Spanish-Dutch origin, but already settled in Bohemia for 
years. He was a soldier with a rough nature, a bigoted Catholic, and besides, he could speak 
Czech well – as such, he was an ideal candidate for the assigned task. In addition to the Bo-
hemian northwest, headed by real non-Catholic „nests“ in the form of the cities of Žatec and 
Louny, which was entrusted to him for re-Catholicization directly, he was called by the cen-
tral authorities especially for cases in which the usual means did not meet the desired effect. 
In principle, it can be summarized that Huerta then arrived there, familiarized himself with 
the situation, announced the imperial will and the content of government mandates to the 
assembled community, called for their fulfillment under severe punishments and treatment, 
threw the biggest daredevils and rioters into prison, disposed of objectionable books, dele-
gated tasks on his subordinate officers and went to another place to return after a certain 
time and check with what success his orders had been performed. Meanwhile, the appointed 
Catholic priests and the colonel‘s soldiers remained in the entrusted cities, taking away the 
townspeople‘s privacy, eating up their supplies and draining their cash, not to mention pos-
sible physical insults and psychological pressure. It was not surprising that many residents, 
whether in the northwest or in the cities of Kutná Hora, Nový Bydžov or Domažlice, where 
Huerta also intervened, sooner or later succumbed and accepted the conditions. In many 
cases, naturally only on the outside, it was only later generations who succeeded in inculcat-
ing the Catholic faith. 
Keywords: History of Bohemia, Early modern time, Thirty Yearś  War, Re-catholicization, 
Martin de Hoeff Huerta, violence.

České země v předbělohorském období patřily svou náboženskou pluralitou 
a  relativní tolerancí k  unikátům tehdejšího evropského kontinentu. Od husit-
ských válek tu vedle katolíků žili kališníci, k nimž se koncem 15. století přidali 
členové Jednoty bratrské, na počátku století následujícího pak luteráni a kalvi-
nisté, nechybělo ani několik různých sekt, včetně asi nejznámějších novokřtěn-
ců. Hlavní nekatolické denominace vedly stoletý zápas o uzákonění své konfe-

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 1

Štúdie – Articles – Studien – Tanulmányok –Artykuły



4

Jan KILIÁN

se, kterou jim konečně poskytl císař Rudolf II. svým Majestátem z roku 1609.1 
Bitvou na bělohorské pláni pluralita s  tolerancí skončily, nový císař Ferdinand 
II., bigotní katolík, odchovanec jezuitů, si více než cokoli jiného přál vládnout 
zemím po konfesní stránce jednotným, i kdyby toho měl dosáhnout násilím.2 Ru-
dolfův majestát vlastnoručně prořízl, aby demonstroval jeho neplatnost. U toho 
ale samozřejmě nezůstal, brzy následovala série mandátů, jimiž v Čechách zaká-
zal působení (a pobyt vůbec) nekatolických kněží a učitelů. Šlo o logický první 
krok – zbavit nepoddajný národ jeho vůdců, jeho inteligence, duchovní opory, 
aby mohl zanedlouho přijít krok další: vypovězení všech osobně svobodných ne-
katolíků ze země. Obnovené zřízení zemské z roku 1627 (pro Moravu o rok mlad-
ší) tak kromě jiného jinověrcům odepíralo právo na další setrvání v zemi předků 
a nutilo je k odchodu do exilu.3 Ponechme stranou otázky, nakolik se Ferdinan-
dovy záměry zdařily a v jakém počtu čeští obyvatelé opustili své domovy, obojí 
je problematikou samostatného výzkumu.4 Jisté je, že tajní evangelíci navzdory 
všem opatřením zůstali nedílnou součástí tuzemské krajiny i že hromadné vy-
povězení nekatolíků oslabilo zemi jak demograficky, tak hospodářsky.

Nové poměry současně přinesly nové možnosti, zvláště v oblasti majetkové 
a  společenské. Statky zabavené rebelům byly prodávány pod cenou, a  to nejen 
příslušníkům tradičních českých katolických rodů, ale také císařským důstoj-
níkům nejrůznějšího geografického i sociálního původu, kteří ve 20. a 30. letech 
české země doslova zaplavili. K  těm, kterým se v  pobělohorské době podařilo 
nashromáždit vskutku impozantní statky, patřil i  dobrodruh španělsko-nizo-
zemského původu Martin de Hoeff Huerta. Ne, že by byl v mládí zrovna krejčím, 
jak se o něm dlouho tradovalo (a možná dosud traduje), nicméně o nějakém so-
lidním majetkovém zázemí si mohl dlouho nechat jen zdát, byť se mu za poněkud 
záhadných a podivných okolností podařilo přiženit se do české panské rodiny 
Novohradských z Kolovrat. České prostředí znal již řadu let před třetí pražskou 
defenestrací (1618), trvale v něm žil. V bojích pod habsburskými prapory postou-
pil do hodnosti rytmistra v pluku Baltazara Marradase, s nímž se účastnil střetů 

1	 K Rudolfovu majestátu a náboženské situaci v Čechách z novější literatury zvláště JUST, J. 9. 7. 
1609. Rudolfův majestát. Světla a stíny náboženské svobody, Praha 2009 a HAUSENBLASOVÁ, 
J. – MIKULEC, J. – THOMSEN, M. (Hg.). Religion und Politik im frühneuzeitlichen Böhmen. 
Der Majestätsbrief Kaiser Rudolfs II. von 1609. Stuttgart 2014. 

2	 Srovnej nejnověji BAHLCKE, J. (Hg.). Religious violence, confessional conflicts and models for 
violence prevention in Central Europe (15th–18th centuries) = Religiöse Gewalt, konfessionelle 
Konflikte und Modelle von Gewaltprävention in Mitteleuropa (15.–18. Jahrhundert). Praha – 
Stuttgart 2017.

3	 K Obnovenému zřízení zemskému naposledy např. MALÝ, K. – SOUKUP, L. (red.). Vývoj české 
ústavnosti v letech 1618–1918, Praha 2006, zvláště s. 13 – 29 (studie Jaroslava Pánka) a s. 30 – 
44 (studie Karla Malého). 

4	 Srovnej např. WÄNTIG, W. Grenzerfahrungen. Böhmische Exulanten im 17. Jahrhundert, 
Konstanz 2007 či BOBKOVÁ, L. Exulanti z  Prahy a  severozápadních Čech v  Pirně v  letech 
1621–1639. Praha 1999. K pozdější emigraci, v průběhu 18. století, viz zvláště studie E. Štěří-
kové, např. ŠTĚŘÍKOVÁ, E. Pozvání do Slezska. Vznik prvních českých emigrantských kolonií 
v 18. století v pruském Slezsku, Praha 2001. To, že rekatolizace nebyla uzavřenou kapitolou ani 
hluboko v 18. století, dokazuje mj. WOLF, J. Jezuitská misie na Cínovci v letech 1728–1731. In 
Amicitiae vinculum potens et praevalidum. Vějíř pohledů do náboženského a kulturního života 
barokní společnosti k poctě Ivany Čornejové a Marie-Élizabeth Ducreux. Praha 2022, s. 190 – 
199.



5

Dragonády v Čechách. Martin Huerta a jeho rekatolizace po zlém

počáteční fáze třicetileté války. Velké zásluhy si získal díky podílu na kapitulaci 
Plzně a  dalších měst a  pevností, v  mnoha případech již po vítězné bělohorské 
bitvě. Byl odměněn nejen několika panstvími (mj. Velhartice, Neustupov či Mi-
ličín; do zástavy získal královské město Písek), ale i plukovnickým patentem.5

Pokud ovšem Huerta v Čechách něčím skutečně proslul, dokonce natolik, že 
povědomí o něm v tomto směru získala i širší neodborná veřejnost, bylo to jeho 
obracení země na katolickou víru „po zlém“, tj. za pomoci vojáků z jeho regimen-
tu. Během pouhých dvou let se měl stát císařský plukovník postrachem domácích 
evangelíků i tajných kněží, kteří se v zemi přes zákaz ještě zdržovali, a na svou 
činnost být údajně tak hrdý, že se neváhal v tomto směru sázet a přirovnávat se 
ke Kristovi a k novozákonním apoštolům, co se týkalo počtu jedinců přivedených 
na pravou víru. Výkon to byl navíc velmi náročný, nejen co se provedení samot-
ného týče, ale i co do cestování napříč českými kraji, až se někteří historikové 
podivovali, jak to vůbec mohl vše stihnout, a navrhovali sestavení jeho podrob-
ného itineráře.6 Ano, cestování si v této době Huerta užil v míře vrchovaté, nešlo 
však o četné několikadenní přesuny, nýbrž o kratší cesty, často proložené delšími 
pobyty. Navíc je nutno vzít v potaz, že na mnoha místech sice Huertovi vojáci 
pobývali i několik měsíců, ovšem pod velením nižšího důstojníka, bez osobní-
ho přítomnosti pana plukovníka, který své podřízené pouze vybavil příslušnými 
rozkazy. 

Pro Huertu jeho nejznámější mise nastávala už císařským reskriptem z dubna 
1624, jímž Ferdinand II. v Čechách zakázal praktikování jakéhokoli jiného ná-
boženství než katolického. To se samozřejmě snadno vyhlásí, ale hůře provede. 
Vždyť v zemi žilo jen něco kolem deseti procent katolíků, jak tedy donutit sta-
tisíce ostatních, aby se zřekli své víry a přijali v očích Vídně tu jedinou pravou, 
samospasitelnou? Možnosti byly v zásadě dvě. Přesvědčovat lidi po dobrém dia-
logem a výchovou, nebo po zlém, výhrůžkami a vojenským násilím. Na to první 
chyběl školený personál, jezuitů a dalších misionářů bylo k dispozici jen pár. Na 
tak masivní úkol proto stačit nemohli, jakkoli mezi nimi najdeme mimořádně 
zdatné osobnosti typu páterů Albrechta Chanovského či Adama Kravařského.7 
Naproti tomu vojáků se nabízelo více než dost. Po nedávných vítezstvích na 
německé půdě Habsburkové zatím neměli adekvátního protivníka, ale početnou 
armádu stále vyživovat museli. Proč tedy ze světa nesprovodit dva problémy jed-
nou ranou. Vojáci koneckonců v měšťanských obydlích při nouzi o jiný typ uby-
tování pobývali už několikátým rokem, nyní se však jejich pobyt měl stát účin-
ným nátlakovým prostředkem. Zatímco dříve se dbalo na určitou rovnoměrnost 
vojenské zátěže, od této chvíle takové překážky padly a  nekatoličtí hospodáři 
5	 Huerta zatím kvalitní moderní biografii postrádá, viz alespoň HOLÝ, V. Don Martin de Hoeff 

Huerta, nepublikovaná kvalifikační práce. Praha 1947. 
6	 ĎURČANSKÝ, M. Česká města a jejich správa za třicetileté války. Zemský a lokální kontext. 

Praha 2013, s. 94. 
7	 K Chanovskému a jeho misijní činnosti stručně MIKULEC, J. Albrecht Chanovský a rekato-

lizace jihozápadních Čech. In Ondřej František Jakub de Waldt (1683-1752) a jeho doba. Dobrš 
2005, s. 53 – 58. Nekriticky, až hagiograficky TANNER, J. B. Muž apoštolský aneb Život a ct-
nosti ctihodného pátera Albrechta Chanovského z  Tovaryšstva Ježíšova v  českém království. 
Praha 1932 (jde o novodobou edici díla ze 17. století). Naproti tomu Adam Kravařský důsled-
nějšímu zájmu historiků dosud uniká.



6

Jan KILIÁN

se museli smířit s předlouhým pobytem ne jednoho či několika vojáků ve svém 
domě, ale rovnou třeba i celé menší jednotky. Domácnost pak vyjídali a stresovali 
tak dlouho, dokud se nedobrovolný ubytovatel nepodvolil a nevydal se ke zpově-
di, čímž demonstroval svou ochotu ke konverzi. Nato byli vojáci přesunuti jinam, 
k dalšímu zatvrzelému nekatolíkovi. Hovoříme též o divoké fázi rekatolizace, jež 
byla pro její první fázi vcelku charakteristická. Ostatně, nešlo o český „vynález“, 
podobně to probíhalo kupříkladu v Horní Falci, kde se bavorské úřady snažily 
stejným způsobem ke konverzi přimět tamější města a jejich obyvatele.8

Díky svému původu a  výchově, ale i  díky již dlouhému pobytu v  českých 
zemích a  vysoké vojenské funkci byl Huerta ideálním adeptem na jednoho 
z vojenských komisařů při chystané plošné rekatolizaci. A měl také zkušenos-
ti. Vojenským zákrokem, rozuměj dragonádou, pohrozil už koncem roku 1623 
Kašperskohorským, pokud by ze svého města obratem nevypudili nekatolického 
kněze.9 Záležitost se sice podle všeho nakonec obešla bez většího zákroku, nic-
méně za pozornost stojí dopis kašperskohorského faráře zhruba ze stejné doby, 
v němž Huertovi poděkoval za psaní, jež plukovník adresoval kašperskohorským 
radním a v němž se jej zastal proti dvěma luteránům, kteří mu vyhrožovali zabi-
tím. Skončili ve vězení, kde prý nakonec přislíbili konverzi.10 V srpnu 1624 byla 
zahájena vlastní terénní práce určených speciálních reformačních komisařů, du-
chovních a světských. Huerta se při ní potkal třeba s Baltazarem Marradasem 
nebo se svým švagrem Zdeňkem Novohradským z Kolovrat, zvláště však s pá-
terem Hieronymem Lapiem, vizitátorem minoritského řádu v Čechách i v Říši 
a duchovním komisařem pro český severozápad.11 Komise si zemi rozdělily do 
šesti oblastí. To nicméně neznamenalo, že by se Huertovy dragonády omezily 
jen na jednu z přidělených částí země, byť primárně spolupůsobil s Lapiem na 
severozápadě a „jméno si udělal“ zejména v Lounech a Žatci. Ještě během exis-
tence komisí totiž zamířil třeba do Nového Bydžova a po jejich ukončení v dubnu 
1626, kdy odpovědnost za další postup převzali místodržící Karel z Lichtenštejna 
a pražský arcibiskup kardinál Harrach,12 se vypravil do stříbronosné Kutné Hory.

Nejprve se však pokoušel o rekatolizaci v Táboře a Písku. Český exulant Jan 
Jiří Harant z Bezdružic a Polžic si k tomu do svých pamětí poznamenal, že „týž 
don Martin převedl, co měšťanů na Táboře zůstalo, též i na Písku velikým su-
žováním od vojáků. Nebo uložil, kdoby nechtěl přestoupiti, aby mu vojáci dáni 
byli, aby jim ten čtyřikrát za den jísti dával a to co nejlepšího, a víno každému za 
den 1 ½ pinty. Též aby ten každý hospodář vojákóm koní hlídal, oves, seno dával, 
dobře cídil, a kdyby toho neučinil a dobře toho nespravil nebo dobré a ouprav-

8	 I k násilné rekatolizaci pohledem „zvenčí“ LOUTHAN, H. Obracení Čech na víru, aneb Reka-
tolizace po dobrém a po zlém. Praha 2011. 

9	 Státní okresní archiv (dále SOkA) Klatovy, Archiv města (dále AM) Kašperské Hory, Listy, inv. 
č. 4158, karton N 41. Dne 5. září 1623 Martin Huerta Kašperskohorským. 

10	 HOLÝ, V. Don Martin de Hoeff Huerta, s. 21. Současně měl farář Huertu poprosit i o přidání 
fary u sv. Mouřence, která mu byla také svěřena, ale na Huertův příkaz byla administrována ze 
Sušice.

11	 WÄNTIG, W. Grenzerfahrungen, s. 64. 
12	 ČÁŇOVÁ, E. Rekatolizace severních Čech. In Sborník příspěvků k době poddanského povstání 

roku 1680 v severních Čechách. Praha 1980, s. 17. 



7

Dragonády v Čechách. Martin Huerta a jeho rekatolizace po zlém

né jídlo nedal, též hospodyně dobře je dobře nepřipravila aneb pěkné bílé lože 
neustlala, aby byli kejma biti, a to tak dlouho, až by přestoupili. Kdyby to učini-
li, aby již vojákóm hospodář s hospodyní nesloužili, než vojáci jim.“13 V Písku si 
Huerta s realizováním císařských mandátů opravdu pospíšil. Už na konci dubna 
(1624) si tu předvolal všechny protestanty a oznámil jim, že v případě odepření 
konverze přijdou nejen o možnost provozovat ve městě své řemeslo či jakoukoli 
jinou živnost, ale budou jim odepřeny i veškeré církevní úkony. Jediné, k čemu jej 
Písečtí dokázali pohnout, bylo to, že jim poskytl do Vánoc čas na rozmyšlenou. 
V lednu následujícího roku provedl kontrolu jejich knih. Někteří písečtí obyva-
telé pak odešli, jiní katolickou víru přijali, našlo se ale i dost těch, kteří ve městě 
zůstali a  zatvrzele setrvávali u  nekatolických konfesí. V  jejich případě Huerta 
přistoupil už zde ke kvartýrování vojáků a  jejich nadstandardnímu zaopatření 
na hospodářovy útraty. Ani to však každého nezlomilo. Někteří odmítali cho-
dit na katolické mše, procesí i ke zpovědi (což mělo Huertu obzvláště rozzuřit), 
jiní neopatrně vedli protikatolické řeči (za něž pochopitelně v případě odhalení 
putovali do vězení), další se přímo rouhali – jako Alžběta Simeonová, již Huerta 
za její drzost nechal vyvést z města biřici. Jiným odmítal vydávat zachovací listy. 
Po vydání Obnoveného zřízení zemského se nebál píseckým nekatolíkům sahat 
na majetek, a to ani ve sporných případech. Anny Edlmonové, rozené Kolouško-
vé, se osobně dotazoval, proč její manžel dosud nekonvertoval, a s její odpovědí, 
že sama neví, se rozhodně nespokojil. Celé rodině zabavil její majetky ve městě 
i v Purkraticích v hodnotě několika tisíc kop grošů míšeňských a posléze je pro-
dal katolickému zájemci. Annu navíc nechal uvrhnout do vězení, z něhož se sice 
po zásahu pražských úřadů dostala a měla se dle jejich rozhodnutí domoci i své-
ho dědictví, nicméně Huerta příkazy z Prahy odmítal přijmout a Anniny nároky 
ignoroval.14 Podle všeho podobně se císařský plukovník angažoval během svých 
pobytů i v Sušici a jeho vojáci, byť většinou bez jeho osobní přítomnosti, také na 
dalších místech, a to nejen v Čechách, ale rovněž na Moravě.15

Více než podrobně poznáváme Huertův itinerář ze srpna až listopadu 1625, 
konkrétně od chvíle, kdy 12. srpna dorazil do Žatce.16 Kvetoucí královské město, 
centrum kraje a bez nadsázky metropole českého severozápadu, patřilo dlouho-
době k předním odpůrcům habsburské politiky, což dosvědčovala i veřejně zde 
vystavená hlava nedávno na Staroměstském náměstí exekuovaného Maxmiliána 
Hošťálka z  Javořice.17 Sebevědomým žateckým měšťanům byl sice sražen hře-

13	 MENČÍK, F. (ed.). Paměti Jana Jiřího Haranta z Polžic a Bezdružic od roku 1624 do roku 1648. 
Praha 1897, s. 20. 

14	 SEDLÁČEK, A. Dějiny královského krajského města Písku nad Otavou I. Písek 1911, s. 140 – 141; 
MATZNER, J. Královské město Písek. Písek 1898, s. 95; RAABOVÁ, K. Písek v období třicetileté 
války. Diplomová práce Filozofické fakulty Univerzity Karlovy. Praha 2010, s. 39 – 42. 

15	 Uvádí se mj. Kouřim, Třebíč či Brtnice. MAREK, P. Martin de Hoeff Huerta – krvavý apoštol 
nebo oběť černé legendy. In Karel Bonaventura Buquoy a jeho doba. České Budějovice 2022, s. 
138. Není ovšem vyloučeno, že mohli asistovat i v Litoměřicích, Mostu nebo Kadani. Srovnej E. 
ČÁŇOVÁ. Rekatolizace severních Čech, s. 16. 

16	 Historie o těžkých protivenstvích církve české. Praha 1902, s. 258. Tak i KRÁSL, F. Arnošt hrabě 
Harrach, kardinál sv. římské církve a kníže arcibiskup pražský. Praha 1886, s. 50. 

17	 K  dějinám města HOLODŇÁK, P. – EBELOVÁ, I. (red.). Žatec. Praha 2004. K  Maxmiliá-
nu Hošťálkovi ROEDL, B. Žatecká rodina Hošťálků z Javořice. Louny 1997 či nověji KILIÁN, J. 



8

Jan KILIÁN

bínek, ale k možnému přechodu na katolickou víru se nadále stavěli značně re-
zervovaně. Huerta si s nimi měl poradit po svém, jak to i s odstupem čtyř staletí 
barvitě líčí jeden z nejpovolanějších, se Žatcem mnohonásobně spjatý historio-
graf Pavel Skála ze Zhoře: „…v obci žatecké túž reformací předsevzíti a měšťany 
všecky obehnáním rathouzu jízdou svou, některé pak osoby radní, jako Bohuslava 
Stryala z Pomnouše, primasa, arestem, Matouše Litomyšlského a Samuele Kla-
tovského, muže šedivé a konšely v tom městě nejstarší, na řetězy ukováním, Vác-
lava pak Vysockého v místě radním kyjem až do krve ubitím a potom i ukováním 
ho na řetěz za krk, za ruce i za nohy ku proměnění náboženství evangelického při-
nutiti měl.“18 Byť Skála rozhodně nebyl, ani nemohl být, nestranným pozorovate-
lem tehdejšího dění a jeho slova musíme brát s určitou rezervou jako tendenční, 
není sporu o tom, že Huerta do Žatce vnesl dosud nebývalé vojenské (a konfes-
ní) násilí.19 Nátlak na měšťany skrze po zuby ozbrojené vojáky, jejich ubytování 
v měšťanských domech, fyzické inzultace a věznění nejzatvrzelejších nekatolíků 
s důrazem na ty, kteří ve městě zastávali vyšší funkce, to vše jsou charakteristic-
ké znaky huertovských dragonád. Ale postupně. Skála totiž pospojoval události 
hned z několika Huertových návštěv v Žatci do jediného, výše citovaného krát-
kého resumé. Můžeme předpokládat, že během prvního, zhruba desetidenního 
pobytu se Huerta seznámil se situací, oznámil císařské mandáty a vyzval Žatecké 
k jejich naplnění a dodržování. Poté odjel do Loun, přičemž očekával, že se míst-
ní obyvatelé mezitím rozhodnou, jak chtějí dál konat. Ještě před svým odjezdem 
je také nechal, pod pokutou ve výši jednoho sta zlatých nebo pětitýdenního po-
bytu v šatlavě,20 přinést knihy, které měli doma, dal je zkontrolovat a ty „závadné“ 
veřejně spálit na náměstí.21

Vrátil se někdy po polovině října, jen krátce, když do města přivezl knihy 
Lounských, které tu na náměstí čekal stejný osud jako předešle knihy žatecké.22 
Následujícího čtvrt roku Žatečtí Huertu neviděli – o  to bolestivěji ale pocítili 
jeho lednový návrat. Nejprve přijeli Huertovi rejtaři a rozložili se po domech ža-
teckých nekatolíků. Ti je museli nejen ubytovávat, ale také živit i s jejich koňmi, 
finančně jim přispívat a  v  neposlední řadě snášet narušení své intimní atmo-
sféry ve vlastním domě, ať už tím máme na mysli hluk do hluboké noci, společné 
využívání kuchyně a dalších částí domu, nebo, v nejhorším, zavlečení nakažli-
vých nemocí do hospodářovy rodiny.23 Dva týdny poté za svými vojáky dorazil 
sám Huerta, podle všeho společně s předním jezuitským misionářem Albrech-
tem Chanovským z Dlouhé Vsi. Dejme opět slovo současníkovi tehdejšího dění: 

Povstalci a odsouzenci. Osudy 27 obětí staroměstské exekuce. Praha 2021, s. 245 – 255. 
18	 JANÁČEK, J. (ed.). Pavel Skála ze Zhoře. Historie česká. Od defenestrace k  Bílé hoře. Praha 

1984, s. 289. 
19	 K vojenskému násilí viz početné autorovy studie, mj. KILIÁN, J. Vojenské násilí ve městech za 

třicetileté války. Se zvláštním přihlédnutím k Plzeňsku. In Folia Historica Bohemica 29, č. 1, 
2014, s. 5 – 29. 

20	 Historie o těžkých protivenstvích církve české, s. 258. 
21	 KRÁSL, F. Arnošt hrabě Harrach, s. 50. Podle autora k pálení knih došlo 22. srpna 1625. 
22	 ROEDL, B. Huertova mise v Lounech. In Jindřich Francek (red.). Rekatolizace v českých zemích. 

Pardubice 1995, s. 116. 
23	 Srovnej KILIÁN, J. Měšťan a šelma. S vojskem ve městě za třicetileté války. Praha 2022. 



9

Dragonády v Čechách. Martin Huerta a jeho rekatolizace po zlém

„Přijel za nimi 20. ledna sám apoštol Don Martin, před jehož strachem mnozí 
z  věřících domy a  co měli, opustiti i  vyhnanství podniknouti pospíchali, a  kdo 
nepospíšil, zle s ním bylo. Hned zajisté tyran na dvéře rathauzní přibiti dal list 
otevřený, aby bez jeho povolení žádný z brány nevycházel, pod hrdlem. Nazejtří 
pak purkmistra do vězení vzav, nevypustil dříve, než až že přestoupí, připověděl; 
a jiné dvě radní osoby, Matiáše Litomyšlského a Samuele Klatovského, že se před 
monstrancí neklaněli, železnými pouty sevříti a  za čtrnácte dní trápiti dal, až 
i oni k odpadlství povolili. Svolal za tím radu a obec, a provázen byv od jezuitů 
a vojenských hejtmanů, přišel na rathauz, a aby se všickni vůli císařské poddali, 
k zpovědi chodili, i svátost pod jednou přijali, poroučel. Kteří uposlechnou, že od 
vojáků polehčení míti budou; jiným že se dvojnásobně přitíží, oznamoval; a aby 
hned každý sám za sebe odpověděl, chce-li tomu ve třech nedělích za dosti učiniti. 
Když žádný z radních neodepřel (nebo se každý tyrana bál), tedy jeden z starších 
obecních, Václav Vysocký, pokorně svědomí svého útlost předkládaje, aby je bez 
poškvrny zachovati mohl, žádal. Ale vzteklý deformátor s  stolice se schýliv, po-
hlavkoval jej a pěstmi v hlavu byl, laje zlobivě i těmi slovy: Nejsi, šelmo, na tom 
místě býti hoden. Káži tě za ruce i nohy svázati a do nejhlubšího vězení vhoditi, 
kdež světla neuhlídáš, a když scepeníš, dám tě katům pohřbiti a  t. d. I poručil 
hned profosovi pouta přinésti a biřicům ruce i nohy sevříti jako i hrdlo do kruhu 
dáti, od něhož na tlustém řetěze palečnice visely.“24 Vysocký ve vězení každopád-
ně nezhynul a ani se nemusel podvolit nátlaku. Když se jeho zdravotní stav zhor-
šil natolik, že i strážci uznali neodkladnost jeho léčby, a poté, co naoko přislíbil 
konverzi. dostal povolení k  cestě do teplických lázní. Do Žatce se již nevrátil, 
prchl (pokud tedy byl vůbec nějak střežen) do blízkého Saska. Rovněž útěky ze 
samotného Žatce se ostatně měly množit natolik, že Huerta musel nechat střežit 
brány. Města znalí obyvatelé si přesto našli cestu ven, třeba skrze stoku nebo 
přelezením hradeb na vhodném místě. Naopak cestu dovnitř, ke své škodě, našli 
původem žatečtí magistři Lucius a Falko, na jejichž pobyt se ovšem již nějakou 
dobu vztahoval přísný zákaz. Huerta je dal okamžitě uvěznit a později eskortovat 
až na daleké Velhartice, kde kvůli dlouhému vězení údajně přišli o zdraví a skoro 
i o život. Nakonec ale i je oproti jistým reverzům propustil.25 

Městem, do něhož se Huerta obrátil hned po spálení žateckých knih během 
své první návštěvy, byly nedaleké královské Louny.26 Ty si s Žatcem v ničem ne-
zadaly, lidnaté sídlo s  řadou blahobytných řemeslníků a  obchodníků, z  drtivé 
většiny nekatolických, nahlíželo na habsburskou politiku stejným úhlem pohle-
du. A  jako měl Žatec Pavla Skálu ze Zhoře, žil uvnitř lounských hradeb měš-
ťan-kronikář Pavel Mikšovic, který nám o zdejších událostech také zanechal vel-

24	 Historie o těžkých protivenstvích církve české, s. 259–260. Vysocký byl následně po tři dny dr-
žen jen o chlebu a vodě, ani jeho děti k němu nesměly. Naopak za ním chodili jezuité a přemlo-
uvali ho. Následně byl podle Historie odsouzen k trestu smrti kvůli tomu, že prý svou řečí chtěl 
vzbouřit ostatní, což on ale hodlal přijmout raději, než by odstoupil od své víry. Přítomný je-
zuita Chanovský v tom měl vidět ďáblovo dílo (tj., že byl Vysocký posedlý) a nechal mu žalářní 
podmínky ještě ztížit.

25	 KRÁSL, F. Arnošt hrabě Harrach, s. 50 – 51; Historie o těžkých protivenstvích církve české, s. 
261. 

26	 K dějinám Loun podrobně ROEDL, B. (red.). Louny. Historie, kultura, lidé. Praha 2005. 



10

Jan KILIÁN

mi podrobné svědectví.27 Po bělohorské bitvě zpočátku nic nenasvědčovalo ani 
v Lounech tomu, že byl mělo dojít k fatální změně poměrů v neprospěch zdejších 
utrakvistů – rada byla obnovena v posledním složení a v městských chrámech 
se nadále sloužily nekatolické bohoslužby. Už v dubnu 1622 ovšem do Loun při-
šel katolický kněz Václav Ludvík Leitner a v listopadu proběhly radikální změny 
v konšelském sboru, nahrazen byl přitom i císařský rychtář. Nicméně nekatolíci 
mezi radními zůstali, bylo to zatím zhruba půl na půl. Nátlak na změnu víry za-
čal probíhat až od podzimu 1624, kdy v platnost vstoupily dekrety o nepřijímání 
nekatolíků za měšťany. Když chtěli Lounští vzdorovat, dověděli se, že pokřtěni, 
oddáni a s církevním zaopatřením pohřbeni budou jen katolíci. Někteří už tehdy, 
minimálně na oko, konvertovali. Přesto se ještě koncem téhož roku do obnovené 
městské rady znovu dostali i nekatolíci. Od počátku roku dalšího už byly Louny 
sužovány takřka permanentním pobytem císařských vojsk. Šlo však o „pouhé“ 
zimní kvartýrování, nikoli o dragonádu. Té se měli Lounští dočkat až na konci 
léta, když sem v sobotu 23. srpna 1625 navečer ze Žatce dorazil Huerta.28

Prvních pár dní se nedělo nic mimořádného, císařský plukovník se asi opět 
seznamoval se situací. Ve středu a  ve čtvrtek provedl vyúčtování s  hospodáři 
a vojáky, kteří u nich zůstávali. Musel také řešit menší exces v podobě střelby ve 
městě, i když není známo, že by při ní vojáci někoho zranili.29 Posledního srpno-
vého dne proběhlo obecní shromáždění, při němž primas oznámil, že na císařův 
příkaz mají všichni do třetího dne přinést své knihy na radnici. Záležitost, kterou 
známe již ze Žatce či Písku. Lounští se však k příkazu postavili velmi liknavě 
a příkaz, asi až na pár výjimek, neuposlechli, s výmluvou na „jiná zaneprázdně-
ní“. A tak o tři dny později do rady přišel sám Huerta a vyptal se na několik osob, 
které den předtím byly na nekatolické bohoslužbě v blízkých Dobroměřicích. Mj. 
šlo o radního Martina Jahodu či o měšťana Filipa Apatykáře. Tyto osoby nechal 
Huerta zatknout, odvést do vězení a tam ukovat do želez, jejich domy osadil vojá-
ky a Jahodovi navíc nechal zinventovat a zapečetit majetek. Jak Jahoda, tak Apa-
tykář byli sice záhy propuštěni, ale oproti vysoké kauci, kterou inkasoval Huerta. 
Z jeho poručení do šatlavy putoval také jeden sedlák z okolí, kterému měl plu-
kovník nechat nasadit palečnice a vyptávat se ho na to, kdo chodil k onomu knězi 
do Dobroměřic. Za další dva dny musel Huerta odjet do Prahy, ale vrátil se už za 
dva týdny, přenocoval a vyrazil do Chomutova, kde přibral dva jezuity a obrátil 
se zpět do Loun. Ve městě v tu dobu zuřila nějaká epidemie (nemuselo jít nutně 
o klasický mor), mezi vysokým počtem zářijových a říjnových nebožtíků byli jak 
lounský děkan, tak císařský rychtář, ale třeba i nedávno vězněný Apatykář a jeho 
manželka. Pokud o tom o Huerta věděl, byl jeho návrat poměrně odvážný. Během 
jeho nepřítomnosti, tedy asi za dohledu některého z jeho nižších důstojníků, pro-
tože vojáci tu zůstali, proběhlo opožděné dodání knih na radnici ke kontrole. Ty 

27	 Jedná se o jeho lounskou kroniku, viz SOkA Louny, AM Louny, sign. I Ch 1, inv. č. 2671 – Pavel 
Mikšovic, Chronica civitatis Launensis in Bohemia. 

28	 Srovnej ROEDL, B. Huertova mise v Lounech, s. 111 – 115. 
29	 SOkA Louny, AM Louny, sign. I B 263, inv. č. 605 – Kniha svědomí 1603–1628, fol. 273r



11

Dragonády v Čechách. Martin Huerta a jeho rekatolizace po zlém

pro katolickou víru nevhodné pak zhruba o měsíc později pohltily plameny na 
žateckém náměstí.30

Stejně jako v Žatci, byl i v Lounech Huertův druhý pobyt o mnoho drsnější, 
plukovník si při něm již nebral servítky. Vydal se s najatou chasou do chrámu sv. 
Mikuláše a nechal v něm zbořit sotva šest let starou dřevěnou kruchtu literátské-
ho kůru, za niž místní dali více než tři sta kop grošů míšeňských. Svědek Mik-
šovic přitom tvrdí, že Huerta dělníkům při boření pomáhal vlastníma rukama! 
Během nějakých pěti hodin byla celá kruchta rozebrána, na ní uložené literátské 
knihy Huertou zabaveny, včetně nákladného graduálu, a odneseny do jeho dočas-
ného lounského příbytku. I další dosud nekatoličtí sousedé prý pochopili vážnost 
situace, poddali se a přijímali podjednou, případně šli ke zpovědi. Prvního říjno-
vého dne se lounská obec shromáždila před radnicí, kde za Huertovy přítomnosti 
žatecký děkan oznámil, že všichni radní jsou již katolíky, nechť tedy i zbytek obce 
samospasitelnou víru obratem přijme. Dodejme, že během uvedeného shromáž-
dění před radnicí nechal Huerta měšťany obklíčit vojáky a zavřít brány, dokud 
by všichni nebyli vyslechnuti. Nato šel společně s císařským rychtářem Janem 
Začalem z Biletína a konšely do radnice, kam si předvolávali jednotlivé měšťany 
a dotazovali se jich, zda hodlají konvertovat. Ti, co žádali odklad, příliš neuspěli, 
dostali jen pár dnů, nanejvýše dva týdny. Kotlář Jan Moc prý prohlásil, že ka-
tolíkem být nemůže a že musí zůstat u víry svých rodičů, načež Huerta poslal 
pro profouse a hodlal Moce zavřít do šatlavy. Ten sice v tu chvíli změnil názor, 
nicméně Huerta už neustoupil a opovážlivce nechal uvěznit v poutech a o hladu, 
aniž by komu dovolil jej navštívit. Navíc pohrozil, že toho, kdo se nepoddá, nechá 
vojáky zbít kyji a uvrhnout do pout do temných kobek a bude je sužovat hladem 
i jinými těžkostmi. Takovému nátlaku podlehli další lounští sousedé. Kdo do 10. 
října nedorazil ke zpovědi či k přijímání, toho obcházeli Huertův furýr a profous 
s pouty. Některým byl přitom pobrán dobytek, plátno či jiné věci, které si pak 
museli draze odkoupit zpátky. Ti, kteří na svátek Všech svatých nepřišli na mši, 
museli uhradit pokutu ve výši pěti zlatých. Začátkem listopadu měly ke zpovědi 
přijít manželky lounských sousedů i jejich dcery a synové, a to opět pod hrozbou 
vysoké pokuty v případě absence. To už ale Huerta v Lounech nebyl, ve čtvrtek 
16. října totiž odjel i s oběma jezuity a několika vojáky do Žatce, přičemž s sebou 
z radnice odvezl knihy, které neprošly kontrolou. Byl jich plný vůz.31

V listopadu Huerta opustil Žatecko a Lounsko a vydal se na jih. Zastavil se 
přitom v Rakovníku, kde se měl podle některých zdrojů také zapojit do rekatoli-
začních snah,32 nicméně pravdou je, že toto královské město spadalo do kompe-
tencí jiné komise v čele s plukovníkem Breinerem.33 Kompetentní nebyl Huerta 
ani pro chodské Domažlice, ale zde se zdá jeho zásah nesporný. Otázkou je, kdy 
přesně k němu došlo. V Domažlicích se o konverzi místních snažil březnický pán 

30	 Tamtéž, sign. I Ch 1, inv. č. 2671 – Pavel Mikšovic, Chronica civitatis Launensis in Bohemia, 
pag. 479–481.

31	 Tamtéž, pag. 482–483. Srovnej B. ROEDL, Huertova mise v Lounech, s. 115–116. 
32	 MENČÍK, F. (ed.). Paměti Jana Jiřího Haranta z Polžic a Bezdružic od roku 1624 do roku 1648, 

s. 20. Podle Haranta však Huerta v Rakovníce neuspěl. 
33	 ĎURČANSKÝ, M. Česká města a jejich správa za třicetileté války, s. 94. 



12

Jan KILIÁN

Přibík Jeníšek z Újezda, mimo jiné královský prokurátor, ale marně. Když se pak 
prý jednoho dne roku 1625 dal na dané téma v  jezuitské koleji v Praze do řeči 
s Huertou, měl mu tento nabídnout, že Domažlické ke katolictví přivede v krát-
kém čase. Jeníšek nevěřil a neváhal vsadit celých pět set dukátů na to, že něco 
takového Huerta nesvede. Jenže ten přibral několik katolických kněží, do Do-
mažlic přitáhl s vojáky a do domu předních měšťanů jich vložil třeba i deset nebo 
dvacet. Domažličtí údajně povolili a Huerta sázku nad překvapeným Jeníškem 
vyhrál. Pan prokurátor pak ztracené peníze požadoval od Domažlických.34 Jakkoli 
anekdoticky a přehnaně toto líčení z tendenční Historie o těžkých protivenstvích 
církve české může vyznít, neměli bychom je podceňovat, jádro sdělení je patrně 
pravdivé, ať už se oba pánové sázeli, nebo nesázeli. A ať už Huerta do Domažlic 
dorazil osobně, nebo tam jen poslal své vojáky. Koneckonců, vytrvalost Domaž-
lických (a Sušických) ocenil i Jan Jiří Harant, podle nějž „ti statečněji se chovali. 
Velmi mnoho sousedů i  soused odtad, nechavši jim všeho, pryč odešli, ježto od 
Don Martina i pana podkomořího hnáni k tomu byli a vojáci divně je sužovali. 
Přece mnozí až dosavadž neodstupují.“35

Zrovna tak neznáme přesné datum Huertova rekatolizačního zákroku v dal-
ším z českých královských měst, Novém Bydžově. I zde se tak muselo stát něk-
dy během jara či léta roku 1625. Bydžov se přitom svou polohou ve východních 
Čechách vymykal plukovníkovu rajónu zcela, takže je možné, že i v tomto městě 
byl se svými muži využit až sekundárně, poté, co snaha o mírnější průběh reka-
tolizačního procesu narazila na zarputilost novobydžovských nekatolíků. Námi 
hojně citovaný zdroj vylíčil zdejší dění takto: „Tu dostav se s svým lidem ten tyran 
a na rathauz měšťany svolav, mnohými slovy náboženství katolické schvaloval.“ 
Žádal na to pak odpověď, kterou mu nakonec podal zdejší měšťan Jan Koláčník, 
v  tom smyslu, že víru, v  níž žili tak dlouho, nemůžou přece změnit obratem. 
Huerta měl nato vyskočit ze židle a holí, kterou držel v ruce, nebožáka zbít. Pak 
zavolal biřice a nechal jej vyvést z města, aniž by se postiženy vůbec ještě mohl 
zastavit doma. Ostatní se zalekli („tak rozlíceného medvěda vzteklosti se bojíce“) 
a kapitulovali, přičemž slíbili, že se v krátkém čase vyučí katolické víře. Vzápětí si 
to však někteří rozmysleli a poslali pryč své rodiny, jistě se záměrem, že je budou 
následovat. Huerta se to prý dověděl a nechal je pochytat, sebrat jim jejich věci 
a vsadit do vězení, dokud by muži i ženy nekonvertovali.36 V následujícím roce 
přesto Nový Bydžov několik měšťanů opustilo.37

Vraťme se ale zpět na známou časovou osu. Z Rakovníka pokračoval Martin 
Huerta na Plzeň a na Klatovy. Ani zde nebyla rekatolizace města primárně jeho 
záležitostí, přesto i do ní částečně zasáhl. Zastavil se u klatovského císařského 
rychtáře a radil se s ním o postupu proti nekatolickým měšťanům. Odtud odjel 

34	 Historie o  těžkých protivenstvích církve české, s. 261 – 262. Srovnej KRÁSL, F. Arnošt hrabě 
Harrach, s. 42 či ĎURČANSKÝ, M. Česká města a  jejich správa za třicetileté války, s. 107; 
HOLÝ, V. Don Martin de Hoeff Huerta, s. 24. 

35	 MENČÍK, F. (ed.). Paměti Jana Jiřího Haranta z Polžic a Bezdružic od roku 1624 do roku 1648, s. 
21. 

36	 Historie o těžkých protivenstvích církve české, s. 256–257. 
37	 BÍLEK, T. V. Reformace katolická neboli Obnovení náboženství katolického v Království českém 

po bitvě bělohorské. Praha 1892, s. 58. 



13

Dragonády v Čechách. Martin Huerta a jeho rekatolizace po zlém

za příbuznými na Opálku a pak na Velhartice, kde mu právě zemřel jeho písec-
ký regent. „Klatovští ten tejden před adventem i první, hned jakž Don Martin 
odjel, před císařského rychtáře a jiné spoluradní, kteréž prv přestoupili a pod jed-
nou byli, byli obsíláni o přestupování a po jednom před ně pouštění.“ Bylo jim 
oznámeno, že když konvertují, budou zbaveni vojáků, jinak se o ně budou muset 
starat, vojáci je budou bít a živnosti jim budou zastaveny. Měšťan Jan Achilles 
Šatlavka raději opravdu zajel ke katolickému knězi do Běšin a konvertoval. Salší 
jej následovali. Vzdorující si následně předvolával po svém příjezdu do Klatov 
Přibík Jeníšek. Většina se pak opravdu také vypravila do Běšin nebo na jiná místa 
a konvertovala, nezlomná už měla zůstat jen hrstka.38

Z Velhartic Huerta po krátké zastávce vyrazil do Sušice, aby zkontroloval plo-
dy tamějšího rekatolizačního úsilí, respektive aby je dotáhl ke zdárnému konci. 
Zde jej na konci listopadu zastihl nový příkaz místodržících, aby v Sušici jmenoval 
svého zástupce a vypravil se k vojenskému zákroku proti vzbouřeným poddaným 
z markvartického panství Oty Jindřicha z Vartemberka. Kromě toho měl zasá-
hnout i proti Kutnohorským, kteří si dovolili zmocnit se městských kostelů a po-
volat si k nim nekatolické kněží.39 Nicméně Huerta se nevydal ani do Markvartic, 
ani (zatím) do Kutné Hory, teprve po polovině ledna (1626) zamířil, jak už víme, 
do Žatce, aby se po ukončení tamní mise zase vrátil do Sušice. Po celý březen 
doslova pendloval mezi Sušicí, Velharticemi, Klatovy a Pískem: v každém z těch-
to míst je v uvedeném měsíci jeho pobyt doložen.40 Znovu už byl ovšem vybízen 
k tomu, aby se vydal do Kutné Hory a zjednal tam konečně pořádek. 

Hovořili-li jsme o nemalém sebevědomí Lounských a Žateckých, pak se v pří-
padě Kutnohorských dostáváme ještě o  stupeň výše. Bohaté královské město 
s  tradiční produkcí stříbra sice poměrně nedávno prohrálo svůj souboj s Plzní 
o  druhé místo za Prahou, ale to nijak neumenšilo jeho význam. Nekatolíci tu 
v předbělohorské době převyšovali katolíky a docházelo i ke vzájemným střetům 
– zvláště s nepříliš oblíbeným nejvyšším českým mincmistrem Vilémem z Vře-
sovic, jemuž nemohl na jméno přijít ani věhlasný kutnohorský literát Mikuláš 
Dačický z Heslova.41 Podobně jako v Žatci, „zdobila“ Kutnou Horu hlava bývalé-
ho primase, Jana Šultyse z Felsdorfu, exekuovaného na Staroměstském náměstí 
za účast na stavovské rebelii.42 Kutnohorští rekatolizačním mandátům tvrdošíj-

38	 MENČÍK, F. (ed.). Paměti Jana Jiřího Haranta z Polžic a Bezdružic od roku 1624 do roku 1648, 
s. 20. 

39	 LÍVA, V. (ed.). Prameny k dějinám třicetileté války III. 1618–1625. Praha 1951, s. 812. Dne 29. 
listopadu místodržící Ottovi z  Oppersdorfu a  Ondřejovi Horňateckému. Dostali zprávu, že 
se Kutnohorští dopustili naprosté neslýchanosti a  opovážlivosti, když si do města povolali 
několik predikantů, zmocnili se kostelů a pořádali kacířské bohoslužby. Adresáti se ustano-
vují komisaři, kteří měli celou věc prošetřit, při čemž jim měl asistovat dvorský vojenský rada 
a plukovník Huerta se dvěma kompaniemi jízdy a 200 mušketýry. Městskou radu měli osadit 
způsobilými katolíky a po skončení akce podat důkladnou relaci. 

40	 Dne 6. března 1626 byl v Sušici (LÍVA, V. (ed.). Prameny k dějinám třicetileté války IV. 1626–
1635. Praha 1953, s. 55), 17. března ve Velharticích (tamtéž, s. 63), 23. března v Klatovech (tam-
též) a 27. března v Písku (tamtéž, s. 64). 

41	 K  Dačickému VESELSKÝ, P. M. Pánové Dačičtí z  Heslova od jich počátky až na naše doby 
vůbec, jakož i Mikuláš Dačický z Heslova a jeho literární činnost zvlášť. Kutná Hora 1886. 

42	 K Šultysovi naposledy KILIÁN, J. Povstalci a odsouzenci, s. 236–244.



14

Jan KILIÁN

ně odpírali, takže začátkem roku 1626 sem na Vřesovcovu žádost přijeli jezuité. 
A už tu v podstatě zůstali, ačkoli kolej samotná byla ustanovena až o sedm let 
později.43 Vřesovcovo ani jezuitské úsilí však nenesly tak rychlé plody, jak by si 
habsburská vláda představovala, a proto je hodlala podpořit vojenskou asistencí, 
byť umírněnou, což bylo Huertovi (a snad také jeho předchůdci Breinerovi, jehož 
muže Huertovi vojáci v Kutné Hoře střídali) výslovně zdůrazňováno.44 Jenže plu-
kovník, jak už jsme viděli, do Kutné Hory zrovna nespěchal. Omlouval (či vymlo-
uval) se, že dosud pro své vojáky nedostal porce za leden až březen.45

Nakonec dorazil s jednou kompanií, zřejmě odvolanou z Domažlic,46 11. dub-
na. Místní jej dosud znali očividně jen z doslechu, Dačický jej nazval „jakýmsi 
Donem Martinem“, ale záhy se měli přesvědčit, s kým mají tu čest.47 Tři dny po 
příjezdu, což už byl jak vidno Huertův standard, si předvolal obec a ústy své-
ho rytmistra Václava Libštejnského z Kolovrat nechal Kutnohorským sdělit, že 
si císař přeje, aby přestoupili ke katolické víře kvůli svornosti a jednotě a míru 
v zemi. Za tím účelem také do města už dříve přišli jezuité, u nichž měli místní 
nejprve do Hromnic, poté s posunem do Velikonoc vykonat zpověď a přijímání. 
Jenže Libštejnský vzápětí konstatoval. že ke zpovědi dosud nikdo nepřišel, takže 
císař, o všem dobře informovaný, musel do města povolat Huertu s jeho rejtary. 
Můžeme se samozřejmě ptát, proč mluvil Libštejnský a nikoli sám plukovník, tím 
bychom se ale dostali jen do úrovně spekulací. Místní měli odpovědět, že podle 
císařského nařízení na katolické bohoslužby ve velkém počtu chodí, na což Lib-
štejnský reagoval slovy, že chození nestačí, že musí i konvertovat a dal jim další 
termín: do svátku Nejsvětější Trojice. Do té doby tu však také mělo zůstat vojsko 
ubytované v měšťanských domech. Měšťané, kteří by odmítli konvertovat, měli 
z Kutné Hory odejít. K odchodu se po Libštejnského projevu rozhodl kupříkladu 
dosud velmi agilní konšel Jan Šreiter ze Šreitentalu. V následujících dnech a týd-
nech se Kutnohorští marně snažili dosáhnout alespoň nějakých úlev. Pražským 
úřadům i císaři líčili své těžkosti s vojáky, mj. psali Lichtenštejnovi, že jim berou 
i  koně, které potřebují na svou hornickou práci. Ke Šreiterovi se posléze chtěl 
přidat také primátor Radslav Hlavsa z Liboslavi a několik dalších, takže se obec 

43	 K jezuitům v Kutné Hoře mj. HANUŠ, B. Dějiny a působení jezuitského řádu kutnohorského. 
Kutná Hora 2012 (reprint) či ALTOVÁ, B. Kutná Hora a jezuité. Město jako obraz. In Kutná 
Hora v době baroka. Praha 2005, s. 13 – 36. 

44	 LÍVA, V. (ed.). Prameny k dějinám třicetileté války IV, s. 53. Dne 2. března 1626 místodržící 
Huertovi, aby se co nejdřív odebral s kompanií rejtarů do Kutné Hory a přiměl tamní obyva-
telstvo, aby přistoupilo ke katolické víře, neboť ostatní města se řídí příkladem Kutnohorských 
a setrvávají zatvrzele ve svém sektářství. Co se týče měšťanů, kteří uprchli pro víru a zdržují 
se na hranicích nebo jinde, má s nimi být postupováno shovívavě a mají být přivedeni nejen ke 
svým domům a živnostem, ale i ke katolickému náboženství. 

45	 Tamtéž, s. 55. Dne 6. března 1626 Huerta ze Sušice místodržícím.
46	 Tamtéž, s. 61. Dne 18. března 1626 místodržící Huertovi. Znovu ho napomínají, aby již neotálel 

a vypravil jednu kompanii jízdy z Domažlic do Kutné Hory.
47	 Historie o těžkých protivenstvích církve české, s. 244 tvrdí, že Huerta do města vjel s obnaže-

ným mečem a že se měšťané hned po jeho příjezdu ze strachu rozutekli do sousedních vesnic 
a ukrývali se. Když se to plukovník dověděl, vrátil se do Prahy a u místodržících se domohl dek-
retu, podle kterého měl být pokutou ve výši 100 tolarů stižen každý, kdo by nějakého takového 
uprchlíka schovával. Nezabralo to – a další patent takové nařízení rušil a měšťanům promíjel. 
Srovnej KRÁSL, F. Arnošt hrabě Harrach, s. 37. 



15

Dragonády v Čechách. Martin Huerta a jeho rekatolizace po zlém

opět musela obrátit na Lichtenštejna a požádat jej, aby jim umožnil zůstat. Šlo 
prý o staré lidi, a navíc schopné radní, bez nichž by se už tak prořídlý konšelský 
sbor vyprázdnil a správa města by vůbec nebyla možná. Uvedení opravdu zůstali. 
Naproti tomu však od Lichtenštejna Kutnohorští dostali přísné napomenutí, aby 
nepřijímali do své obce žádné zběhy. A měli se také vypořádat se svým bývalým 
děkanem Matoušem Apianem, jemuž dlužili deputát.48

Huertova rekatolizační mise dospěla jeho krátkým, několikadenním pobytem 
v Kutné Hoře do svého konce, plukovníka čekaly jiné úkoly. Jeho vojáci tu však 
ještě nějakou dobu zůstali, odešli až začátkem července. Do té doby městu i jeho 
obyvatelům napáchali velké škody49 a způsobili další díru do obecního rozpočtu. 
Příjmy z jejich loreckého statku na pokrytí všech nákladů nestačily. Už pár dní 
po Huertově odjezdu si Kutnohorští na vojáky stěžovali a pak znovu a znovu. Se 
signifikantním dovětkem, že pokud jim nebude vyhověno, nebudou moci provo-
zovat své živnosti (případně, že se horníci rozutečou), což citelně ztenčí i státní 
příjem.50 Huerta byl sice vybízen k nápravě nejkřiklavějších nespravedlností,51 ale 
volání po odvelení vojáků pryč bylo podmiňováno podvolením se a přijetím ka-
tolické víry, a to všech obyvatel, ženy a děti nevyjímaje.52 Místní přitom vojákům 
dle vlastních slov museli dávat kvalitní stravu, ale i ošacení, důstojníkům údajně 
každý týden navíc pětaosmdesát říšských tolarů. A kromě toho měli Huertovi 
posílat peníze na jejich žold.53 Kapitán si také přišel na pěkného koně, jeho žena 
na dvě pozlacené stříbrné konvičky, a ani to jistě nebyly jediné dary, jimiž se Kut-
nohorští prezentovali. Huerta sice svým vojákům sepsal ordonanci, jak se mají 
chovat, ti ji ale nedodržovali. Chtěli vyšší porce, než jaké byly stanoveny, požado-
vali více sena a slámy pro své koně a k tomu (nebo i místo toho) finance. Pokud 
uvedené nedostali, vyhrožovali, že prohledají domy a obslouží se sami, v zahra-

48	 VESELSKÝ, P. M. Persekuce Hory Kutné po bitvě bělohorské. Historický příspěvek k událostem 
doby té. Kutná Hora 1882, s. 253 – 263. 

49	 Srovnej SOkA Kutná Hora, AM Kutná Hora, knihy, č. 51 – Radní manuál 1623–1626, fol.549v. 
Měšťan Jan Klatovský téhož dne předložil výlohy na Huertovy vojáky ve výši 66 zlatých. 

50	 LÍVA, V. (ed.). Prameny k dějinám třicetileté války IV, s. 79. Dne 16. dubna 1626 Kutnohorští 
císaři Ferdinandovi II. 

51	 Viz např. SOkA Kutná Hora, AM Kutná Hora, aktová sbírka, č. 8169: Dopis jménem Karla 
z  Lichtenštejna Huertovi, Praha, 6. května 1626. Kutnohorští si prý stěžovali na Huertova 
důstojníka, zvláště že chtěl z obecního pivovaru vzít čtyři koně nebo místo nich odpovídající 
finanční částku. Aby se zachoval provoz hornické činnosti, přál si i  císař, aby vojáci místní 
nijak neobtěžovali a spokojili se jen se serviciemi. Proto byl Huerta tímto listem napomínán, 
aby svému fenrichovi takové neslušné obtěžování zakázal a aby ho donutil vrátit ony čtyři koně. 
Zvláště si pak Lichtenštejn přál, aby Huerta „o  tom přísně poručil a nařídil, aby ten vzácný 
klenot a všecken pergkwerk skrze rejtarstvo v nejmenším hindrováno nebylo“. Srovnej LÍVA, V. 
(ed.). Prameny k dějinám třicetileté války IV, s. 79. 

52	 Tamtéž, s. 78. Dne 6. května 1626 Lichtenštejn vyslancům Kutné Hory.
53	 Srovnej SOkA Kutná Hora, AM Kutná Hora, knihy, č. 51 – Radní manuál 1623–1626. Fol. 558r 

– Ani Huertovi vojáci se nedočkali plateb od Kutnohorských hned. Kupříkladu teprve 13. květ-
na 1626 radní řešili proplacení částky 165 zlatých za první týden jejich pobytu, která nebyla 
od 12. dubna dosud proplacena. Fol. 561r – Dne 20. května 1626 bylo v radě rozhodnuto, aby 
část (50 zlatých) další sumy (165 zlatých; 2. termín) na Huertovy vojáky byla vzata z důchodů 
loreckého statku. Fol. 562v – Stejně tomu bylo i při třetím termínu projednaném 30. května. 
Fol. 564r–564v – Dne 19. června 1626 se opět v radě řešilo vyplacení vojáků, kteří ve městě 
stále leželi. Nadále bráno i z loreckých důchodů. V červnu už výdaje přesáhly čtyři sta zlatých. 



16

Jan KILIÁN

dách sekali bez ptaní trávu coby koňské krmivo. Koneckonců ani sám Huerta 
se prý podle ordonance nechoval a požadoval víc, než na co měl mít nárok. Do-
konce si vyžádal hotově 500 zlatých rýnských, na „lepší vychování vojáků“, s tím, 
že tyto peníze Kutnohorským zase vrátí, až dostane peníze z kontribucí. Když 
mu Kutnohorští sdělili, že takovou částku dohromady nedají, vyhrožoval jim, že 
pošle vojáky po domech a zabaví, na co přijdou.54 Posléze si vojáci od Huerty vy-
mohli novou ordonanci, která jejich požitky opravdu navyšovala.55 Dokud by vše 
nedostali, odmítali vojáci z domů odejít. Když pak den jejich odjezdu přece jen 
nadešel, seřadili se na rynku, mnozí podle soudobých pozorovatelů opilí. Snad 
nešťastnou náhodou jeden z odcházejících vojáků vystřelil a zasáhl v okně přih-
lížejícího mládence do ramene tak vážně, že byl ohrožen na životě.56 

Dodejme, že násilím vynucované konverze v Kutné Hoře výrazný úspěch ne-
přinesly a  že po vydání Obnoveného zřízení zemského nejeden zdejší měšťan 
raději zamířil do exilu. Situace se změnila až v další generaci, už poté, co ve městě 
existovala jezuitská kolej a její misionáři dostali čas a prostor na vstřícnější ob-
racení Kutnohorských na katolickou víru. Totéž lze říci o většině míst, kde před 
Bílou horou žili nekatolíci, Huertovy vlastní statky nevyjímaje. Vždyť reformační 
komise jej ještě v  roce 1628 vyzývala, aby přiměl poddané na neustupovském 
a  miličínském panství ke konverzi, pokud ne po dobrém, pak třeba i  ostřejší-
mi prostředky, a  nabízela mu (!) asistenci reformačních komisařů a  krajských 
hejtmanů.57 Pokud jde o Huertu samotného, lze potvrdit to, co konstatoval již 
Howard Louthan, totiž že kromě lokalit, které mu byly svěřeny k  rekatolizaci 
přímo, byl centrálními úřady povoláván zvláště k případům, při nichž se běž-
né prostředky nesetkaly s  požadovaným účinkem.58 Lapidárně lze říci, že tam 
pak Huerta přijel, seznámil se se situací, oznámil nastoupené obci císařskou vůli 
a obsah vládních mandátů, pod přísnými tresty a zacházením vyzval k jejich na-
plnění, zlikvidoval závadné knihy, delegoval úkoly na své podřízené důstojní-
ky a odjel na jiné místo, aby se po určitém čase vrátil a zkontroloval, s  jakým 
úspěchem byly jeho příkazy provedeny. Mezitím ve svěřených městech zůstávali 
povolaní katoličtí kněží a plukovníkovi vojáci, kteří měšťanům brali soukromí, 
vyjídali jejich zásoby a ztenčovali finanční hotovost, o případných fyzických in-
zultacích a psychickém nátlaku nemluvě. Nebylo divu, že mnozí obyvatelé dříve 

54	 SOkA Kutná Hora, AM Kutná Hora, knihy, č. 51 – Radní manuál 1623–1626, fol. 570r. 
55	 LÍVA, V. (ed.). Prameny k dějinám třicetileté války IV, s. 104. Dne 22. června Huerta veliteli kut-

nohorského praporce. Každému jezdci má být týdně vydávána na jeho koně moravská měřice 
nebo půl českého strychu ovsa či ječmene. Jezdcům náleží dva chleby denně (každému), libra 
masa (po 4 krejcarech) a půl druhé pinty piva (pinta po 2 krejcarech). Maso a pivo budou vojáci 
platit ze svého žoldu. Místo servicií (bytu, otopu, světla a  soli) má každý hospodář odvádět 
jezdci půl zlatého týdně. Huertův list je přílohou dopisu Kutnohorských české komoře z 29. 
června, v němž si na počínání ložírovaných vojáků znovu naříkají a upozorňují, že chudoba 
místních ohrožuje i dolování. 

56	 SOkA Kutná Hora, AM Kutná Hora, knihy, č. 51 – Radní manuál 1623–1626, fol. 570v. K udá-
lostem během pobytu Huertových vojáků. VESELSKÝ, P. M. Persekuce Hory Kutné po bitvě 
bělohorské, s. 264 – 266. 

57	 PODLAHA, A. (ed.). Dopisy reformační komise v Čechách z let 1627–1629. Praha 1908, s. 116 – 
117: Komisaři 19. září 1628 Huertovi. 

58	 LOUTHAN, H. Obracení Čech na víru aneb Rekatolizace po dobrém a po zlém, s. 176. 



17

Dragonády v Čechách. Martin Huerta a jeho rekatolizace po zlém

či později podlehli a katolickou víru (přinejmenším naoko) přijali. I Huertovi, ať 
už se opravdu chvástal slovy o Kristovi a apoštolech, nebo mu tato slova připsal 
někdo jiný, muselo být jasné, že vskutku důslednou rekatolizaci vykoná až čas 
a příkladná výchova nových generací. 



18

DEJINY REFORMÁCIE VO FARNOSTI MALÁ UDIČA

Libor BERNÁT

History of the Reformation in parish Malá Udiča
The parish of Malá Udiča, which is located near Považská Bystrica, was mentioned in sourc-
es as early as 1321. The congregation adopted the Reformation in the spirit of Martin Luther 
at the end of the 16th century under pressure from Andrew I. Balaš. The Reformation took 
place without major problems. There were five pastors in total in this parish, who did not 
significantly interfere with the functioning of the Upper Trenčín Contubernium and the Su-
perintendence of Trenčín, Liptov and Orava. From the mid-17th century, the Catholic Res-
toration began to be promoted in the territory of the parish, which was ultimately successful 
after the conversion of the Balašovs. The study also closely follows Roman Catholic priests. 
Eventually, the inhabitants of the parish of Malá Udiča were converted, with the exception 
of the noble families of Okrutský and Beňovský. Two members of the Okrutský family became 
Evangelical priests of the Augsburg confession in Púchov. Later, the Okrutsky family also 
converted, and in the second half of the 19th century, not a single member of the Evangelical 
Church of the Augsburg Confession lived in the village.
Keywords: Malá Udiča, parish, Reformation, pastor, patronage law, Catholic restoration, 
visitations.

O  existencii osád Veľká a  Malá Udiča1 máme písomné zmienky už z  roku 
1321.2 Osídľovaním okolitých území sa začínajú písať náboženské dejiny. V tom-
to období máme zachované meno prvého známeho kňaza Tomáša (de Edisa, Ho-
disa) okolo roku 1322, kedy je správa, že „Item Thomas de Edisa iuravit solvit VI. 
grossos, est plebanus“ – „Tomáš z Udiče prísažne zaplatil šesť grošov a je kňaz“.3 
Poplatok patril medzi najnižšie v celom archidiakonáte.

Kostol bol zasvätený sv. apoštolovi a  evanjelistovi Matúšovi. Na Slovensku 
sv. Matúšovi bolo zasvätených celkom 13 kostolov.4 Pri kostole bola postavená 
drevená fara.

Od 15. storočia patrila farnosť Udiča pod Považskobystrické hradné panstvo. 
Mená duchovných pôsobiacich po Tomášovi nepoznáme. Podľa zachovaného de-
siatkového súpisu z roku 1507 existovala farnosť Malá Udiča (parochia Wdycz),5 
v rámci trenčianskeho archidiakonátu, v ktorom bolo 46 fár. 

1	 V roku 1960 došlo k zlúčeniu obcí Veľká a Malá Udiča a používa sa jednotný názov Udiča.
2	 Kostol sa nachádzal v Malej Udiči a v prameňoch sa uvádza ako farnosť Malá Udiča. Pritom 

nielen vo Veľkej Udiči, ale tiež v Prosnom žilo viacej obyvateľov ako v Malej Udiči.
3	 Monumenta Vaticana historiam Regni Hungariae illustrantia Series Prima. Tomus Primus. 

Budapestini: Franklin-Társulat, 1887, s. 200.
4	 V Žilinskej diecéze sa nachádza už len jeden kostol zasvätený sv. Matúšovi a to vo Vysokej nad 

Kysucou. JUDÁK, V. – POLÁČIK, Š. Katalóg patrocínií na Slovensku. Bratislava: Rímskokato-
lícka cyrilometodská bohoslovecká fakulta UK Bratislave, 2009, s. 196, 427, 471. 

5	 Štátny archív v Žiline so sídlom v Bytči, (ďalej ŠA BY), fond (ďalej f.) Ilešházi Trenčín – Patri-
monium, inv. č. 195, šk. 76, desiatkový register 1507, s. 7.

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 1



19

Dejiny reformácie vo farnosti Malá Udiča

K  farnosti Malá Udiča (Vdycze parva) patrili ešte filiálky: Hatné (Hathne), 
Horná Mariková, Klieština (Klestna), Martinkova Lehota (Martyzkowa lehoth-
ka), Okrut, Podvažie (Podwazie),6 Prosné (Prosná, Prostnie), Upohlav (Lupohlaw) 
a Veľká Udiča (Vdycze magna).

Rímskokatolícky regionálny cirkevný historik Jozef Chorényi (*1855 – †1933) 
charakterizuje farnosť Udiču takto: „Malá Udiča ako bezvýznamná a k tomu ešte 
od hlavnej cesty obďaleč ležiaca obec, nemohla hrať v dejinách okolia významnú 
úlohu, už pre svoju polohu.“7 Našou úlohou bude ukázať význam každého cirkev-
ného zboru, v tomto prípade farnosti Malá Udiča, pre dejiny kontubernia, neskôr 
superintendencie až po šírenie reformácie. Bez pochopenia dejín jednotlivých 
cirkevných zborov nedokážeme porozumieť dejinám kontubernia, superinten-
dencie, ani samotného Uhorska. Je to ako mozaika, ktorá je tvorená z drobných 
kúskov. Bez jednotlivých drobných kúskov nevytvoríme mozaiku. 

V druhej polovici 16. storočia na území Uhorska prebehla reformácia, počas 
ktorej vznikli nové fary a školy v duchu učenia Martina Luthera. Udiča patrila 
pod Považskobystrické panstvo, ktoré získal barón Ondrej I. Balaša (Balassa, *27. 
11. 1538 Kluž – †21. 10. 1591 Považská Bystrica) sobášom s prvou manželkou 
Annou Mereiovou (Mereyová, Méreyová, †1. 6. 1583), vdovou po kapitánovi Hor-
ného Uhorska Gašparovi Šerédym (Serédy, *okolo 1490 – †1553).8 Mnohí z čle-
nov Balašovského rodu sa hlásili k luteranizmu už v prvej polovici 16. storočia.9 
Luteránsky cirkevný historik Ondrej Šmál (Schmal, *24. 4. 1706 – †30. 12. 1706) 
vyzdvihuje Štefana, Žigmunda a Šimona Balašovcov za popredných podporova-
teľov šľachty reformácie.10

Veriaci nasledovali vierovyznanie zemepánov v duchu hesla „cuius regio, eius 
religio“. Presne to vystihol už spomenutý Jozef Chorényi slovami, „že vlastne re-
formovali nie pastori ale zemepáni“.11

Ako prebiehala konkrétne reformácia vo farnosti Malá Udiča, nevieme. Mô-
žeme predpokladať, že podobne ako v okolitých obciach na Považí – bez väčších 
6	 Teraz súčasť mesta Považská Bystrica.
7	 CHORÉNYI, J. Dejiny r. kat. fary Malá Udiča. Strojopis, nestr. (1). Za preposlanie strojopisu 

ďakujeme riaditeľke Vlastivedného múzea v Považskej Bystrici Mgr. Petronele Rágulovej, PhD.
8	 NAGY, I. Magyarország családai czimerkkel és nemzékrendi táblákkal. I. A-B. Pest: Kiadja 

Ráth Mór, 1857, s. 120 a  n.; BIZUB, F. Pôsobenie rodu Balašovcov v  Liptove. Turany: P+M, 
2014, s. 16 – 17; pozri tiež FEDERMAYER, F. Lexikón erbov šľachty na Slovensku I. Trenčianska 
stolica : šľachta Trenčianskej stolice podľa súpisov z rokov 1596 a 1646/47. Bratislava: Hajko & 
Hajková, 2000, s. 7.

9	 Balašovci získali Plavecký hrad v roku 1561 a umožnili Petrovci Bornemiszovi aby pokračoval 
so svojej tlačiarenskej činnosti a tlačil na Plaveckom hrade náboženskú literatúru. BREZA, V. 
Tlačiarne na Slovensku. Bratislava: Zväz polygrafie na Slovensku, Univ. kniž., Matica slov., 
1997, s. 96. 

10	 SCHMAL, A. Adversaria ad illustrandam historiam ecclesiasticam evangelico-hungaricam 
pertinentia, deo propitio quatuor sectionibus optima fide definita anno reperatae salutis MD-
CCLXV. In FABÓ, A. Monumenta evangelicorum aug. conf. in Hungaria Historica. II. Pest: 
Kiadja Osterlamm Károly, 1863, s. 58.

11	 CHORÉNYI, J. c. d., nestr. (1). Je idealizáciou pomerov, keď tvrdí evanjelický farár augsburského 
vyznania a cirkevný historik Štefan Mosný, že: „Poddaným na jeho panstvách (rozumej Františka 
Turzu – L. B.) stačila voľnosť, slobodného rozhodovanie sa a najmä, keď videli vo svojom veľ-
možovi príkladnú zbožnosť a pevné vyznávanie augsburského náboženstva.“ MOSNÝ, Š. Dejiny 
hornotrenčianskeho kontubernia : doktorská dizertácia. Bratislava: EBF UK, 1972, s. 76.



20

Libor BERNÁT

problémov. Farníci, väčšinou analfabeti, boli konvertovaní pokojne, neuvedomu-
júc si subtílnosť teologických problémov. V službách Božích mala vplyvom re-
formácie kľúčové postavenie Biblia a prebiehali v slovenskom jazyku. Liturgická 
reforma nebola jednoznačná, ani úplná. V duchu Lutherovho učenia mal Kristus 
„prichádzať“ počas služieb Božích a rozdávať a ponúknuť sa tým, ktorí v neho 
verili. Martin Luther nespochybnil sviatosti ani ich úlohu v kresťanskom živote, 
trval však na väčšom prepojení služieb Božích s biblickými textami a kázaním.12 
Niektoré pozostatky rímskokatolicizmu, tradície, tu pretrvávali počas celého ob-
dobia reformácie.

Územie Udiče spadalo v období reformácie pod Hornotrenčianske (Bytčian-
ske, Žilinské) kontubernium.13 Cirkevný zbor v Udiči susedil so zbormi v Lúkach, 
v  Lazoch, v  Jasenici, v  Považskej Bystrici a  v  Púchove. Už okolo roku 1580 sa 
Udiča spomína ako zbor patriaci do Hornotrenčianskeho kontubernia, ale meno 
pastora nie je známe. Nevieme ani, ako hlboko prenikla reformácia do zboru. 

Obr. č. 1: Mapka časti Hornotrenčianskeho kontubernia  
s farnosťou Malá Udiča.14

12	 SMOLÍK, J. Kapitoly z liturgiky. Praha: Komenského evangelická bohoslovecká fakulta, 1960, s. 
25 a nasl.

13	 Hornotrenčiansky seniorát počas celej jeho existencie tvorili farnosti: 1. Bytčica (teraz súčasť 
Žiliny), 2. Bodina, 3. Brodno, 4. Budatín (teraz súčasť Žiliny), 5. Bytča, 6. Čadca, 7. Domaniža, 
8. Hričov (v súčasnosti Hričovské Podhradie), 9. Jasenica, 10. Kamenná Poruba, 11. Kolarovice, 
12. Konská, 13. Kotešová, 14. Kysucké Nové Mesto, 15. Lietava, 16. Lúky, 17. Ovčiarsko, 18. Pod-
važie, 19. Považská Bystrica, 20. Prečín, 21. Predmier, 22. Púchov, 23. Rajec, 24. Rajecká Lesná, 
25. Rosina, 26. Súľov, 27. Štiavnik, 28. Teplička nad Váhom, 29. Turzovka, 30. Udiča, 31. Varín, 
32. Višňové a 33. Žilina. Niektoré trvali od konca 16. storočia do začiatku 18. storočia, príp. ako 
Súľov pokračovali vo svojej existencii ďalej, iné ako napr. Bytčica, Podvažie zakrátko zanikli. 

14	 HOLUBY, J. Ľ. Materiály k dejinám církví evanjelických a. v. v Stolici Trenčianskej. Svazek V. 



21

Dejiny reformácie vo farnosti Malá Udiča

Od cirkevného zboru v  Udiči bolo v  roku 1586 odčlenené Dolné Podvažie 
pričlenené k farnosti Malá Udiča, v priebehu 17. storočia pripojilo k farnosti sv. 
Michala Archanjela v Malej Jasenici.15

Od roku 1590 doložený ako pastor16 Adam Adamides, nazývaný Holý.17 Od-
kiaľ sem prišiel a kde predtým pôsobil, nevieme. Pravdepodobne bol vysvätený 
ešte rímskokatolíckym biskupom, pretože v zoznamoch ordinovaných superin-
tendentov vo Wittenbergu ho nenachádzame. Otázkou zostáva, nakoľko inklino-
val k reformácii a či nepodľahol tlaku kontubernia a zemepána. Z prameňov, ako 
ešte ukážeme, sa dozvedáme, že bol ženatý a mal syna. 

Život žien pastorov „faráriek“ je ťažké rekonštruovať. Chýbajú pramene, ml-
čia o nich a ak sú, tak ich písali muži. Mali byť akési „spoluvládkyne“, „družky“ 
pastora a učiteľa. Ich život sa skladal predovšetkým z množstva drobnej práce 
a bol plne podriadený mužskému svetu.18

V  roku 1596 sa nachádza v  zozname pastorov, ktorí museli platiť vojnovú 
taxu. Tieto poplatky sa museli platiť viackrát.19 

V rámci kontubernií boli prijímané zákony. Hornotrenčianske kontubernium 
prijalo svoje zákony pod vplyvom zákonov Dolnotrenčianskeho kontubernia 12. 
februára 1600 na generálnej kongregácii v Bytči pod názvom „Leges hoc est Ordo 
et disciplina venerabilis contubernii seu Ministrorum docentium evangelium in 
Ecclesiis superioris districtus Trinchiniensis ... die duodecima mensis Februa-
ris Anno Domini M. DC“.20 Zákony podpísal gróf Juraj Turzo, Žigmund Balaša 
a ďalších osem významných šľachticov.

diel 1. Církve ev. a. v. Contubernia horno-trenčianského čili Žilinského (S mapkou.). Diel I. Od 
Jozefa Ľud. Holuby-ho, farára ev. a. v. v Zem. Podhradského a na ten čas seniora Trenčianské-
ho. rkp. Zemianskom Podhradí r. P. 1888, Tranoscius, knižnica Juraja Tranovského Liptovský 
Mikuláš.

15	 Považská Bystrica: z dejín mesta. Ed. B. Kotrman. Považská Bystrica: Knižné centrum, 2006, s. 61.
16	 Označenie „pastor“ na skúmanom území je vhodnejšie a terminologicky správnejšie ako evan-

jelický (luteránsky) farár, pretože takto sa podpisovali luteránski kňazi do kontuberniálnych 
zápisníc, chcejúc sa tým odlíšiť od „starých“, rímskokatolíckych kňazov, plebánov. V pojme 
„pastor“ je navyše zdôraznená pastierska (pastoračná) činnosť medzi veriacimi, „ovečkami“ 
v duchu reformácie. Je to správnejšie aj z ekleziologického aspektu, keď ponímanie duchovného 
v protestantizme vychádza z evanjelia podľa Jána 21, verš 17 „βόσκε τὰ πρόβατά μου“ – „Pas 
moje ovce“. Podrobnejšie pozri BERNÁT, L. Pastori v Dubnici nad Váhom za Ilešháziovcov. 
s. 63. Príspevok bol prednesený na Medzinárodnejvedeckej konferencii – 830 rokov od prvej 
písomnej zmienky o Dubnici nad Váhom (1193–2023), v tlači.

17	 HOLUBY, J. Ľ. Materiály k dejinám církve evanj. a. v. v stolici Trenčianskej. Sbierka II. Joz. Lu-
dev. Holuby a. ev. farár Zemansko-Podhradský a t. č. senior Trenčianský 1887, s. 90. Liptovský 
Mikuláš, Tranoscius, knižnica Juraja Tranovského.

18	 BERNÁT, L. Vznik a formovanie protestantských rodín pedagógov a duchovných v 16. a 17. sto-
ročí v superintendencii Trenčianskej, Oravskej a Liptovskej. In Studia Comeniana et historica 
(ďalej SCetH). ISSN 0323-220, 2008, roč. 38, č. 80, s. 274.

19	 Protocolon sev liber continens articvlos confessionis item leges et ordinem ... Anno Domini M. D. 
LXXX., f. 88 a n. Archiv Seniorátu Trenčianskeho, Trenčín, bez evidenčného čísla (ďalej bez ev. č.).

20	 Pozri BERNÁT, L. Trenčianske kontuberniá a Žilinská synoda. In Od reformácie po založenie 
cirkvi: a reformációtól egyházalapításic. K 400. výročiu synody v Spišskom Podhradí : a Szepe-
sváraljai Zsinat 400. évfordulójára. Eds. P. Kónya, A. Kónyová. Prešov: Vydavateľstvo Prešov-
skej univerzity, 2014, s. 66.



22

Libor BERNÁT

Kontuberniálne zákony podpísal: „Adamus Adamides Pastor Ecclesiae Udi-
cen[sis] has leges approbat illisq[ue] subscribit“.21 Podpísal ich v roku 1600 a svo-
jím podpisom vyjadril súhlas s ich znením a poslušnosť kontuberniu. Nebolo nič 
neobvyklé, že pastori a rektori podpisovali kontuberniálne zápisnice s časovým 
odstupom.

Po smrti Ondreja Balašu v jeho politike pokračoval jeho syn Žigmund III. (*7. 
7. 1572 – †február 1623), vzdelaný na zahraničných univerzitách, ktorý všestran-
ne podporoval reformáciu a  školstvo. Zastával titul cisársko-kráľovského ko-
morníka a oženil sa s Alžbetou, dcérou poľského kniežaťa Samuela Zborovského 
(Zborovszky). Na jeho svadbe v Krakove sa zúčastnil aj poľský kráľ Žigmund III. 
Vasa.22

Na generálnej kongregácii 15. januára 1603 sa Adam Adamides sťažoval 
na svojho farníka Adama Mokrého, že ho prenasleduje, obviňujúc ho, že jeho 
Mokrého syn bol zabitý s vedomím pastora, dokonca na jeho návod. Adam Ada-
mides dokázal svoju nevinu hodnovernými svedkami a kontubernium sa obrátilo 
na svetskú vrchnosť, aby ho ochránila.23 

Dňa 25. júna 1603 na bytčianskej kongregácii bol vylúčený na zákrok grófa 
a oravského župana Juraja Turzu (Thurzo) lietavský pastor Ladislav Stránovský 
(Stráňavský, Stránsky, Stranavius).24 Ladislav Stránovský bol obvinený z viace-
rých priestupkov, napríklad zo slabej zbožnosti, zlých mravov a ohovárania. Na-
vyše prisluhoval jednej zemianke Večeru Pána kalvínskym spôsobom. Udičský 
pastor Adam Adamides hlasoval za jeho vylúčenie.25 

Za účinkovania Adama Adamidesa sa uskutočnila Žilinská synoda 28. – 
30. marca 1610 pod patronátom palatína Juraja Turzu. Niektorí autori tvrdia, 
že synody sa zúčastnili Balašovci, resp. Žigmund III. Balaša, patrón udičského 
kostola.26 Nie je však uvedený ani v zozname významných osobností po Jurajovi 
Turzovi, ani jeho podpis a pečať sa nenachádzajú pod listinou ACTA ET CON-

21	 Protocolon sev liber continens articvlos confessionis item leges et ordinem ... Anno Domini M. D. 
LXXX., nefol.

22	 HANKO, J. Balašovci z Ďarmôt a Modrého Kameňa. [S. l.]: Jaroslav Hanko, 2012, s. 81 a n.; ŠU-
JANSKÁ, A. Sídla Balašovcov v Považskej Bystrici a v okolí. (Sídla Balašovcov na Panstve hradu 
Bystrica). In Rod Balašovcov v 13. až 19. storočí. Eds. H. Ferencová, E. Antolová. Modrý Kameň: 
Slovenské národné múzeum - Múzeum bábkarských kultúr a hračiek, 2013, s. 271; BIZUB, F. c. 
d., s. 20 – 21.

23	 Protocolon sev liber continens articvlos confessionis item leges et ordinem ... Anno Domini M. 
D. LXXX., f. 119. Problémy s Adamom Mokrým pretrvávali ďalej. Podľa pastora Adama Ada-
midesa obrábal roľu, ktorá patrila fare. Adam Mokrý bol predvolaný pred kontubernium, ale 
nechcel sa dostaviť.

24	 Ladislav Stránovský (Stranovius) bol 28. 4. 1599 prijatý na bytčianskej kongregácii za pastora 
do Lietavy. V kontuberniálnych zápisniciach sú potom spomínané jeho početné kauzy. V roku 
1602 prešiel na faru do Tepličky nad Váhom bez súhlasu kontubernia. Po vylúčení z kontuber-
nia sa už správy o ňom v zápisniciach neobjavujú. HOLUBY, J. Ľ. Dejiny Hornotrenčianskeho 
kontubernia ev. a. v. zv. V., diel I. 1517 – 1888, s. 248 –250, 265; TEN ISTÝ Materiály ... Sbierka 
II., s.80 a 83.

25	 Protocolon sev liber continens articvlos confessionis item leges et ordinem ... Anno Domini M. D. 
LXXX., f. 121 – 124. Vyjadrenie Adama Adamidesa je zaznamenané na f. 122. Pozri tiež BER-
NÁT, L. Kryptokalvinizmus v Trenčianskej stolici a Morava v 16. a 17. storočí. In SCetH. ISSN 
0323-2220, 2009, roč. 39, č. 81 – 82, s. 77.

26	 MOSNÝ, Š. c. d., s. 100.



23

Dejiny reformácie vo farnosti Malá Udiča

CLVSIONES CONVENTUS SEU SYNODI ... Anno Domini MDCX Diebus 28. 29. 
et 30. Martii.27

Na synode sa vytvorila samostatná cirkevná správa evanjelickej cirkvi au-
gsburského vyznania. Udiča sa stala súčasťou Superintendencie Trenčianskej, 
Liptovskej a Oravskej stolice, prvým superintendentom sa stal bytčiansky pastor 
Eliáš Láni (1610 – †1618).28

Jednou z povinností superintendentov, podľa II. článku Žilinskej synody, bolo 
každoročne navštevovať cirkevné zbory. Superintendent Eliáš Láni vykonal vi-
zitáciu už v roku 1611. V zápisnici sa venoval trom bodom: liturgické predmety, 
príjem farnosti (proventus parochiae) a príjem rektora. Meno rektora nezazna-
menal, ale kontuberniálne zápisnice podpísal ako prvý rektor Martin Milochov-
ský (Milochovinus, Milichovský?) v roku 1618, pričom tu účinkoval už skôr.29 Zo 
zápisnice vyplýva, že farnosť Malá Udiča tvorili v čase reformácie filiálky: Hatné, 
Klieština (Kliesstina), Mariková (Marikowa), Okrut (Okruta), Podvažie (Podwá-
ži), Prosné, Upohlav (Lupohlav) a Veľká Udiča (Welika Udica).

Eliáš Láni zaznamenal, že na fare sa nachádzali liturgické predmety: jeden 
ornát zo svetlého damašku s bielym krížom, druhý zo zeleného atlasu s červeným 
šarlátovým krížom a bielym krížom, tretí zo zeleného damašku a štvrtý z červe-
nej kytajky.30 Ďalej dve košele pod ornát, 16 obrusov, štyri ručníky a jedna komža. 
Potom dva kalichy – jeden strieborný, na vrchu pozlátený s medenou pozlátenou 
miskou, druhý strieborný bez misky. Ďalej zelená šatka na kalich,31 strieborný 
ozdobný kríž (Tabula Pacis), medený krížik, dve monštrancie, mosadzná kadi-
delnica, štyri svietniky, dva zástavy z plátna, dva misále a tri zvony, z toho jeden 
koledovný.32

V časti o príjme farnosti, resp. materiálnom zabezpečení pastorov, sa podrob-
ne popisuje vlastníctvo rolí, lúk, lesov v jednotlivých osadách. Zaznamenáva sa aj 
počet sedliakov z Malej Udiče a z filiálok a ich dávky.33

Vo vizitácii superintendent nezaznamenal knihy, okrem dvoch spomenutých 
misálov, ktoré sa nachádzali na fare, ani to, či mal pastor k dispozícii Biblie, agen-
du, kancionál alebo inú liturgickú knihu a kto ich vydal.
27	 Originál listiny sa nachádza v Slovenskej národnej knižnici, Literárny archív (ďalej SNK LA) 

Martin, sign. J 142, pozri tiež Acta synodorum, Ústredná knižnica SAV (Bývalá lyceálna kniž-
nica) Bratislava, rkp., zv. 235, s. 34 – 41. Opis je prepísaný tiež v Protocolon sev liber continens 
articvlos confessionis item leges et ordinem ... Anno Domini M. D. LXXX., nefol. (na začiatku 
zápisníc). 

28	 Pozri BERNÁT, L. Trenčianske kontuberniá a Žilinská synoda, s. 72 a n.
29	 Je diskutabilné, či Martin Milochovský bol príbuzným Jána (*asi 1630 Žilina – †25. 1. 1684 

Brezno), príslušníka šľachtického rodu zo Žiliny, pedagóga, pastora a od roku 1671 seniora Zvo-
lenského kontubernia. BURIUS, J. Micae historiae evangelicorum in Hungaria ab anno 1673 
ad 1683. Posonii: Typis Wigandianis 1864, s. 121; HOLUBY, J. Ľ. Dejiny Hornotrenčianskeho 
kontubernia ev. a. v. zv. V., diel II. 1517 – 1888, s. 798; porovnaj MOSNÝ, Š. c. d., s. 155.

30	 Iný názov pre talár. Dlhé, voľné, čierne rúcho (talár), ktoré nosí evanjelický farár počas boho-
služieb.

31	 Pravdepodobne palla, t. j. štvorcová prikrývka, ktorou sa zakrýva kalich, aby sa doň nedostali 
nečistoty.

32	 Koledovný zvon bol určený na vianočné koledovanie a sviatočné procesie.
33	 REGESTA ISTA ECCLESIASTICA, per R. Dn. Eliem Lany ... In LAUČEK, M. Collectaneorum 

Volumen III. SNK LA Martin, sign. C 1069, f. 37 – 38.



24

Libor BERNÁT

V roku 1611 podpísal Adam Adamides Formulu Concordiae (Knihu Svornos-
ti).

Obr. č. 2: Zápis, ktorým vyjadroval Adam Adamides súhlas  
s Knihou Svornosti.34

O  tom, že reformácia ešte nezapustila pevné korene svedčí žaloba Adama 
Adamidesa na baróna Balašu, ktorý chcel jednu kaplnku z farnosti odovzdať rím-
skokatolíckemu kňazovi. Kolísala nielen viera politickej vrchnosti, ale aj samot-
ných veriacich. Na druhú slávnosť Veľkonočnú, keď sa vykonávali služby Božie, 
niekto hodil na pastora kameň a poranil ho na hlave. Vinník bol poddaným Ba-
lašu a kontubernium oznámilo prípad svetskej vrchnosti, aby bol vinník potres-
taný. Ako sa celý prípad skončil, nevieme.

Adam Adamides v tejto dobe patril k najskúsenejším duchovným v kontuber-
niu a na októbrovej kongregácii v roku 1612 bol zvolený za asesora. Na bytčian-
skej „synode“ konanej 29. januára 1614 predložil prípad Juraja Drahoňa z Malej 
Udiče, ktorý sa zasnúbil s Annou Strhačkovou v prítomnosti počestných ľudí a so 
zamenením svadobných darov. Snúbenica však nechcela svoj sľub dodržať a tak 
Juraj Drahoň si hľadal inú nevestu. Keď sa o  tom dozvedela Anna Strhačková, 
tak žiadal aby splnil jej daný sľub a vstúpil s ňou do manželstva. Kontubernium 
sa uznieslo, že ak Juraj Drahoň chce, môže si vziať za manželku prvú snúbenicu, 
ktorá však musí zložiť pokutu na udičský kostol vo výške dvoch zlatých a odprosiť 
pastora aj richtára.35 Pretože pastor ešte neviedol matriky a ani v zápisniciach 
kontubernia sa kauza už ďalej nespomína, nevieme, či došlo k sobášu snúbencov. 
Ukazuje sa, že množstvo pokleskov v oblasti mravov bolo podobné ako v pred-
chádzajúcej dobe. 

O rok neskôr žaloval superintendent Eliáš Láni Udičanov na bytčianskej kon-
gregácii 22. júla 1615. Podľa jeho správy bol kostol zničený, otvorený zo všetkých 
strán a fara bola v takom zlom stave, že pastor býval v Okrute, odkiaľ dochádzal 
do Udiče vykonávať služby Božie. Podľa neho cirkevný zbor nemal ani kostolní-
ka, ani učiteľa. Superintendent preto žiadal kontubernium, aby situáciu vyriešilo. 
Patrónske právo mali baróni Balašovci, ktorých povinnosťou bolo starať sa o kos-
tol. Z toho je zrejmé, aké slabé postavenie malo kontubernium a superintendent, 
keď priamo nepožadovali od patróna, aby si plnil svoje povinnosti. Bol to tiež 
dôsledok Žilinskej synody, ktorá upevnila postavenie svetských patrónov a neu-
možnila zriadenie konzistória. Kontubernium poslalo list Balašovcom a požiada-
lo palatína Juraja Turzu o intervenciu v danej veci.36 

34	 Ja, Adam Adamides, pastor udičského cirkevného zboru, schvaľujem učenie obsiahnuté v Kni-
he Svornosti vyznávam ho a rád sa pod neho podpisujem.

35	 Protocolon sev liber continens articvlos confessionis item leges et ordinem ... Anno Domini M. D. 
LXXX., f. 214.

36	 Tamže, f. 222.



25

Dejiny reformácie vo farnosti Malá Udiča

Bývalý predmiersky pastor Baltazár Grelnertius,37 ktorý prešiel v roku 1615 
na faru do Chrenova (Bojnické kontubernium), v  liste superindendentovi Eli-
ášovi Lánimu obvinil Adama Adamidesa a  považskobystrického pastora Jána 
Ambrosiada.38 Tí sa zaručili za krčmára Fabiána Holého, ktorého Baltazár Grel-
nertius žaloval na súde. Zo zápisnice nie je jasné, o aký zločin sa jednalo, ale krč-
már bol odvedený k palatínovi Jurajovi Turzovi. Baltazár Grelnertius dosiahol od 
kontubernia splnenie svojich požiadaviek a obidvaja spomenutí pastori zaplatili 
pokutu 10 zlatých na predmiersky kostol. Tým získal úplnú satisfakciu. Kauza sa 
ešte prejednávala na kongregácii v Žiline 10. februára 1616.39

Na tej istej kongregácii Adamovi Adamidesovi vedenie kontubernia uložili 
povinnosť, aby išiel spolu s  púchovským pastorom Štefanom Mitisom Bánov-
ským (Mitis Puchovio-Pannnonius)40 a aby predvolali pred seniora a kysuckono-
vomestského pastora Štefana Krušpiera st. (Cruspier, Kruschpier Varboviensis, 

37	 Baltazár Grelnertius najskôr v roku 1588 učil v Slovenskom Pravne. 23. 10. 1595 sa zapísal na 
univerzitu vo Wittenbergu. Dňa 10. apríla 1608 bol prijatý do Hornotrenčianskeho kontuber-
nia a podpísal kontuberniálne zákony. 21. 1. 1609 na generálnej kongregácii v Bytči bol zvolený 
za asesora, v  roku 1612 bol zvolený za notára. V roku 1615 prešiel za pastora do Chrenova. 
REZIK, J. – MATTHAEIDES, S. Gymnaziológia : dejiny gymnázií na Slovensku. Bratislava: 
SPN, 1971, s. 257, 498, 502; FRANKL, V. A hazai és külföldi iskolázás a XVI. században. Bu-
dapest: Eggenrerger F. Magyar akadem. Könyvárusnál, 1873, s. 168; Wittenberger Matrikel 4, 
1587 – 1610, nefol. (107r). [Online] [cit. 2025.17. 11.]. Dostupné na internete <https://digital.
bibliothek.uni-halle.de/hd/content/titleinfo/2525587>; PAULINY, L. Dejepis superintendencie 
nitrianskej. Dľa starých i novších prameňov ... IV. Jasenová : Salva, 1 ‎894, s. 210; ŠKROVINA, O. 
Z historie turčianskeho evanj. seniorátu a jeho sborov. Turčiansky sv. Martin : Tlačil Kníhtla-
čiarsky účastinársky spolok v Turčianskom sv. Martine, 1929, s. 362. 

38	 Ján Ambrosius (Ambrosiades) sa oženil s  Martou Dubrawjanou a  mali synov Jána a  pasto-
ra Pavla. V  roku 1613 sa stal pastorom v Považskej Bystrici. V kontuberniu bol obžalovaný, 
že navštevuje krčmy a zúčastňuje sa v pijáckych posedení. Preto bol zbavený funkcie asesora 
prvého stola. 8. 10. 1625 bol z fary vyhnaný, zbytočne prosil kontubernium o pomoc. Triplicis 
Ordinis Matriculae Ordinatorum, a Rndissimis Dominis Superintendentibus … Schulek Mat-
thias … f. 173. Ústredný archív ECAV na Slovensku Bratislava, bez ev. č.; HOLUBY, J. Ľ. Dejiny 
Hornotrenčianskeho kontubernia ev. a. v. zv. V., diel I. 1517 – 1888, s. 45, 53 – 54. 

39	 Protocolon sev liber continens articvlos confessionis item leges et ordinem ... Anno Domini M. D. 
LXXX., f. 226 a n.; HOLUBY, J. Ľ. Dejiny Hornotrenčianskeho kontubernia ev. a. v. zv. V., diel II. 
1517 – 1888, s. 543, 551; pozri tiež PAULINY, L. c. d., s. 210.

40	 Štefan Mitis Bánovský najskôr učil v Beluši a koncom roku 1613 bol povolaný za pastora do Pú-
chova. Už 29. januára 1614 podpísal kontuberniálne zápisnice. V Púchove účinkoval do svojej 
smrti v roku 1631. HOLUBY, J. Ľ. Dejiny Hornotrenčianskeho kontubernia ev. a. v. zv. V., diel II. 
1517 – 1888, s. 559 a n.



26

Libor BERNÁT

Armpruster),41 lúckeho pastora Juraja Jeleňa (Gelen, Gelenius),42 ktorý mal odo-
vzdať nejakej čarodejnici lebku. Pred seniorom sa mal za ten čin obhájiť.43

Adam Adamides bol zvolený 28. júla 1618 na považskobystrickej kongregácii 
za druhého dekana a 8. novembra 1623 znovu bol vyvolený do tejto funkcie.44

Dňa 18. júla 1618 ho vyslalo kontuberniu spolu s  rajeckým pastorom Ada-
mom Korodinim (Coroda, Corodini, Corodinus),45 hričovským pastorom Mi-
chalom Krišpínom (Crispi, Crispini, Crispinus)46 a súľovským pastorom Jurajom 
Štefanidesom (Stephanides Littilensis)47 za šľachticom-patrónom, prísediacim 

41	 Štefan Krušpier, (* 1580 Čabradskom Vrbovoku – †20. 8. 1654 Kysucké Nové Mesto), po štúdiu 
na domácich školách, navštevoval gymnázium v Jihlave a 16. 9. 1597 sa zapísal na univerzitu vo 
Wittenbergu. Po návrate učil v Žiline, a od roku 1605 bol pastorom v Kysuckom Novom Meste. 
V rokoch 1612 – 1623, 1624 – 1654 zastával funkciu seniora Hornotrenčianskeho kontubernia. 
V roku 1618 bol povýšený do šľachtického stavu. BARTHOLOMEIDES, J. L. Memoriae Vnga-
rorum qui in alma condam vniversitate Vitenbergensi a tribus proxime concludendis seculis 
studia in ludis patriis coepta confirmarunt. Pesthini: Typis Joannis Thomae Trattner, 1817, s. 
110; HOLUBY, J. Ľ. Dejiny Hornotrenčianskeho kontubernia ev. a. v. zv. V., diel I. 1517 – 1888, 
s. 294 a n., FEDERMAYER, F. c. d., s. 117; BERNÁT, L. Jihlavská škola a Uhry v 16. a na počátku 
17. století. In Vlastivědný sborník Vysočiny – oddíl společenských věd, 2006, roč. 15, s. 48 a n.

42	 Juraj Jeleň najskôr učil v Púchove. Nevieme presne kedy bol ordinovaný, kým a kde. Kontu-
berniálne zákony podpísal v roku 1612 ako pastor v Lúkach, kde pôsobil do roku 1639. REZIK, 
J. – MATTHAEIDES, S. c. d., s. 488; FRANKL, V. c. d., s. 143; ZOCH, P. Historia cirwi ew. a. w. 
záriečskej. Ku storočnému jubileu jej založenia roku Páne 1884 wydržiawaného sostawil Pawel 
Zoch. Turč. Sw. Martin: tlačou kníhtlačiarskeho účastinárskeho spolku, 1885, s. 11 – 12; HO-
LUBY, J. Ľ. Dejiny Hornotrenčianskeho kontubernia ev. a. v. zv. V., diel I. 1517 – 1888, s. 268.

43	 Protocolon sev liber continens articvlos confessionis item leges et ordinem ... Anno Domini M. D. 
LXXX., f. 227.

44	 Tamže, f. 247 a 298.
45	 Adam Korodini (Corodiny, Corradini, Corrodini, †1617) sa narodil v Radvani. Po štúdiách sa 

stal kantorom v Mošovciach. Potom vďaka štipendiu Juraja Turzu sa zapísal na štúdiá do Wit-
tenbergu, kde sa zapísal 21. 4. 1608. Po návrate zo štúdií sa stal rektorom v roku 1611 v Žiline 
a v roku 1614 prešiel na Oravský hrad k Jurajovi Turzovi za kaplána. Ordinoval ho 30. 12. 1614 
superintendent Eliáš Láni v Bytči. Odtiaľ prešiel za pastora do Necpál a 9. 5. 1617 podpísal zá-
kony Turčianskeho kontubernia. V roku 1617 už bol pastorom v Rajci a od roku 1626 pastorom 
a preboštom v Novom Meste nad Váhom. Vydal jednu modlitebnú knihu. Triplicis Ordinis … 
f. 132; PROKOPIUS, J. Index rerum et verborum in Protocollon Fratttis. districtus superioris 
Trenchin. ... b. m. 1789, rkp., f. 19, 146; ŠA BY, pobočka Dolný Kubín, Cirkevný zbor ECAV 
v Dolnom Kubíne, 1709. 1611 – 1709 Poznámky o farách na Orave. Zoznamy ev. kňazov a uči-
teľov. Catalogus Ecclesiarum Euangelicar. Aruensium, nestr.; BARTHOLOMEIDES, J. L. c. d., 
s. 110; BRTÁŇ, R. Z kultúrnej, školskej a literárnej minulosti. In Mošovce. Ed. M. Lippan. Mo-
šovce: Stredoslovenské vydavateľstvo, 1971, s. 205; SZEBERINYI, O. Pantheon, Slovenských 
církevních augšb. vyznání spisovatelů. In Korauhev na Sionu, 1878, roč. 1, č. 7, s. 83.

46	 Michal Krišpín (tiež Ján Michal, Crispy seu Crispiny, Crispinyi, Krispin, *Palúdza ? – †1639), 
po štúdiách bol v roku 1599 v Žiline rektorom, v roku 1609 učil v Bytči a v rokoch 1611 – 1614 
na Oravskom Hrade bol pastorom a od roku 1614 v Hričove. V kontuberniu zastával tiež funk-
ciu orátora, asesora, notára a  tretieho dekana. V  roku 1619 sa stal pastorom v  Žiline. Písal 
duchovné piesne, ktoré sa nezachovali. HOLUBY, J. Ľ. Krátke dejiny bývalej církve evanj. a. v. 
Bytčianskej, s filiálkami: Hliník, Hotešov /pozdejšie samostatná cirkev/, Chotešovka, Oblazov, 
Malá Bytča, Petrovice, Kolarovice /za čas samostatná cirkev/, Rovné /s kostolom/ a Setechov. 
rkp asi 1917, s. 62. Lipt. Mikuláš, Tranoscius, knižnica Juraja Tranovského, sign. XV. XIX E 57; 
LOMBARDINI, A. Bytča /v trenčianskej stolici/. In Slovenské pohľady, 1886, roč. 6, č. 9, s. 206; 
SOKOL, V. Jednota Bratrská na Slovensku. In Slovenská čítanka. 2. úplne preprac. vyd. Praha: 
nákl. E. Šolca, 1925, s. 127; KUZMÍK, J. Slovník autorov slovenských a so slovenskými vzťahmi 
za humanizmu. I. A-M. Martin : MS, 1976, s. 374.

47	 Juraj Štefanides (†1625) študoval v Bojniciach, v Čachticiach a v Trenčíne. 26. 7. 1618 bol vy-
svätený superintendentom Eliášom Lánim za diakona do Trenčína. Potom pôsobil ako pastor 



27

Dejiny reformácie vo farnosti Malá Udiča

kráľovskej súdnej tabule Teodózom I. Sirmiensisom (Szirmiai, Szeremy, *okolo 
1557– †24. 2. 1627), aby neukracoval práva predmierskeho pastora Tomáša Fran-
cisciho48 z Turčianskeho Svätého Martina.49 

Pretože sa nezúčastnil na kongregácii 23. januára 1624 v Lietavke, bol poku-
tovaný jedným zlatým. Išlo o bežnú taxu za neúčasť.50 

Ďalej sa spomína až 17. júna 1626, keď bol sponzorom (rozumej kmotrom) 
považskobystrického pastora Augustína Mikliana (Miklian, Mikliny Zvolenský, 
Aqual),51 ktorý mal dodržať podmienky prijatia do kontubernia.52 

Keďže kostol bol stále v zlom stave, povolilo mu kontubernium na kongregácii 
19. januára 1627 v Žiline vystavenie almužných listov („literae eleemosynales“), 
aby mohol zbierať milodary na opravu kostola. Podobná situácia bola aj v okoli-
tých zboroch, preto odporúčací list dostali aj farnosti v Domažine, v Považskej 
Bystrici, v Rajeckej Lesnej a vo Varíne.53

Posledná správa o Adamovi Adamidesovi v kontuberniálnych zápisniciach je 
22. júna 1627, keď kontubernium zbieralo podporu pre vyhnaného pastora Car-
bonára z Turčianskeho Svätého Martina. Adam Adamides prispel 20 denármi, 
pričom celkovo kontubernium vyzbieralo 6 zlatých.

	 Pravdepodobne počas jeho pôsobenia v Malej Udiči sa narodil Juraj Schi-
delinus, syn Mateja a Anny Milichovskej (Milochovskej?), asi príbuznej rektora 

od roku 1619 v Súľove, od roku 1621 v Ilave, v tom istom roku v Dubnici. Triplicis Ordinis … f. 
141; HOLUBY, J. Ľ. Nástín dejín bývalej ev. a. v. církve Ilavskej. Spísal Joz. Ľ. Holuby, vyslúžilý 
ev. farár a. v. zemansko-podhradský a senior trenčianský. B. m., b. d. (pred r. 1884), s. 6. Lipt. 
Mikuláš, Tranoscius, knižnica Juraja Tranovského, sign. LM XIX.F.406; REZIK, J. – MAT-
THAEIDES, S. c. d., s. 318; BERNÁT, L. Začiatky protestantskej cirkvi a rekatolizácie v 16. 17. 
storočí : náboženské zmeny v 16. – 19. storočí. In Dubnica nad Váhom. Zost. V. Bystrický, J. 
Roguľová. Dubnica nad Váhom: Mesto Dubnica nad Váhom: Historický ústav SAV, 2010, s. 52.

48	 Tomáš Francisci Martinopoliensis študoval v Partizánskej Ľupči a od 29. 12. vo Wittenber-
gu. Po návrate do vlasti učil ako rektor na viacerých školách. V roku 1613 sa stal diakonom 
v Bytči a v roku 1615 prešiel za pastora do Predmiera. V kontuberniu zastával funkciu notá-
ra. Podporoval českých a moravských exulantov. V roku 1629 prešiel do Prievidze (Bojnické 
kontubernium), kde bol zvolený za seniora. FABÓ, A. Monumenta evangelicorum aug. conf. in 
Hungaria historica. III. Pestini: Sumptibus Caroli Osterlamm, 1865, s. 116; Príspevky k deji-
nám evanjelictva v Turci. In Cirkevné listy, 1889, roč. 3, č. 6, s. 93; HOLUBY, J. Ľ. Rektori školy 
ev. Mošovskej od XVI. do XVIII. stoletia. In Cirkevné listy, 1890, roč. 4, č. 4, s. 51; ASZTALOS, 
M. A wittenbergi egyetem magyarországi hallgatóinak névsora, 1601 – 1812. In Magyar por-
testáns egyháztörténeti adattár, 1930, roč. 14, s. 113. 

49	 Protocolon sev liber continens articvlos confessionis item leges et ordinem ... Anno Domini M. D. 
LXXX., f. 247.

50	 Tamže, f. 299 a n.
51	 Augustín Mikliani bol povolaný na faru do Považskej Bystrice z  Oslianskeho kontubernia. 

Imrich Balaša 8. 10. 1625 sa postavil proti nemu na kongregácii v Rajci, nechtiac ho za pasto-
ra uznať. Až 17. 6. 1626 bol na bytčianskej generálnej kongregácii na príhovor Šimona Bala-
šu a podpísal aj kontuberniálne zápisnice. V kontuberniu zastával funkcie orátora a asesora. 
V Považskej Bystrici pôsobil ešte v roku 1633. Potom už o ňom nemáme správy. HOLUBY, J. 
Ľ. Materiály ... Sbierka II., s. 90; HORNYANSZKY, V. Beiträge zur Geschichte ewangelischen 
Gemeinden in Ungarn Herausgegen von Viktor Hornyánszky. 2. vyd. Pest : Druck und Verlag 
Hornyánszky & Humntel, 1867, s. 24; PAULINY, S. c. d., s. 256; HOLUBY, J. Ľ. Dejiny Horno-
trenčianskeho kontubernia ev. a. v. zv. V., diel I. 1517 – 1888, s. 46, 54.

52	 Protocolon sev liber continens articvlos confessionis item leges et ordinem ... Anno Domini M. D. 
LXXX., f. 318 a n.

53	 Tamže, f. 323.



28

Libor BERNÁT

Martina Milochovského. Juraj Schidelinus sa stal rektorom v Brezovici (Šarišské 
Kontubernium) a v roku 1669 už pôsobil ako pastor v Kaloku.54

Obr. č. 3: Zápis v Gymnaziológii o pedagogickom pôsobení  
Juraja Schidelina v Brezovici.55

Vo vedení kontubernia Adam Adamides nezohral významnejšiu úlohu. 
V Malej Udiči pôsobil až do svojej smrti v druhej polovici roku 1627. Bol naj-
dlhšie pôsobiacim pastorom v  Malej Udiči a  prvý duchovný, o  ktorom máme 
doložené, že zomrel počas svojho účinkovania v maloudičskej farnosti a bol tu 
pochovaný s ornátom.56 Otázne je, či bol uložený do krypty, ako bývalo zvykom 
pri pohreboch duchovných, alebo v okolí kostola. 

Po smrti Adama Adamidesa sa rozhorel boj o obsadení farnosti medzi pat-
rónmi. Nebolo to prvýkrát, čo vznikol spor o dosadenie pastora do cirkevného 
zboru. Už predtým Imrich II. Balaša sa postavil proti dosadeniu už zmieneného 
Augustína Miklianiho za pastora do Považskej Bystrice, ktorého presadzoval Ši-
mon Balaša, ktorý ho osobne pozval. Nakoniec na príhovor Šimona Balašu bol 

54	 Juraj Schidelinus študoval v  Trenčíne, v  Banskej Bystrici, v  Prešove a  v  Púchove, odkiaľ ho 
povolali za kantora do Brezovice. Odtiaľ odišiel do Prešova a dovzdelával sa pri Izákovi Caba-
novi. Potom v Brezovici zastával funkciu rektora. REZIK, J. – MATTHAEIDES, S. c. d., s. 101; 
porovnaj BERNÁT, L. Migrácia duchovných a učiteľov augsburského vyznania z Trenčianskej, 
Liptovskej a Oravskej stolice na východné Slovensko v 16. – 17. storočí. In Osobitosti konfesi-
onálneho vývinu východného Slovenska v ranom novoveku. Ed. A. Kónyová, Prešov: vydavateľ-
stvo Prešovskej univerzity, 2015, s. 98.

55	 Gymnasiologia. Ústredná knižnica SAV (Bývalá lyceálna knižnica) Bratislava, rkp. zv. 480, Sec-
tio I., Caput II. De Schola Berzevitzensi, f. 17. 

56	 REGESTA ISTA ECCLESIASTICA, per M. Zachariam Lany... In LAUČEK, M. c. d., f. 387.



29

Dejiny reformácie vo farnosti Malá Udiča

17. júna 1626 Augustín Mikliani prijatý na kongregácii v Žiline a podpísal kontu-
berniálne zákony.57 

O miesto pastora v Malej Udiči sa uchádzal Ján Monkovicenus (Mankovice-
nus, Moncovicenus, Munkovic) rodák z Liptova, ktorý musel v roku 1624 utiecť 
z  Hustopečí (pri Břeclavi).58 Na kongregácii kysuckonovomestskej 26. januára 
1628 bola seniorom Štefanom Krušpierom st. podaná žaloba proti Jánovi Mon-
kovicenovi, označenému ako „vir inquietissimus“ (mimoriadne nepokojný muž).59 
Žalobcom bol jasenický pastor Samuel Chalupka, ktorý si sťažoval:

1)	 Ján Monkovicenus ho urazil, keď bol Samuel Chalupka povolaný k pohre-
bu dieťaťa istého zemana a Ján Monkovicenus mu nedovolil kázať v udič-
skom kostole, ani ho nechcel vpustiť do kostola;

2)	 Ján Monkovicenus sobášil osoby, ktoré sa nachádzali v treťom stupni po-
krvnosti;

3)	 Rozoštval medzi sebou patrónov Šimona60 a Imricha II. Balašovcov;
4)	 Nezákonne zaujal faru, keď opovrhol autoritou predstavených, teda supe-

rintendentom, seniorom, Šimonom Balašom a zemanmi Okrutskými.
Ján Monkovicenus sa bránil tým, že zabráneniu pohrebu bolo uskutočnené 

z príkazu provizora Balašovcov. Pohreb sa konal vo farnosti Malá Udiča, preto 
pohrebné úkony mal vykonať miestny pastor. 

Sobášil obidve osoby, pretože mu to dovolil jeho predchodca Adam Adami-
des. Nebolo nič neobvyklé, že boli sobášené osoby v treťom stupni pokrvnosti 
– kontubernium vo väčšine prípadov vydalo kladné stanovisko. Tu sa však cítilo 
dotknuté, že nebolo požiadané o vyjadrenie.

Ján Monkovicenus bol zaviazaný, aby sa zdržoval v Udiči cirkevných úkonov, 
kým neprebehne riadna voľba. Mal sa preukázať riadnou ordináciou a odprosiť 
jasenického pastora. Nakoniec bol vyvolený za pastora v  Udiči Eliáš Institoris 
Mošovský (Institorius Moschozy, Mossótz),61 ktorý sem prešiel z fary v Ľuboreči. 
Ten na predmierskej kongregácii 23. februára 1628 prosil o prijatie, čo mu zatiaľ 
nebolo dovolené.62 Proti Jánovi Monkovicenovi vystúpil zeman Juraj Škrabák, 
ktorý zastupoval Šimona Balašu a požadoval prijatie Eliáša Institorisa. Monko-

57	 Protocolon sev liber continens articvlos confessionis item leges et ordinem ... Anno Domini M. D. 
LXXX., f. 316 a n.

58	 DEUTSCH, G. Die mährische evangel. Kirchengemeinden und ihre Seelsoger in der Reforma-
tionszeit. In Jahrbuch der Geschichte für die Geschichte des Protestestantismus in Österreich. 
1888, roč. 9, s. 146.

59	 HOLUBY, J. Ľ. Materiály ... Sbierka II., s. 90.
60	 Šimon Balaša bol synom Žigmunda III. a Alžbety Zborovskej. 
61	 Eliáš Institoris Mošovský bol synom Juraja Institorisa, pastora v Mošovciach a Kristíny Mrač-

kovičovej. Po štúdiách v Bytči, v Banskej Bystrici, v Kežmarku, v Bardejove a v Košiciach sa stal 
v roku 1620 rektorom v Považskej Bystrici. Dňa 20. 10. 1622 podpísal kontuberniálne zákony, 
ale už 15. 4. 1622 ho superintendent Ján Hadik ordinoval za pastora do Ľuboreče, ktorá patrila 
Balašovcom. Gymnasiologia ... Sectio I. ... Caput XVIII. De Schola Vags Besterczensi, § VII. ... 
1967; Triplicis Ordinis … f. 156; TABLIC, B. Augsspurská konfessý ..., s. 77; HOLUBY, J. Ľ. Ma-
teriály ... Sbierka II., s. 647; ADAMOVIČ, Š. Dejiny ev. a. v. novohradského seniorátu : Ľuboreč. 
SNK LA Martin 107K13, stroj., nestr.

62	 Pars altera protocoli continens deliberationes sauimet causarvm ecclesiasticarvm districtvs 
svperioris trinchiniensis ... Anno Domini M. DC. XXVIII., f. 8. Archív Seniorátu Trenčianskeho, 
Trenčín, bez ev. č.



30

Libor BERNÁT

vicenovi bolo navyše vytýkané považskobystrickým pastorom Augustínom Mik-
lianom a rajeckým Gregorom Lánim,63 že sa zosobášil s manželkou kroměřížske-
ho mäsiara a s ňou žije.

Spor nakoniec skončil s  tým, že Ján Monkovicenus sa dobrovoľne vzdal 
funkcie pastora, odovzdal kľúče od kostola, kalich, komže atď. Aby sa ho Hor-
notrenčianske kontubernium zbavilo, tak mu vystavilo „litera protectionalis“, 
t. j. ochranný list. Jeho podpis sa nenachádza pod kontuberniálnymi zákonmi. 
V roku 1636 sa stal diakonom v Novom Meste nad Váhom.64

Prípad sa tým neskončil. Patrón Imrich II. Balaša požadoval návrat Jána Mon-
kovicena. Šimon Balaša, spolupatróni Rafael a Ondrej Okrutskí ako zástupcovia 
ostatných zemanov, naopak naliehali na konečné odstránenie a uvedenie Eliáša 
Institorisa Mošovského do úradu. Keďže sa blížili veľkonočné sviatky, mal Eliáš 
Institoris Mošovský vykonávať služby Božie.

Spor mala vyriešiť až ďalšia partikulárna kongregácia 12. apríla 1628 v Hričo-
ve. Zástupca Imricha II. Balašu Juraj Rafaj (Raffay) protestoval, že bolo porušené 
jeho patronátne právo a on Eliáša Institorisa Mošovského v Udiči nebude trpieť. 
Podľa neho väčšina cirkevného zboru a patrónov nepodpísala, ale vystavila vo-
kátor Jánovi Monkovicenovi. Išlo o spor medzi patrónmi farnosti, zemepánmi 
a kontubernium bolo závislé od stanoviska patróna. Zástupca Imricha II. Balašu 
kategoricky trval na svojom stanovisku a vyhlásil, že poddaným bude zakázané 
zúčastňovať sa na službách Božích a nebudú odvádzať naturálny príjem.

Na žiadosť Šimona Balašu bola v  Monkovicenovej záležitosti zvolaná 
partikulárna kongregácia do Žiliny na 9. mája 1628. V žalobe stálo, že Ján Mon-
kovicenus sa urputne domáha udičskej fary, neakceptuje postoj kontubernia 
a  hanobí patrónov cirkvi. Žiadal, aby kontubernium oslobodilo cirkevný zbor 
od tohto rušiteľa pokoja. Kontubernium vyslalo už spomenutého predmierskeho 
pastora a dekana Tomáša Francisciho a notára Juraja Stranovia65 k županovi, aby 
svetská moc zakročila proti „ničomnému Jánovi Manukovicenovi“.66 

Na generálnej kongregácii 12. júla 1628 žiadal Eliáš Institoris Mošovský 
o opätovné prijatie do kontubernia, ktoré mu bolo schválené.67 

63	 Gregor Láni (†19. 8. 1651 Brezno), syn Eliáša Láni. V roku 1616 študoval na univerzite vo Wit-
tenbergu, 1618 učil v Bytči, v roku 1619 v Žiline, v roku 1620 sa stal kazateľom Alžbety Coboro-
vej, potom bol pastorom v roku 1622 v Hričove, v roku 1626 v Rajci a od roku 1634 vo Zvolene, 
od  roku 1644 v Brezne. V  roku 1635 bol ordinovaný za superintendenta. SLÁVIK, J. Dejiny 
zvolenského a. v. bratstva a seniorátu. Banská Štiavnic a: Tlačou a nakl. vdovy a syna Augusta 
Joergesa, 1921, s. 241 a n., KVAČALA, Ján Dejiny reformácie na Slovensku. Liptovský sv. Miku-
láš: Nákladom spolku Tranoscius v Lipt. Sv. Mikuláši, 1935, s. 216; KUZMÍK, J. c. d. I., s. 392.

64	 PAULINY, L. c. d., s. 42.
65	 Juraj Stranovius (vl. Diabel, asi 1659) študoval v Žiline a potom bol ordinovaný za diakona 4. 

8. 1611. Potom pôsobil ako pastor od roku 1613 v Súľove a od roku 1615 v Konskej a od roku 
1628 v Lietave. V kontuberniu zastával dlhšiu dobu funkciu notára. Triplicis Ordinis … f. 132; 
HOLUBY, J. Ľ. Dejiny Hornotrenčianskeho kontubernia ev. a. v. zv. V., diel I. 1517 – 1888, s. 185 
a n.; SANDÁNUS, P. Dejiny farnosti Konská do jej rozdelenia v roku 2003. Praha: diplomová 
práca, Katolícka teologická fakulta UK v Prahe, 2008, s. 22 a 24.

66	 Pars altera protocoli continens deliberationes sauimet causarvm ecclesiasticarvm districtvs 
svperioris trinchiniensis ... Anno Domini M. DC. XXVIII., f. 13.

67	 Tamže, f. 14.



31

Dejiny reformácie vo farnosti Malá Udiča

Obr. č. 4: Podpis Eliáša Institorisa Mošovského v zápisniciach  
Hornotrenčianskeho kontubernia. 

Eliáš Institoris Mošovský už predstavoval nový typ protestantského duchov-
ného v porovnaní s jeho predchodcami. Vyrastal v rodine pastora a tiež jeho strýc 
Ondrej bol pastorom.68 Po ustanovení Eliáša za pastora v Udiči vykonal druhý 
superintendent Trenčianskej, Liptovskej a Oravskej stolice Magister Ján Hadík 
(1619 – 1642) 11. novembra 1628 vizitáciu farnosti.69 V zápisnici zaznamenal, že 
našiel v kostolných veciach veľký neporiadok. Chýbal ornát zo svetlého damašku, 
zo 16 obrusov sa zachovalo len 12, chýbali aj ručníky.70 Dokonca jeden strieborný 
kalich vlastnil Ondrej Adamides, syn predchádzajúceho pastora.

Preto bolo zvolané zhromaždenie zo zástupcov celej farnosti, ktorým bolo 
uložené, aby dali veci do poriadku a všetky veci, čo patria chrámu, mali byť odo-
vzdané Eliášovi Institorisovi Udičskému. Súčasne sa dozvedáme, že mal byť za-
vedený finančný denník, v  ktorom by boli zapísané príjmy, výdavky, dlhy. Za-
ujímavá je poznámka o tom, že ten, kto chcel byť pochovaný v kostole, okrem 
Okrutských, mal zložiť dva florény. Okrutskí mali dať dobrovoľne milodar. Či 
boli tieto osoby pochovávané v kostole alebo v krypte, zo zápisu nie je zrejmé.

Zo zápisnice ale vyplýva, že sa tu nachádzali dva kostoly, jeden označený 
ako dolný a druhý ako horný. Pri obidvoch kostol sa nachádzal cintorín. Farníci 
z Marikovej však nechceli platiť dávky pastorovi. Superintendent uzatvoril zápis-
nicu 11. novembra 1628. 

Taktiež bol spresnený príjem pastora. Ak sa spievalo pri pohrebe pred do-
mom, mal dostať 33 denárov; ak kázal podľa dohody; od menšieho pohrebu mal 
dostať 12 denárov. 

Ešte sa vráťme k rodu Okrutských, ktorých členka Anna sa vydala za jasenic-
kého pastora Jána Slaninku. Mali synov Gabriela a Rafaela. V roku 1618 sa spo-
mína medzi okrutskými zemanmi Daniel Slaninka. Slaninkovci patrili k stredne 
bohatým kuriálnym zemanom. V roku 1646/47 sú v Okruti zaznamenaní Štefan 

68	 Ondrej Institoris (5. 6. 1657 Dražkovce), „ex Comnatenus, ex Comit[atu] Arvensi in Hun-
g[aria]“ najskôr učil v Dražkoviciach (Turiec). Ordinoval ho 24. júna 1638 Martin Martinko, 
superintendent stolíc Tekovskej, Nitrianskej, Bratislavskej a oblasti bojnického prepošstva, za 
pastora do Nitrianskej stolice do Diviackej Novej Vsi za diakona. Potom prešiel za pastora do 
Otrokoviec, od roku 1641 do Šišova a nakoniec pôsobil v rokoch 1646 – 1657. Triplicis Ordinis 
…, f. 55; CSEPREGI, Z. Evangélikus lelkészek Magyarországon (ELEM) II/1: A zsolnai zsinattól 
(1610) a soproni országgyűlésig (1681). Nyugat-Magyarország (a dunántúli, a bajmóci és a fel-
ső-dunamelléki egyházkerület). 2. opravené a rozš. vyd. Budapest: Reciti, 2020, s. 442.

69	 REGESTA ISTA ECCLESIASTICA, per. M. Ioh. Hodikium ... In LAUČEK, M. c. d., f. 145 – 146.
70	 Purifikatórium (uterka na kalich) malá biela plátenná alebo ľanová uterka, ktorou sa po Večeri 

Pánovej utiera kalich.



32

Libor BERNÁT

st. a Štefan ml. Slaninkovci. Erb rodu je neznámy.71 Nenašli sme ďalšieho člena 
tohto rodu, ktorý by pôsobil v duchovných službách.

Dňa 20. februára 1629 z poverenia seniora kázal Eliáš Institoris Mošovský na 
generálnej kongregácii v Kysuckom Novom Meste.72 Bol to zvyk, ktorým sa novo-
prijatý pastor predstavil kontuberniu. 

Najneskôr v roku 1631 už tu učil Ján Stephanides, ktorý podpísal 14. októbra 
kontuberniálne zápisnice. Je to tretí rektor doložený v  Malej Udiči v  období 
reformácie.73

Od 17. marca 1642 nastúpil do úradu superintendenta Trenčianskej, Liptov-
skej a Oravskej stolice Magister Zachariáš Láni (†18. 4. 1645), syn prvého supe-
rintendenta Eliáša Lániho. Magister Zachariáš Láni bol v  rokoch 1633 – 1636 
pastorom v Považskej Bystrici, takže poznal dobre aj farnosť v Malej Udiči.74

Na kongregácii 19. februára 1643 v  Žiline kázal Eliáš Institoris Mošovský 
z textu Matúša 6: „O kráľovstve Kristovom, jediného kráľa cirkvi“.75 Podobne ako 
jeho predchodcovia aj superintendent Zachariáš Láni st. vizitoval cirkvi. Vizitá-
cia sa konala 21. januára 1644 a zanechal najkratší zápis.76 

Zaznamenal vlastníctvo dvoch kalichov, jeden strieborný pozlátený aj s mis-
kou, druhý strieborný, zvrchu pozlátený a striebornú konvičku.77 Dva ornáty boli 
nevhodné, tretí bol uložený do hrobu s pastorom Adamom Adamidesom, Ďalej 
sa v kostole nachádzalo 11 obrusov, dva krámske obrusy na oltári,78 antependium 
(ozdobný predný záves oltára), dva dlhé ručníky, šatky na kalichy s vyšitým hod-
vábom a dve kamže.

Poddaní v Hornej Maríkovej boli opäť kritizovaní, pretože tam žili ľudia hre-
šiaci proti šiestemu prikázaniu „nescudzolozíš“ a okrem toho mnohí farníci ne-
zaplatili cirkevnú daň. 

Nástup rekatolizácie
V roku 1645 Nitrianska diecéza sa delila na tri archidiakonáty a osada Udiča 

spadala pod najrozsiahlejší Trenčiansky archidiakonát (Districtus Trenchinien-

71	 FEDERMAYER, F. c. d., s. 223.
72	 Pars altera protocoli continens deliberationes sauimet causarvm ecclesiasticarvm districtvs 

svperioris trinchiniensis ... Anno Domini M. DC. XXVIII., f. 17; porovnaj ADAMIŠ., J. Rod In-
stitorisovcov. In Viera a veda, 1933, roč. 4, č. 3, s. 134.

73	 BERNÁT, L. Dejiny školstva v hornotrenčianskom senioráte v 16. a 17. storočí. In Pedagogická 
revue. ISSN 1335-1982, 2001, roč. 53, č. 1, s. 68. 

74	 TEN ISTÝ Zachariáš Láni : k 375. výročiu úmrtia. In Tridsaťročná vojna a náboženská otázka 
v strednej Európe : Hamincéves háború és a vallás kérdés közép-európában. Eds. P. Kónya, A. 
Kónyová. Prešov: vydavateľstvo Prešovskej univerzity, 2019, s. 274 – 296.

75	 Pars altera protocoli continens deliberationes sauimet causarvm ecclesiasticarvm districtvs 
svperioris trinchiniensis ... Anno Domini M. DC. XXVIII., f. 108.

76	 REGESTA ISTA ECCLESIASTICA, per M. Zachariam Lany..., f. 387.
77	 Konvička sa v liturgii používa na nalievanie do kalicha počas služby Božej. Často sa používa 

kov (striebro, nerez), sklo alebo keramika.
78	 Krámske obrusy sú špeciálne liturgické textílie, ktoré sa používali na zakrytie oltára alebo 

jeho častí počas služieb Božích. Ich názov pravdepodobne pochádza z výrazu „krám“ – staršie 
označenie pre oltár alebo jeho prednú časť.



33

Dejiny reformácie vo farnosti Malá Udiča

sis), majúci až 51 farností,79 ale do Malej Udiče sa ešte nepodarilo rímskokatolí-
kom preniknúť.

Rekatolizácia postupovala na Považí pomaly, ale systematicky. V roku 1649 
jezuiti (Spoločnosť Ježišova, Societas Iesu) založili gymnázium v slobodnom krá-
ľovskom meste Trenčín,80 ktoré navštevovalo aj niekoľko členov rodu Okrutského 
(Okruczki, Okruczky, Okrutsky), pričom uvádzali konfesiu rímskokatolícku aj 
luteránsku.

Obr. č. 5: Zápis o štúdiu Baltazára Okrutského na gymnáziu v Trenčíne.81

Baltazár Okrutský 1689 parvistae minores, 1692 principistae
František Okrutský (Okrucky, Okrusky) 1717 parvistae minores – 1719 prin-

cipistae, 1723 rhetores
Ladislav Okrutský (Okrutsky)1748 declinistae – 1752 principistae
Michal Okrutský (Okrutszky) 1695 parvistae maiores – 1697 grammatistae
Ondrej Okrutský (Okruczki, Okruczky) 1658 principistae – 1659 gramma-

tistae82

Ondrej Okrutský (Okrucki) 1736 – 1737 parvistae maiores, 1738 principistae 
– 1742 rhetores.

Pavol Okrutský (Okrutski) 1687 parvistae maiores – 1688 principistae83

Nositeľov priezviska Okrutský je viac, ale zapisovateľ nie vždy uvádzal miesto 
bydliska. Všetci Okrutskí boli šľachtici (nobilis) a hlásili sa k slovenskej národ-
nosti (Slavus).84

79	 BOŠANSKÝ, M. Kánonické vizitácie Nitrianskej diecézy do roku 1831. Nitra: Gorazd n. f., 
Kňazský seminár sv. Gorazda, 2018, s. 207.

80	 Jezuitské gymnázia mali triedy parvistae minores, parvistae maiores, principistae, grammatis-
tae, syntaxistae, poetae, rhetores. Nebolo zriedkavé, že žiaci študovali jeden ročník dva a viac 
rokov. 

81	 Matricula Scholasticae Juventutis R. M. Gymnasii Trenchiniensis ab Anno 1655 inchoata, 
usque 1755 continuata., f. 221. Spolok sv. Vojtecha v Trnave, sign. AR I., n. 1.

82	 Pravdepodobne ide o  identickú osobu so študentom jezuitského gymnázia v  Trnave, ktorý 
v rokoch 1656 – 1657 navštevoval triedy parvistae minores a parvistae maiores. FAZEKAS, 
I. – KÁDÁR, Z. – KÖKÉNYESI Z. – TERNOVÁCZ, B. A nagyszombati jezsuita gimnázium 
diáksága – Anyakönyvi adattár (1616 – 1772). Budapest: Jézus Társasága Magyarországi Ren-
dtartományának Levéltára, 2023, s. 702.

83	 BERNÁT, L. Jezuitské gymnázium v Trenčíne a jeho žiaci. Trenčín: DMC, 2018, s. 259.
84	 Rod Okrutských sa v  16. storočí veľmi rozvetvil. Napr. Béla Kempelen vymenováva sedem 

vetiev Ďurďo (Gyugyo), Gašpierik (Gaspierik), Gorinecz, Ladislaides, Michálek (Michalek), 
Mičorčík (Micsorcsik), Zovčík (Zovcsik). KEMPELEN, B. Magyr nemes családok. VIII. Noéh 
– Quiwal. Budapest: Grill Károly Konyvkiadóvállata, 1914, s. 49. Kompletnú genealógiu rodu 
sme publikovanú zatiaľ nenašli. FEDERMAYER, F. c. d., s. 167. Nositelia priezviska Okrutský 
(Okruczki, Okruczky, Okrutzky) študovali tiež na jezuitskom gymnáziu v Košiciach, ktoré sa 
neskôr stalo premonštánskym: Ján Nepomuk Okrutský v rokoch 1766 – 1772 študoval triedu 
parvistae maiores až rhetores, Jozef Okrutský v rokoch 1769 – 1775 triedy parvistae maiores 
– rhetores, Frantšiek Okrutský v rokoch 1772 – 1776 triedy parviste maiores až poetae, neskôr 
sa stal duchovným a Ondrej Okrutský v roku 1776 triedu parvistae maiores. Matrikár nezapi-



34

Libor BERNÁT

Jezuiti poskytovali štúdium talentovaným chudobným študentom, t. j. sed-
liackym chlapcom (ignobilis, plebeius) zadarmo. Napriek tomu z Veľkej a Malej 
Udiče, alebo z  niektorej filiálky, sme v  matrike nenašli ani jedného. Ale opäť 
zdôrazňujeme, že matrikár vždy nezapisoval bydlisko.

Situácia sa radikálne zmenila konverziou časti Balašovcov. Zatiaľ čo Imrich 
II. a jeho syn, lúpežný rytier Imrich III. (†1683),85 sa hlásili k luteranizmu, synovia 
Ondreja II. Adam (†začiatok 18. storočia) a Pavol (*29. 3. 1644 – †2. 10. 1705) vy-
znávali rímskokatolícku vieru. Adam Balaša už vykonával rekatolizáciu.86 V roku 
1661 vyhnal z Prečína tamojšieho pastora a dosadil tu rímskokatolíckeho farára.87 

Štvrtý syn Ondreja II. Balašu, Pavol, dokonca po štúdiu na jezuitskom gymná-
ziu v rokoch 1652 – 1661 v Trnave triedu parvistae minores až rhetores,88 vstúpil 
14. 10. 1661 v Trnave do Spoločnosti Ježišovej. Dňa 12. 8. 1676 v Trnave z rehole 
vystúpil,89 stal sa v roku 1690 titulárnym biskupom a v roku 1694 arcibiskupským 
vikárom v Trnave.90 

Až deväť členov Balašovského rodu študovalo na jezuitskom gymnáziu 
v Trenčíne v  rokoch 1655 a 1748. Jozef Balaša (1742 – 1743) a Ladislav Balaša 
(1718) navštevovali najvyššiu triedu rhetores, čo nebývalo u magnátov na jezuit-
skom gymnáziu v Trenčíne obvyklé. Ak matrikár zapisoval konfesiu, tak všetci 
Balašovci majú zaznamenanú rímskokatolícku konfesiu.91

Luteránsky zbor naďalej spravoval Eliáš Institoris Mošovský, ktorého ako 
skúseného pastora poverovalo kontubernium rôznymi úlohami. V  roku 1651 
ho žilinská generálna kongregácia, ktorá sa konala 15. februára, poverila, aby 
sa zastal vdovy po podvažskom pastorovi Pavlovi Malobicenovi (†1650)92 a  jej 
deťom, ktorí sa nachádzali v núdznom postavení. 

soval miesto bydliska ani sociálny status. BARTA, M. J. A kassai jezsuita gimnázium diáksága 
- Anyakönyvi adattár (1693-1744, 1753-1776). Budapest: Jézus Társasága Magyarországi Rend-
tartomány Levéltára, 2024, s. 729, 754, 775, 793.

85	 Encyklopédia Slovenska I. A - D. Zodp. red. Jozef Velký. Bratislava : Veda, vydavateľstvo Sloven-
skej akadémie vied, 1977. Heslo Balasa, s. 105 – 106, HANKO, J. c. d., s. 87, Biografický lexikón 
Slovenska (ďalej BLS). 1. A - B. Zodp. redaktor R. Letz. Martin: Slovenská národná knižnica 
Národný biografický ústav, 2002. Heslo Balaša Imrich, s. 178.

86	 Tú vykonával aj jeho starší a slávnejší brat Valentín II. Balaša (*1626 – †1684), ktorý daroval 
pozemok beckovským františkánom a snažil sa získať od pastora Štefana Pilárika (1653 – 1663) 
kľúče od beckovského kostola. Révai nagy lexikona : az ismeretek enciklopédiája. Budapest : 
Révai Testvérek Irodalmi Intézet, 1912, s. 479; HANKO, J. c. d., s. 101 – 102.

87	 HANKO, J. c. d., s. 103 – 104, BLS 1, s. 175.
88	 FAZEKAS, I. – KÁDÁR, Z. – KÖKÉNYESI Z. – TERNOVÁCZ, B. c. d., s. 634.
89	 Catalogi personarum et officiorum provinciae Austriae S. I. III. 1641 – 1665. Ed. L. Lukács. Ro-

mae : Institutum historicum S. I., 1990, s. 712, 755; 783, 821; LUKÁCS, L. Catalogus generalis 
seu Nomenclator biographicus personarum Provinciae Austriae Societatis Iesu (1551 – 1773). 
Pars I. A-H. Romae : Institutum Historicum S. I. 1987, s. 52.

90	 STÖGER, I. N. Scriptores Provinciae Austriae S. I. Viennae : 1856, s. 19; KOLLÁNYI, F. Esztergo-
mi kanonokok 1000 – 1900. Esztergom: Buzárovits Gusztáv Kőnyvnyomdája, 1900, s. 297 – 298; 
Lexikón katolíckych kňazských osobností Slovenska (ďalej LKKOS). Bratislava: Lúč, 2000 s. 46.

91	 BERNÁT, L. Jezuitské gymnázium v Trenčíne a jeho žiaci, s. 59 a 97.
92	 PROCOPIUS, J. Index in Protocolon fraternitatis Districtus super. Trenchiniensis ..., f. 75. Ar-

chív Seniorátu Trenčianskeho, Trenčín bez ev. č., uvádza rok úmrtia 1651.



35

Dejiny reformácie vo farnosti Malá Udiča

Eliáš Institoris Mošovský bol 6. februára 1654 zvolený za druhého asesora 
k prvému stolu. Dňa 9. februára 1656 ho žaloval pastor v Lúkach Ondrej Kulifaj 
(Kulifagus, Kulifay, Kuliffay),93 že zosobášil Annu, dcéru Adama Mýtneho, ktorá 
bola dvakrát prostituovaná a  ušla. Eliáš Institoris Mošovský sa obhajoval tým 
že mali svedectvo a mohli byť zosobášené na Morave, kedy konvertovali. Kon-
tubernium jeho argumenty neprijalo a  zaviazalo ho, aby za prítomnosti tohto 
sobášeného páru predniesol verejnú reč, v ktorej priznal, že ho tieto osoby okla-
mali. Eliáš Instititoris Mošovský bol už pokročilého veku a mal zdravotné prob-
lémy, preto sa nezúčastňoval ani na zasadnutiach kontubernia. 

Oženil sa s Annou Stupavskou a mali sedem detí, z ktorých poznáme Jána 
(†20. 2. 1661), Michala a dcéru Annu, neskoršiu manželku pastora v Drietome 
Ondreja Blasia (†1718).94 Prostredný syn Michal sa oženil s Annou Buriovou a ich 
syn, pomenovaný po svojom dedovi, preslávil rod ako pastor a autor mnohých 
chválorečí, básní, dišpút a polemických spisov.

Najvýznamnejší z členov Institorisovského rodu Ján Institoris Udičský (Udi-
cenus)95 „už ako dieťa takmer predstihol svojím nadaním vedu a životaschopnos-
ťou svoj vek. Preto sa rodičia obávali, aby predčasné nadanie skoro nevyprchalo, 
uspokojovali sa jeho vzdelávaním na otcovskej škole a  ani nepomýšľali na za-
hraničné štúdium“.96 Po štúdiách doma pokračoval vo vzdelávaní v Kežmarku, 
v Bánovciach nad Bebravou, v Prievidzi, v Bardejove, v Košiciach, v Ružomberku, 
v Levoči a v Banskej Štiavnici. 

Rozhodol sa pokračovať v  štúdiu v  zahraničí na akademickom gymnáziu 
v  Gdańsku a  na univerzite v  Kráľovci ako „Joh[annes] Institoris Hungarus“.97 
V septembri 1650 sa zapísal na univerzitu v Rostocku ako „Iohannes Institoris 
Moss[oviensis] Hungarus“.98 „...prešiel veľa nemeckých miest, spoznal tamojšie 
93	 Ondrej Kulifaj študoval v Považskej Bystrici, v Bánovciach nad Bebravou, v Žiline, kde sa stal 

kantorom. V roku 1646 učil v Považskej Bystrici a 8. 5. 1647 bol ordinovaný superintendentom 
Joachimom Kalinkom za diakona do Žiliny. Potom sa stal pastorom v Lúkach a od roku 1657 
v Predmieri. V roku 1661 bol zvolený za asesora a v roku 1664 bol z fary vyhnaný rekatolizá-
ciou. Triplicis Ordinis … f. 255; REZIK, J. – MATTHAEIDES, S. c. d., s. 157; HOLUBY, J. Ľ. 
Dejiny Hornotrenčianskeho kontubernia ev. a. v. zv. V., diel I. – II. 1517 – 1888, s. 273 a n.

94	 O Institorisovcoch pozri BERNÁT, L. Migrácia duchovných a učiteľov augsburského vyznania 
z Trenčianskej, Liptovskej a Oravskej stolice na východné Slovensko v 16. – 17. storočí, s. 97 a n.

95	 HORÁNYI, A. Memoria Hungarorum et provincialium scriptis editis notorum. II. Viennae: 
impensis Antonii Leowii, 1776, s. 230 ho nesprávne označuje za Mošovského. Ľudovít V. Rizner 
poukazuje na to, že podľa niektorých sa narodil v Mošovciach a podľa iných v Považskej Bystri-
ci. RIZNER, Ľ. V. Bibliografia písomníctva slovenského na spůsob slovníka od najstarších čias 
do konca r. 1900. S pripojenou bibliografiou, archeologickou, historickou, miestopisnou a prí-
rodovedeckou. II. Turč. Sv. Martin : MS, 1931, s. 220. O Jánovi Institorisovi pozri tiež REZIK, 
J. – MATTHAEIDES, S. c. d., s. 93 – 95; KLEIN, J. S. Nachrichten von den Lebensumständen 
und Schriften evangelischer Prediger in allen Gemeinden des Königreichs Ungarn von Johann 
Samuel Klein II., Leipzig und Ofen : 1789, s. 425; HOLUBY, J. Ľ. Materiály ... II. Dolnotrenč. 
Contubernium, s. 27.

96	 REZIK, J. – MATTHAEIDES, S. c. d., s. 93.
97	 RUŽIČKA, V. Česi a Slováci na univerzite v Kráľovci vo Vých. Prusku. Pedagogický zborník, 

1938, roč. 5, s. 124; TEN ISTÝ Slováci na univerzite v Kráľovci. In Historický sborník, 1947, roč. 
5, s. 469.

98	 Matricula Academiae Rostochiensis 1419 – 1760, nefol. [Online] [cit. 2025.01.11]. Dostupné na 
internete <https://rosdok.uni-rostock.de/mcrviewer/recordIdentifier/rosdok_ppn63866263X/
iview2/phys0781.iview2?logicalDiv =log_0012>; pozri tiež JÜGELT, J.-H. Die ungarländischen 



36

Libor BERNÁT

zvyky, právne a štátne poriadky, mravy aj jazyky. Obohatený mnohými poznatka-
mi vrátil sa do vlasti, aby uplatnil svoje skúsenosti“.99

Takéto rodiny vytvárali prostredie, ktoré by sme mohli „economia christiana, 
čo označuje nemčina pojmom „Pfarrhaus“,100 teda kresťanský dom, vytvárajúci 
pravú cirkev. Nemôžeme to preložiť doslovne ako faru, pretože v slovenčine sa 
viaže na budovu. V  určenom význame ide o  domácnosť, spoločnosť žijúcu na 
fare a „atmosféru“ v nej.101 Vďaka odstráneniu celibátu vznikla početná rodina, 
ktorej synovia často nasledovali povolanie svojho otca a vytvárali širšiu vrstvu 
inteligencie, novú elitu. Dcéry sa často stávali manželkami pastorov a rektorov.

Začiatkom 60. rokov už postupovala rekatolizácia, čo sa odrazila aj na výške 
poplatkov. Napr. na kongregácii 13. februára 1644 sa členovia kontubernia do-
hodli, že katedratický cenzus budú platiť len tí pastori, ktorí užívajú celý dôcho-
dok. Šiesti pastori platili 2 florény a 20 denárov, ôsmi pastori platili aspoň 1 denár 
(medzi nimi udičský pastor) a až šiesti neplatili nič.102 

Ale vráťme sa k  Eliášovi Institorisovi Mošovskému, ktorý bol najneskôr 
v roku 1669 mŕtvy a na jeho miesto prišiel vyhnanec zo Sliezska Mikuláš San-
danus (Sandany).103 Dňa 5. februára bol prijatý do kontubernia. Dňa 18. februára 
1671 kázal na žilinskej kongregácii z textu Rimanom 12,6. Nemáme k dispozícii 
vizitácie štvrtého superintendenta Joachima Kalinku (1646 – 1673).

Rekatolizácia zosilnela po prešporskom súde v rokoch 1673 – 1674. Dňa 12. 
júna 1673 bol vyhnaný pastor Mikuláš Sandanus, ktorý sa vrátil do Sliezska spolu 
s inými vyhnancami. Jeho ďalší osud detailnejšie nepoznáme.104 

Studenten an der Universität Rostock. In Régi és új peregrináció. II. Budapest – Szeged : Nemzet-
közi Magyar Filológiai Társaság – Scriptum Kft., 1993, s. 578. 

99	 REZIK, J. – MATTHAEIDES, S. c. d., s. 93.
100	 BAUR, W. Das deutsche evangelische Pfarrhaus : seine Gründung, seine Entfaltung und sein 

Bestand. 2. vyd. Bremen : Müller, 1878, s. 81 definuje nasledovne: „Da stand nun das evange-
lische Pfarrhaus, auf Gottes Wort gegründet, und am Tisch des Hauses satzt eine Familie, der 
Pfarrer und die Pfarrerin, die Eltern und die Kinder, die Herrschaft und die Dienstboten, die 
Wirthe und die Gäste, – ein Anblick, die Engel zu entzücken, die sich auch über der Kirche 
Butze freuen. Nicht mehr wie in dem römichen Pfarrhaus fand sich hier falsche Geistlichkeit 
... Das Evangelische im Pfarrhaus war vor allem das Evangelium.“

101	 BERNÁT, L. Vznik a formovanie protestantských rodín pedagógov a duchovných 16. a 17. sto-
ročí v superintendencii Trenčianskej, Oravskej a Liptovskej, s. 287.

102	 HOLUBY, J. Ľ. Dejiny Hornotrenčianskeho kontubernia ev. a. v. zv. V., diel II. 1517 – 1888, s. 
22 – 23. 

103	 Mikuláš Sandanus bol synom Jakuba Sandana a Doroty Tešínskej. Je to odlišná osoba od pas-
tora v Kamennej Porube. Najskôr študoval u otca, potom v  Ilave u  Juraja Konradiho, v Nit-
rianskom Pravde u Jeremiáša st. Pilárika, vo Vlachove u Pavla Chaladina, ďalej v Žiline u Jána 
Augustiniho, v Sabinove a potom sa stal kantorom vo Fiľakove. Odišiel však do Nového Mesta 
nad Váhom a potom študoval ešte v Kremnici u Martina Rakšániho. Opäť sa stal kantorom, 
tentokrát v Sv. Jure. Superintendent Joachim Kalinka ho vysvätil 3. 4. 1650 za pastora do Šen-
kvíc. Odtiaľ prešiel do Sliezska, kde bol ale vyhnaný z fary a väznený v Tešíne. Z väzenia sa mu 
podarilo ujsť. Triplicis Ordinis … f. 276 – 277. 

104	 BURIUS, J. Micae historiae evangelicorum in Hungaria ab anno 1673 ad 1683. Posonii: Typis 
Wigandianis, 1864, s. 165.



37

Dejiny reformácie vo farnosti Malá Udiča

Na jeho miesto bol dosadený rímskokatolícky duchovný Juraj Jozef Debnár.105 
Ten 1. júna 1674 napísal list Mikulášovi Sandanovi, v ktorom mu radil, aby sa stal 
rímskokatolíkom ako bodický pastor Pepik.106 

S nástupom rímskokatolíckych duchovných sa do farnosti dostávajú už kňazi 
bez rodiny, žijúci v celibáte a venujúci celý život duchovnej činnosti a povinnosti. 
Boli vzdelaní na univerzitách, predovšetkým na Trnavskej univerzite, ktorú mali 
pod správou jezuiti. Ak tam neabsolvovali aspoň filozofickú fakultu, tak často 
absolvovali štúdium tzv. Theologia moralis alebo Teologickú fakultu. Postupom 
času sa dostávajú do funkcii farárov už absolventi filozofickej a  teologickej fa-
kulty, predovšetkým Trnavskej univerzity. Otázkou však zostáva, na akej úrovni 
bolo ich vzdelanie. 

To už ale rímskokatolicizmus nadväzoval na 19. ekumenický koncil v Triden-
te (Concilium Tridentinum) v rokoch 1545 – 1563. V jeho duchu kňaz už nemal 
byť spojený len s udeľovaním sviatostí a vyslovením príslušných formúl, ale mal 
veriacich poučiť. 

Nástupom nitrianskeho diecézneho biskupa Tomáša III. Pálfiho (1669 – 1679) 
sa začali vizitácie v biskupstve. Trenčiansky archidiakon a nitriansky kanonik Ju-
raj Novosedlík107 vizitoval 12. októbra 1674 farnosť, do ktorej patrili okrem Malej 
Udiče ešte osady Okrut, Prosné, Upohlav a Veľká Udiča. 

Kostol bol postavený v 14. storočí v gotickom slohu a aj v súčasnosti je do-
minantou obce. Bol postavený z kameňa, mal klenbu nad svätyňou a pôvodná 
veža bola drevená. Súčasťou kostola bolo pastofórium, t. j. schránka na Sviatosť 
oltárnu a sv. oleje, nachádzajúce v stene. V roku 1694 bol kostol v zlom stave ale 
drevená veža bola nahradená kamennou.108 

105	 Juraj Jozef Debnár pochádzal zo Žiaru nad Hronom, študoval v rokoch 1658 – 1662 na jezuit-
skom gymnáziu v Trnave a v rokoch 1669 – 1670 na Filozofickej fakulte Trnavskej univerzity 
(ďalej FF TU), kde získal titul bakalára. V rokoch 1671 – 1672 študoval na Teologickej fakul-
te Trnavskej univerzity (ďalej TF TU). VARSIK, B. Národnostný problém trnavskej univerzity. 
Bratislava : práce Učené společnosti Šafaříkovy, 1938, s. 187; FAZEKAS, I. – KÁDÁR, Z. – 
KÖKÉNYESI Z. – TERNOVÁCZ, B. c. d., s. 731; BOGNÁR, K., KISS, J. M., VARGA, J. A Na-
gyszombati Egyetem fokozatot szerzett halgattói 1635 – 1777 (ďalej BKV). Budapest: Eötvös 
Loránd Tudományetyetem Levéltára, 2002, s. 163.

106	 HOLUBY, J. Ľ. Dejiny Hornotrenčianskeho kontubernia ev. a. v. zv. V., diel I. 1517 – 1888, s. 704; 
porovnaj BURIUS, J. c. d., s. 165; pozri tiež MOSNY, Š. c. d., s. 154 – 155.

107	 Juraj Novosedlík (†1676) pochádzal zo Zvončína. V roku 1650 sa stal bakalárom filozofie a o rok 
neskôr magistrom. 23. februára 1652 bol vysvätený za kňaza a stal sa farárom vo Vesteniciach. 
Potom pôsobil od 20. 1. 1661 bol v Gajaroch a v roku 1668 v Dubnici nad Váhom, stal sa nit-
rianskym kanonikom a trenčianskym archidiakonom. Od 16. 12. 1671 spravoval jeden rok aj 
trenčiansku farnosť. NÉMETHY, L. Series parochiarum et parochorum Archi-Diocesis Stri-
goniensis ... Strigonii : Typis G. Buzárovits, 1894, s. 69; BOŠANSKÝ, M. Vitae canonicorum 
Nitriensium, s. 85.

108	 Kostol bol prebudovaný v neskorobarokovom slohu v rokoch 1780 – 1783, pričom zostali nie-
ktoré stavebné prvky pôvodného chrámu. Stavba je prostá, jednoloďová a klenby boli pruské. 
Na strope boli namaľované barokové nástenne maľby.



38

Libor BERNÁT

Obr. č. 6: Časť zápisu z vizitácie Juraja Novosedlíka.

Z vizitácie sa dozvedáme, že farnosť mala 65 korcov ornej pôdy a dávky za 
štólu, t. j úkony pri ktorých kňaz nosil cez obidve ramená štólu (dlhý pás látky, 
súčasť liturgického odevu). Malá a Veľká Udiča, Prosné boli povinné každoročne 
dať 4 korce pšenice, ale odovzdávali len jačmeň a ovos. Okrut platil v hotovosti 1 
forint 50 denárov. Z vizitácie vyplýva, že pri farnosti pôsobil tiež organista, ktorý 
bol platený z dávok v Upohlave. Farnosť mala tiež právo voľného výrubu, ale les 
bol ďaleko a  farár si radšej drevo kupoval. V roku 1674 sa v Dolnej Maríkovej 
spomína patrocínium sv. Matúša.109 

Barokový katolicizmus sa ukázal ako podstatne príťažlivejší a sebavedomejší, 
vychádzajúci viac duchovným potrebám prostých veriacich než „starý luteraniz-
mus“. Dokázal lepšie svojím dynamizmom reagovať na určité potreby niektorých 
veriacich. O tom svedčia tiež púte, Božie muky, resp. vizuálna stránka, ale predo-
všetkým to bola hlboká zbožnosť.

V roku 1688 spravoval faru Peter Martin Bertovič (Bartovič, Bertouecz, Ber-
tovecz), ktorý sem prišiel zo Selca.110 Nitriansky sídelný biskup Peter III. Korom-
paj (1686 – 1690) poveril trenčianskeho farára a archidiakona Juraja Svacha, aby 
vizitoval trenčiansky archidiakonát. Vo vizitácii zo 4. júla 1688 spomína meno 
udičského farára „R[everendus] D[ominus] Martinus Bertovicz, Theologii Mo-

109	 Ministerstvo vnútra Slovenskej republiky, Slovenský národný archív Bratislava (ďalej MV SR, 
SNA), Kanonické vizitácie, B 156, f. 15 – 18.

110	 Martin Bertovič (Barovič?, Bertouich, Bertovicz, *okolo 1649) študoval v rokoch 1669 – 1670 
na FF TU. V štúdiách pokračoval v rokoch 1672 – 1673 na TF TU, keď navštevoval Theologiu 
moralis. V roku 1674 pôsobil vo Varíne a od roku 1675 bol v Selci farárom. Tamže, f. 15; KÁ-
DÁR, Z., KISS, B., PÓKA, A. A Nagyszombati Egyetem Hittudományi Karának hallgatósága 
1635 – 1773. Budapest: Eötvös Loránd Tudományegyetem Levéltára a Pázmány Péter Katoli-
kus Egyetem Hittudományi Kara, 2011, s. 94; BERNÁT, L. Náboženské dejiny. In Selec: obraz 
mnohých generácií. Eds. M. Fedorov, L. Grešner, V. Hábl. Selec: Neografia, 2019, s. 52.



39

Dejiny reformácie vo farnosti Malá Udiča

ralis“. Vo farnosti žilo 304 rímskokatolíkov a  1280 luteránov.111 Od tej doby, 
v  štatistikách, ktoré máme k dispozícii postupne počet luteránov klesal. Počet 
304 rímskokatolíkov svedčí o  tom, že nešlo len o členov šľachty „nobiles“. Ale 
tu vzniká otázka, nakoľko boli konvertiti vo farnosti upevnení vo svojej novej 
viere. Konvertovať a byť konvertovaný nie je identické. Dôležité je uvedomiť si, 
že jednotlivec, ktorý chcel konvertovať a „zostať konvertovaný“, musel skonštru-
ovať svoj sociálny svet v súlade s týmto cieľom. Musel sa oddeliť od jednotlivcov, 
skupiny, ktoré predstavovali štruktúru jeho predchádzajúcej náboženskej reality, 
a o to viac sa pridružiť výlučne k tým, ktorí slúžili k udržovaniu jeho novej nábo-
ženskej reality.112 Celkom Z Udiče Juraj Svach pokračoval do Kysúc, kde zakončil 
vizitácie.113 V Malej Udiči účinkoval ešte v rokoch 1691. Ďalšiu vizitáciu usku-
točnil Juraj Svach 6. februára 1691. Zápis je veľmi stručný, len osemriadkový aj 
s informáciou o kostole v Marikovej.114 Z Malej Udiče odišiel do Predmieru, kde 
bol v rokoch 1691 – 1698 farárom.115 

Jeho nástupcom sa stal Ondrej Michalovič (Mihalovics, Michalovicz),116 ktorý 
sem prišiel z Dolných Kočkoviec. Účinkoval tu od roku 1692.117 Koncom tohto 
roku vykonal trenčiansky farár a archidiakon Juraj Svach vizitáciu z poverenia 
nitrianskeho sídelného biskupa Blažeja I. Jáklina. Vizitácia sa podobala pred-
chádzajúcim. V strohom12-riadkovom, zápise sa dozvedáme meno farára, jeho 
absolvovanie theologiae moralis, existenciu kostola, o filiálke v Maríkovej a školy. 

Škola pokračovala vo svojej činnosti a  katolíckym rektorom bol Ján Gallik 
(Galli).118 Jeho meno sa medzi luteránskymi pedagógmi nenachádza. Pravdepo-
dobne nešlo o konvertitu. V ďalšej vizitácii o ňom vizitátor napísal: „Ludimagis-
ter est Ioannes Gallik, catholicus bonus“ – „učiteľom je Ján Gálik, dobrý katolík“. 

111	 MV SR, SNA, Kanonické vizitácie, 2, B 156, f. 15.
112	 JAMES, W. Druhy náboženské zkušenosti. Praha : Melantrich, 1930, porovnaj BERGER, P. L. 

Posvátný balda-chýn : základy sociologické teorie náboženství. Brno: Barrister & Principal, 
2018, s. 55; pozri tiež BERNÁT, L. Noviciát frátrov Spoločnosti Ježišovej v Trenčíne v rokoch 
1655 – 1773. Trenčín: Trenčianske múzeum v Trenčíne, 2020, s. 60.

113	 MV SR, SNA, Kanonické vizitácie, 2, B 156, f. 15.
114	 Tamže, f. 111.
115	 Posledným pôsobiskom Martina Bertoviča bola Jasenica, kde účinkoval v rokoch 1698 až 1705. 

CHORÉNYI, J. c. d., nestr. (3).
116	 Je to odlišná osoba od Ondreja Michalovicsa, šľachtica z Prievalov, ktorý v roku 1720 získal 

titul bakalára filozofie na FF TU. BKV, s. 237.
117	 Schematismus venerabilis cleri diocesis Nitriensis pro anno a Christo nato M. D. CCC. XXXVI. 

Tyrnaviae : Typis Joannis Bapt. Jelinek, 1836, s. 152. Ľ. V. Prikryl ho stotožňuje s jezuitom On-
drejom Michalovichom. PRIKRYL, Ľ. V. Lexikón katolíckych duchovných Žiliny. Žilina 2014, 
strojopis, nestr. Za preposlanie diela ďakujeme P. Humbertovi Virzdekovi, OP. Sú to dve od-
lišné osoby. Jezuita Ondrej Michalovich (Michalovicz, Mihalovich, Muhalovich, *28. 10. 1656 
Domaniža) bol v roku 1691 v Prešove správcom školy, učiteľom, katechétom, špirituálom, ope-
rariom, spovedníkom, kde 15. 8. 1691 zložil posledné sľuby (Pr 4 v). Potom pôsobil v roku 1692 
v Banskej Bystrici ako kazateľ, v rokoch 1693 – 1696 v Prešove ako kazateľ, špirituál, admonitor, 
pomocník superiora, poradca, spovedník, v rokoch 1697 – 1702 v Rožňave ako superior, kaza-
teľ, spovedník, v rokoch 1703 – 1706 v Kláštore pod Znievom ako kazateľ, špirituál, operarius, 
spovedník, v rokoch 1707 – 1708 učil v Žiline triedu syntaxistae. Zomrel 16. 12. 1708 v Žiline. 
Pozri BERNÁT, L. Katalóg členov Spoločnosti Ježišovej v Trenčíne v rokoch 1645 – 1773. I. – II. 
Bratislava: tlač Varínska tlačiareň, 2022, s. 221, 223.

118	 MV SR, SNA, Kanonické vizitácie, 2, B 156, f. 132.



40

Libor BERNÁT

V jasenickej farnosti učil Juraj Galli.119 Otázne je, či boli príbuzní. Na rozdiel od 
predchádzajúcej vizitácie neuviedol počty veriacich. 

Ďalšia vizitácia sa konala 6. marca 1694. „Archidiakon Svach verne a zauží-
vaným štýlom pokračuje v  plnení si svojich vizitačných povinností. Štruktúra 
vizitačného protokolu je v  postate identická s  predchádzajúcou vizitáciou.“120 
Dôležitá informácia sa týka stavu kostola, ktorý je „úplne v ruinách, rovnako ako 
cintorín“. Juraj Svach výstižne použil pojem „totaliter“.121

V  matrike sa ešte nachádza z  doby pôsobenia farára Ondreja Michaloviča 
strohý zápis o požehnaní základného kameňa kúrie z 8. júna 1694.122 

Ondrej Anton Dobašovič (Dobsovich, Dobšovich, Dopšovič) v  Malej Udiči 
pôsobil najneskôr od roku 1696.123 Bol to muž robustnej postavy.124 

Za jeho pôsobenia sa uskutočnili dve vizitácie z príkazu nitrianskeho sídel-
ného biskupa Ladislava Matiašovského (1696 – †10. 5. 1705). Vykonal ich ilavský 
farár, trenčiansky archidiakon a nitriansky katedrálny kanonik Ján Fridecký125 
Prvá vizitácia sa konala 22. júna 1697.126 Zápis je veľmi stručný a opisoval kostol, 
jeho inventár, príjmy farnosti, meno farára a učiteľa (organistu) a nakoniec počtu 
veriacich.

Druhú vizitáciu bola vykonaná 11. januára 1700.127 Dozvedáme sa v nej, že 
kňaz používal jeden kalich s patenou (malý kovový tanierik na hostie), jednodu-
chú kazulu so štólou a manipulom, 

Z vizitátorovho zápisu vyplýva, že už vtedy boli založené matriky, ktoré sa 
nedochovali. Bolo to nariadené Tridentským koncilom na 24. zasadnutí (Sessio 
XXIV., Decretum de reformatione matrimonii, kapitola 1) 11. novembra 1563.128 
Okrem toho uvádza, že sa tu nachádzala Biblia, Concordantiae bibliorum Sylvae 
Fabri („Fabrum“)129 a Rímsky rituál (Rituale Romanum).

119	 Tamže, f. 155. Na jezuitskom gymnáziu študoval traja Juraji Galikovci, pochádzajúci z Doma-
niže, ale ani jeden Ján, ktorý by mohol učiť v tejto dobe v Udiči. BERNÁT, L. Jezuitské gymná-
zium v Trenčíne a jeho žiaci. Trenčín: DMC, 2018, s. 153.

120	 BOŠANSKÝ, M. Kánonické vizitácie Nitrianskej diecézy do roku 1831, s. 68.
121	 SR, SNA, Kanonické vizitácie, 2, B 156, f. 155.
122	 MV SR, Štátny archív v Žiline so sídlom v Bytči (ďalej ŠA BY), fond Zbierka cirkevných matrík 

(ďalej ZCM), r. kat. farský úrad Dolná Udiča, matrika rodná, sobášna, úmrtná 1711 – 1718, inv. 
č. 1243, f. 1r.

123	 O. A. Dobašovič (Dobsouicz) sa narodil okolo roku 1650 a študoval theologiu moralis.
124	 NÉMETHY, L. c. d., s. 69.
125	 Ján Fridecký (*asi 1648 – †22. 11. 1710 Ilava) študoval na TF TU a v roku 1671 bol vysvätený za 

kňaza. Pôsobil ako kaplán v rokoch 1671 – 1674 v Krásne, potom farár od roku 1674 v Púchove 
a od roku 1686 v Ilave. V roku 1688 ho vymenovali za titulárneho prepošta. VAGNER, J. Ada-
lékok a Nyitrai székes káptalan történetéhez. Nitra: Huszár Nyomda, 1896, s. 272; LKKOS, s. 
262 – 263; BOŠANSKÝ, M. Vitae canonicorum Nitriensium, s. 49. 

126	 MV SR, SNA, Kanonické vizitácie, 2, B 156, f. 249 – 250.
127	 Tamže, 3, B 156, f. 130 – 131. 
128	 Dekrét nariaďoval farárom viesť knihy sobášov, krstov a neskôr úmrtí, aby sa zabránilo neplat-

ným manželstvám a udržiavala sa disciplína vo sviatostiach. Dekréty a kánony Tridentského 
koncilu, (1545 – 1653), [b. d.] [b. m.], s. 184 a n. [Online] [citované 17. novembra 2025]. Dielo 
je dostupné na internete <https://tridentskaomsa.weebly.com/uploads/ /5 /7/ 8/857880451/de-
krearchidiakty_a_kánony_tridentskeho_koncilu_web.pdf>.

129	 Pravdepodobne išlo o dielo Jacquesa Lefèvreho d´Étaples (Faber Stapulensis, *1455 – †1536), 



41

Dejiny reformácie vo farnosti Malá Udiča

Podrobnejšie správy o  pôsobení farára Ondreja Antona Dobašoviča však 
nemáme k dispozícii. V roku 1702 už účinkoval vo Veselom (Dekanát Piešťany).130

Podľa rímskokatolíckeho cirkevného historika Štefana Dubniczaia (*1675 – 
†1725) mal byť z  Udiče vyhnaný rímskokatolícky kňaz Ján Egbelini (Egbelény, 
Egbelleni, Egbellini) alias Hlawatay131 Prišiel sem z  Kysuckého Nového Mesta, 
kde bol od novembra 1702 až do 5. apríla 1705 administrátorom. Podľa vizitácie 
z roku 1766 to bol „vir eximium“ – „výnimočný muž“, ktorého Udičania zavrh-
li.132 V rokoch 1705 – 1709 bol farárom v Jasenici.133

To už vystriedal na biskupskom stolci v Nitre Ladislava Matiašovského zbož-
ný, disciplinovaný, vzdelaný a  kultivovaný Ladislav IV. Adam Mikuláš Erdődi 
(1706 – †12. 5. 1736), s ktorým prichádza nová vlna katolíckej reštavrácie, ktorá 
však nastúpila až v auguste 1708, keď boli vyhnané kurucké vojská v Nitre.134

Medzi tým bol do Malej Udiče zvolený v roku 1704 za pastora kontroverz-
ný Daniel Nikletius-Korkovský (Niclecius, Nicletius, Nikletzy),135 ktorý 17. júna 
1706 v  Žiline podpísal kontuberniálne zápisnice. Nebol predtým „bezpochyby 
mníchom alebo katolíckym farárom, keď ho Dubnicazy menuje „apostatom“.136 
Vraj bol navyknutý na pitie pálenky.137

Na kongregácii v Rajci 16. februára 1707 bol zvolený za asesora prvého stola. 
Medzi ním a cirkevným zborom dochádzalo ku konfliktom, až ho vlastní farníci 
žalovali 17. septembra na kongregácii v Žiline. Vytýkali mu, že pasie voly, nestará 
sa o zbor, opíja sa, zanedbáva kázne a nadáva farníkom. Ďalej v sťažnosti uvádza-
li, že zbil istého muža, ktorý mu v opitosti, keď spadol z koňa, pomáhal na nohy. 
V zápisnici sa ale už neuvádza stanovisko kontubernia.138 

francúzskeho humanistu, zostavovateľa biblickej konkordancie a komentárov. 
130	 V  roku 1707 účinkoval v  Závode a  od roku 1715 v  Sekuliach, kde zomrel 30. 7. 1719 a  má 

byť pochovaný podľa J. Chorényiho v krypte kostola, ale kostol Narodenia Panny Márie bol 
vybudovaný až v roku 1878. CHORÉNYI, J. c. d., nestr. (3).

131	 Ján Egbelini (Egbeleni) pochádzal z  Gbelov. V  rokoch 1679 – 1681 študoval na FF TU, kde 
získal titul bakalára. V rokoch 1705 – 1709 pôsobil v Jasenici ako farár a v rokoch 1712 – 1713 
excurrendo spravoval farnosť v Domaniži. Schematismus venerabilis cleri diocesis Nitriensis 
pro anno a Christo nato M. D. CCC. XXXVI., s. 143; VARSIK, B. c. d., s. 71; BKV s. 116.

132	 MV SR, SNA Bratislava, Archív Nitrianskeho biskupstva, Kanonické vizitácie, B 163, f. 437; 
DUBNICZAI, S. Metamorphosis fidei orthodoxae de bono in malum et vicissim in comitatu 
Trenchiniensi. Cassoviae: typis Academicis S. J. Per Joann. Henricum Frauenehim, 1737, s. 62.

133	 Jeho ďalšie osudy zostávajú nejasné. V diecéznom schematizme Schematismus venerabilis cleri 
diacesesis Nittrensis pro anno a Christo nato M. D. CCC XXII. Tyrnaviae: Typis Jalinekianis, 
1822, sa už jeho meno nespomína.

134	 Ladislav IV. Adam Erdődi pochádzajúci z grófskeho rodu študoval vo Viedni, v Siene a v Ríme. 
Potom bol predtým kňazom v Rábskej diecéze a v roku 1701 sa stal rábskym kanonikom. V ro-
koch 1707 – 1725 zastával funkciu uhorského kancelára. CSERENYEY, Š. Dejiny biskupstva 
nitrianskeho. Trnava: Spolok sv. Vojtecha, 1933, s. 237 – 240; Encyklopédia Slovenska II. D - Ch. 
Heslo Erdődi Ladislav Adam, s. 45.

135	 Daniel Nikletius-Korkovský bol synom dcéry Štefana Fidicina Ruženy. Po štúdiách učil vo 
funkcii rektora v Ožďanoch, potom v Hrachove. Stal sa pastorom v Pokaradzi a 12. 1. 1671 
podpísal zákony malohontského kontubernia. V roku 1673 bol pastorom v Kraskove (Gemer) 
a v roku 1681 v Hnúšti a v roku 1692 v Radvani. REZIK, J. – MATTHAEIDES, S. c. d., s. 144.

136	 HOLUBY, J. Ľ. Dejiny Hornotrenčianskeho kontubernia ev. a. v. zv. V., diel II. 1517 – 1888, s. 704.
137	 MV SR, SNA Bratislava, Archív Nitrianskeho biskupstva, Kanonické vizitácie, B 163, f. 437.
138	 SLÁVIK, J. c. d., s. 707, pozri tiež BERNÁT, L. Náboženské pomery v Trenčianskej stolici v čase 



42

Libor BERNÁT

Za jeho pôsobenia, po predchádzajúcich stoličných poradách bola zvolaná 
synoda do Ružomberku na 3. apríla 1707. Synoda prijala 25 kánonov a v oblas-
ti cirkevnej správy boli zriadené štyri dištrikty – Preddunajský, Predtiský, Ban-
ský a Podhorský. Cirkevný zbor v Malej Udiči sa stala súčasťou Preddunajského 
dištriktu (Preddunajského okolia). Superintendentom sa stal Daniel Krman ml. 
(1707 – 1711).

Podľa popredného evanjelického cirkevného historika druhej polovice 19. 
storočia Jozefa Ľudovíta Holubyho (*1836 – †1923) bol v  roku 1708 vyhnaný 
z fary.139 Evanjelický farár a historik Martin Klanicza (*1740 – †1810) dodáva, že 
„bol krátko nato (rozumej po uvedení do funkcie pastora – L. B.), ako si zaslúžil, 
odstránený“.140 Tiež syn Daniela Nikletia-Korkovského Ján, pastor v Beluši, bol 
násilne vyhnaný. Už zmienený Štefan Dubniczai píše, že Daniel Nikletius-Kor-
kovský zomrel náhle v Udiči.141

Jozef Ľudovít Holuby len kriticky s  trpkosťou poznamenal: „Bola to veľká 
chyba, že v Rákoczyovských nepokojoch, pre nedostatok spôsobných a príkladného 
života mužov, cirkvi povolávali a superintendent Krman ordinoval aj menej spô-
sobných za farárov. Čoho iný následok ani nemohol byť, než veľká škola a rozklad 
cirkvi, k tomu prišlo ešte aj násilné ubíjanie evanjelictva“.142

Podobne ako v Malej Udiči, tak aj v celom Hornotrenčianskom senioráte, za-
nikali luteránske zbory nielen na panstve Balašovcov. Ako boli zbory vrchnos-
ťou reformované zemepánmi, tak aj rekatolizácia bola vykonaná svetskou vrch-
nosťou. Aj zo samotnej Považskej Bystrice bol vyhnaný pastor Ján Buriš (Buris, 
Buriss Varínsky)143 s  rektorom Samuelom Krasňanským (Krasnyansky, Krasz-
nyanszký, Krasznyianszky).144 Rekatolizácia sa mohla oprieť o „disciplinovanú“ 
misionársku činnosť reholí, predovšetkým jezuitov z  Trenčína, františkánov 
z Pruského a Žiliny. 

V Trenčianskej stolici boli povolené len dva evanjelické zbory augsburského 
vyznania – v Trenčíne a v Súľove. Veriaci augsburského vyznania z maloudičskej 
farnosti tak museli navštevovať jeden z týchto zborov. 

stavovského povstania Františka II. Rákociho v rokoch 1703 – 1711. In Doba kuruckých bojov: 
kuruc küzdelmek kora. Ed. P. Kónya. Prešov: Vydavateľstvo Prešovskej univerzity, 2014, s. 463 a n. 

139	 HOLUBY, J. Ľ. Dejiny Hornotrenčianskeho kontubernia ev. a. v. zv. V., diel II. 1517 – 1888, s. 
704. 

140	 KLANICZA, M. Fata aug. conf. ecclesiarum a tempora reformationis ad synodum Pestiensem 
in comitatibus Hungariae. Pestini: Sumptibus Caroli Osterlamm, 1865, s. 135.

141	 DUBNICZAI, S. c. d., s. 62, SLÁVIK, J. c. d., s. 707; HOLUBY, J. Ľ. Materiály ... Sbierka II., s. 90.
142	 ŠA BY, f. ZCM, r. kat. farský úrad Dolná Udiča, Matrika rodná, sobášna, úmrtná 1711 – 1718, f. 1r.
143	 Ján Buriš bol okolo roku 1686 pastorom v Nižnej (Oravské kontubernium), potom v Necpaloch 

a od roku 1706 v Považskej Bystrici. Jeho ďalší osud nepoznáme.
	 Poznámky o farách na Orave. Zoznamy ev. kňazov a učiteľov. Catalogus Ecclesiarum Euange-

licar. Aruensium, nestr.; DUBNICZAI, S. c. d., s. 61; ŠKROVINA, O. c. d., s. 198.
144	 Samuel Krasňanský študoval v Považskej Bystrici a v Trenčíne. Odišiel z Považskej Bystrice 

a bol ordinovaný superintendentom Danielom Krmanom ml. 27. 1. 1720 za kaplána do Myja-
vy. Triplicis Ordinis … f. 408; PAULINY, L. Dejepis superintendencie nitranskej. Dľa starých 
i novších prameňov ... I. Senica: Tlačou J. Bežu a spol. 1891, s. 108.

	 HOLUBY, Jozef Ľudovít Dejiny Hornotrenčianskeho kontubernia ev. a. v. zv. V., diel I. 1517 – 
1888, s. 52 a 56; MOSNÝ, Š. c. d., s. 30.



43

Dejiny reformácie vo farnosti Malá Udiča

Duchovná správy maloudičskej cirkvi sa dostala do rúk rímskokatolíckej 
cirkvi. Od administrátora Štefana Mislenického (Misleniczki, Miszleniczky)145 
začal súvislý, nepretržitý rad rímskokatolíckych duchovných. Štefan Mislenický 
tu účinkoval len do júna 1711, teda necelý rok.146 

Dlhšie bolo pôsobenie jeho nástupcu, bakalára teológie, Leopolda Jána Her-
mana Roztomilého (Rostomili, Rostomily, Rosztomily), ktorý sem prišiel v roku 
1711 zo Soblahova.147 

Už spomenutý biskup Ladislav IV. Adam Mikuláš Erdődi vymenoval v roku 
1711 za trenčianskeho archidiakona Adama Győriho (*1662 – †1738),148 farára 
v Trenčíne a nitrianskeho kanonika, a nariadil mu vizitovať farnosti. Po povolení 
cisára Karola VI. dňa 23. júla 1712 vykonal vizitáciu v troch etapách od 2. apríla 
1713 do 3. mája 1714. Farnosť Malú Udiču vizitoval v druhej fáze vizitácie v roku 
1713.149

Vizitácia sa uskutočnila 17. októbra 1713.150 Zo zápisu sa dozvedáme meno 
farára, vek, ako dlho pôsobí v Malej Udiči a jeho vzdelanie. Veľká pozornosť bola 
sústredená na príjmy a povinnosti roľníkov v jednotlivých častiach farnosti. Tie 
sú detailnejšie spracované ako v predchádzajúcich vizitáciách, alebo vo vizitáci-
ách z čias reformácie. Ďalej vizitátor podrobne opísal kostol, jeho vnútorné za-
riadenia (oltár, tabernákulum, krsteľnicu, spovednicu, sakristiu), farskú budovu, 
liturgické oblečenie atď. Vizitátor konštatoval, že kňaz mal k dispozícii Bibliu, 
konkordanciu, Rímsky rituál a iné, ale misál nemal.151 Učiteľom bol Juraj Šarlaj 
(Sarlai) a sú tu uvedené aj jeho príjmy. Podrobne je spísaná aj filiálka v Maríkovej. 

Za pôsobenia farára Leopolda Jána Hermana Roztomilého sa už zachovali 
matriky: rodná, sobášna a úmrtná.152 Prvé zachované matriky boli vedené až do 
roku 1718. 

V tomto období prevládal počet luteránov nad rímskokatolíkmi. Väčšina far-
níkov z Dolnej a Hornej Maríkovej a z Okrutu sa hlásila k augsburskému vyzna-
niu viery. Títo farníci chodili k pastorovi do Súľova, kde uzatvárali manželstvá.153 

145	 Štefan Mislenický bol šľachticom zo Spiša, ktorý študoval v  rokoch 1698 – 1699 na FF TU 
a v rokoch 1700 – 1701 na TF TU. BKV, s. 223.

146	 Schematismus venerabilis cleri diocesis Nitriensis pro anno a Christo nato M. D. CCC. XXXVI., 
s. 152.

147	 Leopold Ján Herman Roztomilý v rokoch 1710 – 1711 ožil v Soblahove katolicizmus a začal 
s opravou farského kostola poškodeného stavovského povstania. Soblahov. Eds. M. Šišmiš, M. 
R. Zemene. Soblahov: Vydalo Vydavateľstvo Osveta pre Obec Soblahov, 2009, s. 135.

148	 Adam Győri pochádzal zo šľachtickej rodiny a  svoje štúdia ukončil na univerzite vo Viedni 
doktorátom. V roku 1687 bol ordinovaný a o rok neskôr sa stal farárom vo Veľkom Štúri, v tom 
istom roku v Hybiach a od roku 1694 pôsobil v Detve. Post trenčianskeho farára opustil v roku 
1730 pre pokročilý vek a bol kanonikom-kantorom, súčasne vikárom biskupa. NÉMETHY, L. 
c. d., s. 604; LKKOS, s. 430; BOŠANSKÝ, M. Vitae canonicorum Nitriensium, s. 52.

149	 Adam Győri najskôr rozoslal 12-bodový dotazník, podľa ktorých potom spracovával zápis. 
BOŠANSKÝ, M. Kánonické vizitácie Nitrianskej diecézy do roku 1831, s. 83 – 84.

150	 MV SR, SNA, Kanonické vizitácie, 4, B 156, f. 266 – 270.
151	 Konkordanciu a Rímsky rituál uvádzal už vizitátor v roku 1700. Vo vizitácii z roku 1728 už 

vizitátor Adam Győri, zaznamenal, že misál kňaz mal k dispozícii. Tamže, 6, B 156, f. 563v.
152	 ŠA BY, f. ZCM, r. kat. farský úrad Dolná Udiča, matrika narodených, sobášených a zomrelých 

1711 – 1718, inv. č. 1243, f f. 119r (212). 
153	 Matriky ev. a. v. farského úradu v Súľovej-Hradnej sú doložené najskôr až v roku 1801. Medzi 



44

Libor BERNÁT

Leopold Ján Herman Roztomilý vo funkcii farára v Malej Udiči pôsobil až do 
svojej smrti 4. novembra 1719.154 Bol tu aj pochovaný. Podľa zvyku boli duchovní 
pochovávaní v kostole, resp. v prípade Udiče v krypte.

Obr. č. 7: Zápis o pohrebe Leopolda Jána Hermana Roztomilého v matrike 
úmrtnej r. kat. farnosti v Udiči.

Ani v tomto období, ani v nasledujúcich desaťročiach, sme nenašli študenta 
filozofickej alebo teologickej fakulty Trnavskej univerzity, pochádzajúceho z far-
nosti Malá Udiča.

Evanjelici augsburského vyznania v maloudičskej farnosti v druhej polo-
vici 18. storočia

Aj po úspešnej katolíckej reštavrácie vo farnosti žila menšina luteránov, pre-
dovšetkým zemanov Beňovských a Okrutských. V roku 1784 bol obnovený evan-
jelický zbor augsburského vyznania v  Púchove, ktorého prvým duchovným sa 
stal Michal Kordík,155 do úradu bol inštalovaný 25. januára 1784 trenčianskym 
evanjelickým farárom augsburského vyznania Matejom Augustínym ml. (*4. 9. 
1729 Necpaly – †1786 Trenčín). Medzi filiálky rozsiahlej farnosti patrila aj Udiča, 
resp. Okrut.156 Prvý zachovaný záznam v matrike narodených máme z 13. júla 
1784, z krstu Márie, dcéry Imricha a Barbory Beňovských.157 

jej filiálky patrila Považská Teplá a Vrchteplá. 
154	 ŠA BY, f. ZCM, r. kat. farský úrad Dolná Udiča, matrika úmrtná 1719 – 1788, inv. č. 1244, f. 

252r (462).
155	 Michal Kordík pôsobil v Púchove až do svojej smrti v roku 1808. Pochovaný bol na miestnom 

cintoríne. 
156	 Ďalšími filiálkami boli Beluša, Bohunice, Dohňany, Dolná Breznica, Hoštiná, Hrabovka, Ihriš-

te (teraz súčasť Púchova), Košeca, Ladce, Lednické Rovné, Mostište (dnes súčasť obce Dohňa-
ny), Nimnica, Orlové (teraz mestská časť mesta Považská Bystrica), Považská Bystrica, Prus-
ké, Streženice, Vieska a Bezdedov (dnes súčasť mesta Púchov). Na synode v Pešti v septembri 
1791 bola prijatá nová cirkevná ústava a štruktúra evanjelickej cirkvi vychádzala z cirkevných 
zborov ako najnižšej a základnej zložky. Zbory boli súčasťou dištriktov, v prípade skúmaného 
územia Preddunajského dištriktu. DAMANKOŠ, M. Od Tolerančného patentu po rozpad Ra-
kúsko-Uhorska (1781 – 1918). In Historický atlas evanjelickej cirkvi a. v. na Slovensku. Liptov-
ský Mikuláš: Tranoscius, 2011, s. 57 a n.

157	 ZCM, inv. č. 875, matrika rodná, sobášna, úmrtná 1784 – 1829, ev. a. v. farský úrad v Púchove, fol. 4.



45

Dejiny reformácie vo farnosti Malá Udiča

Obr. č. 8: Záznam o krste Márie Beňovskej v matrike evanjelického zboru 
augsburského vyznania v Púchove.

Napr. v rokoch 1785 – 1787 študoval na prešovskom kolégiu Juraj Okrutský 
(Okruczky, *asi 1761 – †21. 1. 1838 Púchov), označený ako nobilis vo veku 25-ro-
kov.158 Neskôr sa stal evanjelickým farárom augsburského vyznania v Púchove,159 
podobne aj jeho syn Rudolf (*23. 9. 1821 Púchov – †2. 3. 1865 Púchov).160 Evan-
jelické farnosti augsburského vyznania boli súčasťou Preddunajského dištriktu, 
ktorý bol jednou z organizačných jednotiek evanjelickej cirkvi augsburského vy-
znania v Uhorsku.

Na druhej strane do františkánskej rehole vstúpil Florentinus Okrutský 
(Okrutczky), ktorý pôsobil ako kaplán v  Nemšovej,  v  Bolešove v  rokoch 1800 
– 1805.161 V  rokoch 1784 – 1786 v  Richvalde účinkoval ako duchovný správca 
František Okrucky. Prepojenie na rod Okrutských sa v týchto prípadoch nepo-
darilo preukázať.

Záver
V Malej Udiči celkovo pôsobili len šesť pastorov, ak predpokladáme, že pred 

Adamom Adamidesom tu pôsobil už duchovný v reformovanom duchu a zapo-
čítame tiež Jána Monkovicena ako riadneho pastora. Vzhľadom na to, že farnosť 
Malá Udiča nepatrila ani k  najvýznamnejším, ani k  najbohatším farnostiam, 
fluktuácia pastorov bola veľmi nízka. Dvaja pastori zomreli počas výkonu svojej 
funkcie a dvaja boli vyhnaní počas rekatolizácie. 

Medzi pastormi v Udiči nebol ani jeden šľachtic. Členov z vyššej šľachty alebo 
magnátskej vrstvy nenachádzame ani medzi superintendentami v Uhorsku. Ne-
účinkoval tu ani jeden senior, vicesenior ( prvý dekan). 

V priebehu celého obdobia reformácie chýbali cirkevnému zboru akademic-
ky vzdelaní kazatelia. Ani jeden z pastorov neštudoval na univerzite vo Witten-
bergu, ani na inej vysokej škole. Ani jeden z nich nebol ordinovaný superinten-
dentom vo Wittenbergu alebo v Brehu. Všetci boli vysvätení superintendentami 

158	 DUROVICS, A. – KÓNYA, P. Az eperjesi kollégium felsőfokú hallgatói 1667 – 1850 : študenti 
vyšších tried prešporského kolégia 1667 – 1850. Budapest: Eötvös Loránd Tudományegyetemi 
Könyvtára és Levéltára, 2015, s. 195.

159	 FEDERMAYER, F. c. d., s. 167 uverejnil jeho erb. 
160	 HOLUBY, J. Ľ. Dejiny Hornotrenčianskeho kontubernia ev. a. v. zv. V., diel II. 1517 – 1888, s. 

583, pozri tiež Dvojctihodný farár púchovský Rudolf Okrutský *23. 9. Púchov, †2. 3. 1865 Púchov 
: 23. 9. 9. 2021 200 výročie narodenia. Zostavil a napísal Martin Melišík. Púchov: Pre vnútornú 
potrebu CZ ECAV Púchov, 2021. 

161	 Z Pruského prešiel do kláštora v Žiline. Liber historiae Domus v. Convectus Pruszkensis 46v, 
47v, 56r, 57r, 59r, 62r,65v. Pozri tiež PRIKRYL, Ľ. V. c. d., nestr.; Schematizmus Žilinskej diecézy. 
[Žilina]: Biskupský úrad, 2018, s. 81.



46

Libor BERNÁT

a boli slovenského pôvodu. Vzdelanie získali na tunajších školách. Neúčinkoval 
tu ani jeden kazateľ pôvodom z Čiech a Moravy.162 

Počas pôsobenia pastorov v Malej Udiči im v duchovnej správe nevypomá-
hali diakoni (secundārius, „kaplán“). Dokonca ani Eliáš Institoris Mošovský si 
nezobral ani jedného zo svojich synov, aby ich tak uviedol do duchovného sta-
vu a pomohol im v kariére. V celom Hornotrenčianskom kontuberniu pôsobili 
diakoni len v desiatich cirkevných zboroch.163

Vzdelaní, pokorní a vysvätení služobníci Boží boli absolútne podriadení Ba-
lašovcom, ktorí nad nimi mali takmer úplnú moc. Kontubernium nemalo silu 
na to, aby sa dokázalo zastať svojich členov proti vyššie postavenom šľachticovi, 
o magnátoch ani nehovoriac. Stáli pred nimi v pozícii prosebníkov.

Z vizitačných protokolov sa nedozvedáme, či boli odstránené obrazy a sochy 
z čias rímskokatolicizmu, príp. či boli nahradené inými. Taktiež sme nenašli ru-
kopisy kázní pastorov. Hoci v luteránskych zboroch postupne rástol význam spe-
vu a piesňová tvorba patrila k jednému z najcharakteristickejších rysov protes-
tantskej náboženskej kultúry,164 nemáme doklad, že by sa tu nachádzal spevník 
Cithara Sanctorum od Juraja Tranovského, ktorého prvé vydanie vyšlo už v roku 
1636.

Po úspešnej katolíckej reštavrácii nakoniec došlo ku konverzii všetkých oby-
vateľov farnosti Malá Udiča, alebo – v  prípade šľachtických rodov Beňovský 
a Okrutský – k ich odchodu. V druhej polovici 19. storočia tu už nežil ani jeden 
člen evanjelickej cirkvi augsburského vyznania. V 20. storočí tu žilo niekoľko čle-
nov evanjelickej cirkvi augsburského vyznania, ktorí sa do farnosti prisťahovali.

162	 Abstrahujeme o Jána Monkovicena, ktorý bol slovenského pôvodu a nebol prijatý do kontuber-
nia. Pozri BERNÁT, L. Exulanti z Čiech a Moravy v Superintendencii Trenčianskej, Oravskej 
a Liptovskej (s dôrazom na exulantov náboženskej vlny). In Historia ecclesiastica, 2019, roč. 10, 
č. 1, s. 51 – 70.

163	 BERNÁT, L. Pastori a pedagógovia v superintendencii Trenčianskej, Liptovskej a Oravskej v 16. 
a 17. storočí. In Slovenská štatistika a demografia. ISSB 1210 – 1095, 2007, roč. 17, č. 3, s. 72 ; 
TEN ISTÝ Vznik a formovanie protestantských rodín pedagógov a duchovných 16. a 17. storočí 
v superintendencii Trenčianskej, Oravskej a Liptovskej, s. 281.

164	 O tom pozri HEYMEL, M. Das Gesangbuch als Lebensbegleiter: Studien zu seiner Geschichte 
und Bedeutung. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus, 2012.



47

FRANTIŠKÁNI V HORNOZEMPLÍNSKYCH 
ZEMEPANSKÝCH MESTÁCH HUMENNOM A STROPKOVE 

V 17. – 18. STOROČÍ

Peter KÓNYA1

The Franciscans in the Upper Zemplín Landowning Towns of Humenné and Stropkov 
in the 17th–18th Centuries
The Franciscan Order had been present in the territory of Upper Hungary since the Mid-
dle Ages. After the Franciscans were forced to leave most of their monasteries during the 
Reformation, they returned again in the following century in connection with the advanc-
ing re-Catholicization. In the 17th century, with the support of re-Catholicized magnates, 
nobility, and the monarch, they occupied a number of previously abandoned buildings or 
founded new ones in various places of Upper Hungary, including free royal towns (Košice, 
Prešov, Bardejov, Levoča) as well as landowning towns. Despite the fact that their activity 
was connected with the spread of re-Catholicization, they were not a re-Catholicizing order 
to the same extent as the Paulines, the Minims, and especially the Society of Jesus during this 
period. Thanks to their close ties with the lowest social strata and their strong connection 
with the common people, they gained great popularity. Owing to this popularity, in many 
places even the leaders of anti-Habsburg uprisings—such as Francis II Rákóczi and even 
the strongly Lutheran-oriented Imrich Thököly—allowed them to continue their activities 
without violent persecution, unlike the Jesuits and other religious orders. The Franciscans, 
like other religious orders, moved into the territory of Upper Hungary only in connection 
with the advancing process of re-Catholicization. Their arrival was therefore linked to the 
re-Catholicization measures of individual landowners, the expulsion of Evangelical or Re-
formed priests, and the invitation of religious order members in their place. One of the first 
towns where the Catholic parish was restored by the will of the landowner was Humenné 
and then Stropkov. 
Keywords: Francsican Order, Upper Zemplín, Humenné, Stopkov, Upper Hungary, an-
ti-Habsburg uprising. 

Rehoľa františkánov bola na území Horného Uhorska prítomná už od stre-
doveku. Potom, ako museli františkáni počas reformácie z väčšiny svojich kláš-
torov odísť, opäť sa vrátili v nasledujúcom storočí, v  súvislosti s postupujúcou 
rekatolizáciou. V 17. storočí s pomocou rekatolizovaných magnátov, šľachty a pa-
novníka zaujali viaceré skôr opustené objekty, resp. si založili iné na rôznych 
miestach Horného Uhorska, vrátane slobodných kráľovských (Košice, Prešov, 
Bardejov, Levoča) a zemepanských miest. Napriek tomu, že ich pôsobenie bolo 
spojené so šíriacou sa rekatolizáciou, neboli takým rekatolizačným rádom ako 
v tomto období pavlíni, minoriti a najmä Spoločnosť Ježišova. Vďaka svojmu spo-
jeniu s najnižšími ľudovými vrstvami a spätosti s prostým ľudom si získali veľ-
kú popularitu. Vďaka nej na mnohých miestach ani vodcovia protihabsburských 

1	 Príspevok vznikol v rámci riešenia projektu VEGA 1/527/23: Pramene k dejinám reformácie  
a rekatolizácie a iných aspektov ich doby na Slovensku.

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 1



48

Peter KÓNYA

povstaní, ako František II. Rákóczi a dokonca ani výrazne luthersky vyhranený 
Imrich Thököly ich na rozdiel od jezuitov, no takisto ďalších rehoľníkov, nechali 
pôsobiť bez násilnej perzekúcie. Napr. v Prešove počas celého účinkovania mesta 
na strane povstania Imricha Thökölyho ostali v meste a starali sa duchovné po-
treby nepočetných katolíckych obyvateľov, aj keď sa sťažovali na rôzne príkoria 
od evanjelického magistrátu, na rozdiel od minoritov a jezuitov, ktorí museli ujsť 
pred kuruckými vojakmi.

Františkáni, rovnako ako ďalšie rehole sa na územie Horného Uhorska prisťa-
hovali až v súvislosti s postupom procesu rekatolizácie. Ich príchod bol tak spo-
jený s rekatolizačnými opatreniami jednotlivých zemepánov, vyháňaním evan-
jelických alebo reformovaných kňazov a pozývaním namiesto nich rehoľníkov. 

Jedným z prvých miest, kde došlo k obnoveniu katolíckej farnosti z vôle zeme-
pána, bolo Humenné. Potom ako mestečko ešte v druhom desaťročí 17. storočia 
násilne rekatolizoval gróf Juraj Drugeth, pozval do Humenného Spoločnosť Ježi-
šovu, aby plnila úlohy kazateľov zrušenej reformovanej farnosti. V meste pôsobil 
s prestávkami do r. 1640, keď jezuitskú rezidenciu (kolégium) presťahoval gróf 
Valent Drugeth do bezpečnejšieho Užhorodu.

Františkáni pôsobili v Humennom už v stredoveku a v mestečku boli prítom-
ní až do r. 1531, keď ho pod tlakom šíriacej sa reformácie medzi obyvateľstvom 
museli opustiť.2 Opätovne sa v Humennom usadili až o sto dvadsať rokov, r. 1651 
na pozvanie majiteľov panstva3, akiste ako náhrada za spomínaných jezuitov.

Františkánska rehoľa po svojom príchode zrejme viac ako jedno desaťročia 
plnila takisto úlohy rímskokatolíckej farnosti, podobne ako predtým Spoločnosť 
Ježišova. Rímskokatolícka farnosť v Humennom bola po prechodnom misijnom 
pôsobení Spoločnosti Ježišovej obnovená a zriadená v pôvodnej budove až v roku 
1669.4 

Františkáni sa v polovici storočia nasťahovali do niekdajšej rezidencie jezu-
itov, ktorú po sebe zanechali po svojom odchode do Užhorodu. Františkánsky 
kláštor s dvanástimi mníchmi vydržiaval zemepán, teda Drugethovci z Humen-
ného. Pre jeho potreby poddaní odvádzali: 2 sudy dobrého a 2 sudy stredne kva-
litného vína, 20 košických gbelov pšenice, 40 košických gbelov raže, 50 košických 
gbelov ovsa, 2 košické gbely jačmenných krúpov, 2 vykŕmené svine, 2 svine na 
vykŕmenie, 8 jatočných volov, 6 teliat, 24 jahniat, 50 sliepok, 25 husí, 1 gbel prosa, 
2 gbely pohánčených krúpov, 100 pínt masla, 50 zlatých, 8 pínt medu, 12 pínt 
oleja, 6 siah sena, 6 sudov piva, 50 vozov dreva, sud solenej (kvasenej) kapusty, 
petržlen, cibuľu a cesnak.5 Postavenie františkánov v Humennom bolo stabilné 
a v mestečku ostali aj počas obidvoch protihabsburských povstaní. Za Thökölyho 
odboja utrpeli značné straty, keď im kuruci vypálili kláštor a skonfiškovali maje-
tok. V nasledujúcich rokoch nebolo preto možné naplniť predchádzajúci stav re-

2	 BODNÁROVÁ, M. Humenné v stredoveku. In. Dejiny Humenného. Ed. Fedič, Vasiľ. Humenné 
2002, s. 59.

3	 BODNÁROVÁ, M. Humenné v stredoveku. In. Dejiny Humenného. Ed. Fedič, Vasiľ. Humenné 
2002, s. 60.

4	 RÉZ, L. A Drugethek és Homonna reformátiója. Sárospatak 1899, s. 16.
5	 ŠA Prešov, DH (Drugeth Humenné), 279: Urbár Humenského panstva z r. 1703.



49

Františkáni v hornozemplínskych zemepanských mestách  
Humennom a Stropkove v 17. – 18. storočí

hoľníkov a do roku 1688 dostávali iba polovičné dôchodky.6 Za Rákócziho odboja 
dostávali dokonca výpomoc zo štátnych skladov, ako r. 1707, keď im dal komisár 
Alexander Keczer odoslať 30 gbelov raže.7

Humenskí františkáni mali však aj iné príjmy, mimo štolárnych a ďalších po-
platkov. Napríklad nájomca jedného z mlynov za prenájom mlyna odvádzal ze-
mepánovi ročne 60 gbelov pšenice, 70 gbelov raže a 10 vykrmených prasiatok. 
Okrem toho bol povinný zadarmo mlieť akékoľvek množstvo zrna pre zemepána 
a pre humenských františkánov.8

Napriek tomu sa však ani v Humennom strety medzi kuruckými povstalcami 
a miestnymi františkánmi neobišli bez príkorí či dokonca násilností. Počas ku-
ruckého povstania v lete 1672, keď povstalci obsadili hornouhorské stolice, vtrhli 
v prvých dňoch októbra 1672 kuruci z Užskej stolice pod vedením Pavla Balku, 
potom, ako sa neúspešne pokúsili získať Užhorodský hrad. Františkáni už dáv-
nejšie ušli pred blížiacimi sa kurucmi do Sniny, vrátili sa však do mestečka osláviť 
sviatok sv. Františka. Povstalci 3. októbra 1672 obsadili kaštieľ spolu s kláštorom 
františkánov, kde sa práve zdržiavali niekoľkí mnísi. Kuruci uväznili a zbili vikára 
Petra Sokola spolu s pátrom Krištofom a oboch potom odviedli do Michaloviec, 
kde ich oslobodil (vykúpil) Alexander Barkóczi.9 Tento prvý kurucký odboj trval 
však iba krátko, do začiatku zimy sa vrátili habsburské vojská, kuruci po niekoľ-
kých porážkach odtiahli z územia kráľovského Uhorska a spolu s ďalšími zem-
plínskymi mestečkami opustili i Humené.

V  druhej polovici 17. storočia patril kláštorný komplex františkánov s  kos-
tolom k dominantám mestečka a na rozdiel od veľkej väčšiny drevených budov 
v Humennom, bol postavený z kameňa, podobne ako hrad, farský kostol a fara, 
príp. veľký pivovar či iné hospodárskej objekty.

Obdobie po Satmárskom mieri prinieslo všestranné upevnenie, posilnenie 
a  rozvoj katolíckej cirkvi v celej krajine. Rovnako v Humennom sa dynamicky 
rozvíjala miestna rímskokatolícka farnosť. Františkáni sa len pomaly spamätá-
vali zo škôd, ktoré im priniesli udalosti protihabsburských povstaní na konci 17. 
a začiatku 18. storočia. Ich kláštor bol po požiari r. 1687 opravený len koncom 
prvej tretiny 18. storočia, pričom definitívne ukončenie rekonštrukčných prác 
je spojené až s prestavbou r. 1765. Vtedy bola opäť zaklenutá loď a postavený or-
ganový chór.10 Pomalý priebeh stavebných prác bol spôsobený zlou materiálnou 
situáciou kláštora. Od konca posledného povstania (1711) sa humenskí františká-
ni často obracali na Zemplínsku stolicu s prosbou o finančnú výpomoc, ktorá 
by im aspoň čiastočne pomohla z ich ťažkej situácie.11 Nedostatočné materiálne 

6	 ŠA Prešov, DH (Drugeth Humenné), 336.
7	 MNL BAZML, Zemplén Levéltára Sátoraljaújhely. IV. A. 1005/p: Vegyes közgyülési iratok 1560-

1848. 13. cs., XVI-XVIII. sz.
8	 ŠA Prešov, DH (Drugeth Humenné), 279: Urbár Humenského panstva z r. 1703.
9	 RÉZ, L. A Drugethek és Homonna reformátiója, s. 17 – 18. Zemplén vármegye politikai és hely-

rajzi ösmertetése. In Adalékok Zemplén vármegye történetéhez IX. Ed. Dongó, Gy., B. Sátoral-
jaújhely 1904, s. 78.

10	 Súpis pamiatok na Slovensku I. Bratislava 1967, s. 469.
11	 Napr. r. 1711, 1721, 1730. MNL BAZML, Zemplén Levéltára Sátoraljaújhely. IV. A. 1001/p: 

Vegyes közgyülési iratok 1560-1848. 1. cs., No. 1-170: A homonnai ferences rendházra vonatko-



50

Peter KÓNYA

zabezpečenie kláštora bolo akiste príčinou obnovenia a doplnenia františkánskej 
fundácie grófky Anny Márie Zichy v roku 1750. Podľa nej mali mnísi každoročne 
dostávať: 1 sud dobrého a 1 sud priemerného vína, 10 a štvrť gbelu pšenice, 20 
a štvrť gbelu raže, 25 gbelov ovsa, pol gbelu hrachu, 1 gbel šošovice, 1 a štvrť gbe-
lu jačmeňa (krúpov), pol gbelu prosa, 2 a pol gbelu pohánky alebo 1 a štvrť gbelu 
pohánčených krúpov, 5 jatočných volov, 3 teľatá, 2 vykŕmené svine, 14 husí, 26 
sliepok, 5 pínt medu, 6 pínt ľanového oleja, 55 pínt masla, 15 vozov sena, 26 vozov 
dreva a 3 sudy piva. V hotovosti im malo byť vyplatených 25 uhorských zlatých 
spolu s ďalšími 18 zlatými, zo základiny vo výške 600 zlatých.12

Okrem toho užívali františkáni takisto ďalšie dôchodky či služby od obyva-
teľstva, ako napr. od miestnych mäsiarov. Tí mali totiž dodávať mäso obidvom 
feudálnym vrchnostiam, teda grófom Csákyovcom a  Vandernáthovcom, ako 
i františkánskym mníchom.13

V 18. storočí bolo mestečko sídlom katolíckej farnosti s niekoľkými fíliálka-
mi. V druhej polovici storočia k farnosti v Humennom patrili fíliálky: Kudlovce, 
Myslina, Chlmec, Ptičie, Hažín a Kochanovce. Humenský farár bol zároveň zem-
plínskym vicearchidiakonom. Začiatkom storočia vykonával úrad farára Štefan 
Balogh, ktorý sa zrejme snažil pokračovať v misijnej činnosti jezuitov a františká-
nov, keďže o ňom bolo známe, že „obrátil na katolícku vieru mnohých heretikov, 
tak luteránov, ako aj židov“.14 V  nasledujúcich rokoch stáli na čele humenskej 
rímskokatolíckej farnosti Daniel Kilián, Juraj Szelaki, Juraj Fráter, Martin Ivano-
vič a Andrej Glatz.15

Františkánsky kláštor a kostol ostávali aj počas 18. storočia najvýznamnejší-
mi stavebnými dominantami mesta, zvlášť ako počas rozsiahlej prestavby získali 
charakteristické rysy barokového stavebného slohu. Najväčšou prestavbou pre-
šiel totiž v  tomto období práve komplex františkánskeho kláštora, po vypálení 
r. 1678 iba provizórne opravený. V  rámci rekonštrukčných prác bol do r. 1765 
znovu zaklenutý a barokovo upravený františkánsky kostol, ktorý dostal aj nové 
vnútorné zariadenie.16

Druhé pôsobenie rehole františkánov v Humennom uzavrelo po takmer pol-
druha storočí obdobie jozefínskej náboženskej tolerancie. Jozefa II. patentom z r. 
1781 rozpustil všetky mníšske rehole, nevykonávajúce pastoračnú, charitatívnu 
alebo vzdelávaciu činnosť. Keďže františkáni v  Humennom nemali ani školu, 
ani nemocnicu a od r. 1669, keď bola obnovená pôvodná farnosť, nepôsobili ani 
ako miestni kňazi, týkalo sa toto nariadenie aj ich, podobne ako postihlo ďalších 
viac ako dvetisíc mníchov a mníšok v celom Uhorsku. Napriek zrušeniu kláštora 
v Humennom naďalej ostali jedenásti mnísi a mesto opustili až r. 1787, z dôvodu 

zó levelek 1705-1730.
12	 ŠA Prešov, DH (Drugeth Humenné), 336: Fundácia humenských františkánov z r. 1750.
13	 ŠA Prešov, DH (Drugeth Humenné), 334: Limitatio Lanionis Homonense, 1774.
14	 Archív Košického rímskokatolíckeho arcibiskupstva. Účty rímskokatolíckej farnosti v Humen-

nom z r. 1711.
15	 A Kassai százéves egyházmegye történeti névtára és emlékkönyve. II. Zempléni föesperesség. 

Kassa 1904, s. 559.
16	 Súpis pamiatok na Slovensku I. Bratislava 1967, s. 549.



51

Františkáni v hornozemplínskych zemepanských mestách  
Humennom a Stropkove v 17. – 18. storočí

iného využitia kláštorných budov. Odišli do Stropkova, príp. do iných, naďalej 
pôsobiacich františkánskych kláštorov v krajine.17

Patróni farnosti vtedy totiž rozhodli o presťahovaní kostola, fary a školy do 
priestorov zrušeného františkánskeho kláštora, ktorý utrpel počas nedávneho 
veľkého požiaru oveľa menšie škody a jeho opravu bolo možné realizovať posta-
vením novej strechy a rekonštrukciou veže. Okrem kláštorných budov tak kon-
com 80. rokov 18. storočia prešla do vlastníctva fary takisto fundácia františká-
nov, založená grófkou Máriou Teréziou Zichy, Štefanom Csákym, grófom Van 
Dernáthom a  grófkou Júliou Erdődyovou v  celkovej výške 10 754 zlatých a  10 
grajciarov.18 Stavebné práce na opravách a úpravách bývalého kláštorného kom-
plexu pre potreby farského kostola, fary a ďalších farských budov, začali r. 1788 
a trvali do roku 1797. Na ich financovaní sa podieľali obidvaja patróni farnosti, 
gróf Štefan Csáky aj gróf Imrich Vandernáth. Gróf Csáky len do r. 1794 poskytol 
na rekonštrukčné práce niekoľko tisíc tehál, klincov, dosák a  iného materiálu, 
spolu so sumou 2 256 zlatých a 33 grajciarov.19 Na ďalšie opravy do r. 1796 vyna-
ložil pritom okrem množstva rôzneho materiálu ešte čiastku 1652 zlatých a 43 
grajciarov.20 Gróf Vandernáth ako ďalší patrón farnosti venoval v  rokoch 1795 
a 1796 na opravu kostola aj kláštora sumu 2 421 zlatých.21

Po príchode do kláštornej budovy sa situácia humenskej katolíckej školy po 
každej stránke zlepšila. Františkánsky refektár poskytoval dostatočný priestor 
pre učebňu a v ďalších miestnostiach mohol byť zariadený dôstojný byt pre rek-
tora, ktorý dostal aj jedného pomocného učiteľa.

Nové využitie dostal takisto kláštorný kostol a budova samotného kláštora. Po 
oprave a čiastočnej prestavbe koncom 18. storočia plnil bývalý kostol františká-
nov funkciu farského kostola a v kláštornej budove bola umiestnená priestranná 
fara s deviatimi miestnosťami a vlastnými pivnicami.22

Stropkov, zemepanské mesto ležiace na poľskej hranici bolo až do druhej 
polovice 16. storočia v  držbe Perényiovcom. Vďaka nim v  mestečku, podobne 
ako v Humennom zvíťazila reformácia a udomácnila sa reformovaná cirkev. Tá 
v Stropkove pôsobila až do druhého decénia nasledujúceho storočia23 a nábožen-
ské pomery nezmenil ani prechod mesta do vlastníctva katolíckeho magnáta Jána 
Pethő. 

To sa však čoskoro zmenilo, najneskôr počas panstva baróna Štefana II. Pethő. 
Rod Pethő patril k popredným oporám katolíckej cirkvi v radoch magnátov a už 

17	 ŠA Prešov, DH (Drugeth Humenné), 336: Copia Memorialis quoad Ecclesias Homonnensis 
dati, 1787.

18	 ŠA Prešov, DH (Drugeth Humenné), 336: Tabella Fundationalium Capitalium Aboliti Conven-
tus D. Franciscanorum Homonnensis, 1788.

19	 ŠA Prešov, DH (Drugeth Humenné), 336: Liefferung deren Materilaien zu die Pfarr Kirchen 
von Csákyschen Seiten.

20	 ŠA Prešov, DH (Drugeth Humenné), 336: Administration deren Materialien zum Franciscaner 
Kirchen und Kloster Reparation im Jahren 1788, 1789, 1791, 1793, 1794, 1795, 1796.

21	 ŠA Prešov, DH (Drugeth Humenné), 336: Extractus Materialium per Illustrissimam partem 
Vandernathianam pro Ecclesia adstratorum, 1793.

22	 ŠA Prešov, DH (Drugeth Humenné), 330: Conscriptio Contractualis Oppidi Homonna, 1783.
23	 MNL OL Budapest, E 158, 57, Taxalistae 1602.



52

Peter KÓNYA

jeho otec, Štefan I. Pethő na začiatku 17. storočia, v roku 1609 podnikol kroky na 
získanie františkánov z neďalekého Krosna v Poľskom kráľovstve, ktorí by sa boli 
usadili v Stropkove. Nemalú úlohu v  tom iste zohrala aj jeho manželka, Poľka 
Anna Kiščanka z Ciechanowiec. Jeho úmysel založiť v mestečku františkánsky 
kláštor, ktorý by prebral starostlivosť o duchovný život obyvateľstva, sa však už 
nerealizoval, keďže o  dva roky padol pri neúspešnej výprave palatína do Sed-
mohradska.24

Jeho úmysel rekatolizovať mestečko a postaviť v ňom františkánsky kláštor si 
však osvojil jeho syn Štefan II. Pethő. V roku 1616 pozval napokon do Stropkova 
z  Poľska františkánskeho pátra Benediktra Radzinowského a  ešte v  tom istom 
roku založil v meste františkánsky kláštor. Ako miesto jeho stavby vyčlenil jed-
nu opustenú celú sedliacku usadlosť s domom, poľami a lúkami v chotári, ktorú 
spolu so svojím strýkom, jasovským prepoštom Františkom Pethő, daroval Ra-
dzinowskému a jeho štyrom druhom, františkánskym mníchom.25

Poľskí františkáni si však ešte v Stropkove nestačili postaviť kláštor a už mu-
seli čeliť nepriateľstvu nielen zo strany miestnych protestantov, no takisto vdovy 
po Štefanovi I. Pethő, Anny Kiščanky, ktorá nebola ochotná súhlasiť s delením 
dedičstva, určeným pre jej dcéry. Preto v marci roku 1618 protestovala proti to-
muto rozhodnutiu a žiadala vrátenie predmetnej opustenej sedliackej usadlosti.26 
Kvôli tomu zrejme františkáni novopostavený kláštor aj samotný Stropkov čosko-
ro opustili a vrátili sa do Poľska.27 Ich skorý návrat im potom znemožnili hajdúsi 
a povstalci Gabriela Bethlena, ktorí údajne zničili aj budovu nedávno postavené-
ho kláštora.28

Návrat františkánov do Stropkova umožnilo až ukončenie povstania a návrat 
mestečka do rúk majiteľov panstva. Svoju rezidenciu zrejme obnovili ešte v roku 
1619, a to so súhlasom, či skôr na pozvanie jasovského prepošta baróna Františka 
Pethő, ktorý pozval do mesta z Poľska Benedikta Radzina. Ten, už ako gvardián 
stropkovského kláštora, spolu s komisárom uhorskej provincie, uzavrel r. 1622 
s panstvom dohodu, podľa ktorej mali františkáni v Stropkove odvtedy adminis-
trovať miestnu farnosť, viesť vzorný život a bez povolenia zemepánov neporušo-
vať žiadne cudzie práva, vrátane výčapu vína a piva. Členovia rodiny Pethő ako 
miestni zemepáni im mali poskytnúť obživu a ochranu, avšak žiaden nehnuteľný 
majetok.29

Z roku 1629 sa zachoval súpis ročných naturálnych dôchodkov františkánske-
ho kláštora v Stropkove, ktoré poberali od jasovského prepošta baróna Františka 
Pethő. Podľa neho dostávali mnísi ročne 10 gbelov raže, 4 gbely jačmeňa, 4 gbely 
cíceru, 8 gbelov hrachu, 12 gbelov ovsa, 8 sudov piva, 2 voly na mäso, tri vykŕme-
né svine a 2 soľné kamene.30 V roku 1665 vydal barón Žigmund Pethő základinu 

24	 BEŇKO, J. Stropkov. Košice 1994, s. 61.
25	 BEŇKO, J. Stropkov. Košice 1994, s. 61.
26	 ŠA Prešov, Pethő Stropkov, 148.
27	 BEŇKO, J. Stropkov. Košice 1994, s. 61.
28	 BEŇKO, J. Stropkov. Košice 1994, s. 62.
29	 BEŇKO, J. Stropkov. Košice 1994, s. 62.
30	 ŠA Prešov, Pethő Stropkov, 166.



53

Františkáni v hornozemplínskych zemepanských mestách  
Humennom a Stropkove v 17. – 18. storočí

pre stropkovský františkánsky kláštor. Základina obsahovala výrazné rozšírenie 
osadenstva kláštora, v ktorom malo byť umiestnených deväť mníchov a traja lai-
ci. Tým sa zároveň panstvo zaviazalo ročne poskytovať františkánom 20 gbelov 
pšenice, 40 gbelov raže, 12 gbelov jačmeňa, 2 gbely prosa, 10 gbelov pohánky, 24 
gbelov ovsa, 4 gbely hrachu, 6 sudov vína, 24 sudov piva, 6 vykŕmených svíň, 60 
pínt masla, 4 sudy kyslej kapusty, 6 soľných kameňov, 4 vozy dreva na kúrenie, 4 
vozy sena a dokonca 100 rýnskych zlatých na nákup mäsa a korenín. Františkáni 
mali vykonávať úrad mestských farárov a spravovať hradný farský kostol. V chrá-
me mali kázať dvaja kňazi, poľský a  maďarský. Ďalší kazateľ, príp. dvaja mali 
kázať po slovensky. Nasledujúce body nadácie potvrdzovali ustanovenia dohody 
z roku 1622, týkajúce sa zákazov nadobúdania nehnuteľností, obchodovania, či 
čapovania vína a piva v mestečku. Ďalej sa františkáni zaviazali slúžením omší 
v nedeľu a sviatky, zádušných omší za baróna Žigmunda Pethő a jeho manželku, 
litánií a pod.31

Iba o  sedem rokov mladšia základina panstva pre stropkovský františkán-
sky kláštor, z roku 1672, vydaná grófom Gašparom Pethő, stanovovala o niečo 
skromnejšie zaopatrenie. Podľa nej panstvo poskytovalo františkánom ročne 6 
gbelov pšenice, 8 gbelov raže, 2 gbely kapusty, 4 gbely hrachu, 1 gbel šošovice, 4 
gbely pohánky, 4 gbely jačmeňa, 20 pínt masla, 2 sudy bryndze, 4 vykŕmené svi-
ne, 27 rýnskych zlatých na nákup mäsa a korenín, 24 sudov piva, 2 sudy vína, 30 
vozov dreva na kúrenie, ako aj 8 rýnskych zlatých na sviečky, papier a ďalšie kan-
celárske potreby. Františkánski pátri sa starali o hradný farský kostol, v ktorom 
slúžili bohoslužby. Obyvatelia im boli povinní poskytovať rôzne služby a takisto 
odvádzali desiatok.32

V roku 1669 založil barón Žigmund Pethő s generálom Kongregácie Najsvä-
tejšej Trojice pri stropkovskom farskom kostole Bratstvo blahoslavenej Panny 
Márie Škapuliarskej, na ktoré obyvatelia mestečka prispievali sumou 1 zlatého 
ročne.33

Poslednú dohodu o  zaopatrení stropkovských františkánov uzavrel barón 
Žigmund Pethő s ich guardiánom Tiburciom Hermanowskim v roku 1674, a to 
pre dvanásť členov rehole. Tým sa zaviazal ročne poskytovať: 25 gbelov pšenice, 
50 gbelov raže, 12 gbelov jačmeňa, 2 gbely prosa, 10 gbelov pohánky, 40 gbe-
lov ovsa, 4 gbely hrachu, 12 sudov vína, 24 sudov piva, 5 vykŕmených svíň, 80 
pínt masla, 4 sudy kapusty, 6 soľných kameňov, 50 vozov dreva, 6 býčkov, 100 
toliarov na ošatenie, 20 zlatých namiesto rýb, 20 kahancov oleja na svietenie, 5 
vozov sena, 32 husí, 64 sliepok, 4 barany a 4 jalovice.34 V nasledujúcom roku však 
Žigmund Pethő umrel a  starostlivosť o  františkánov v  mestečku prevzali jeho 
synovia František, Žigmund, Ladislav a Štefan. Tí onedlho podporu zredukovali 
z dvanástich na šiestich členov rádu a príslušný objem potravín. Ešte v roku 1686 

31	 ŠA Prešov, Pethő Stropkov, 280.
32	 ŠA Prešov, Pethő Stropkov, 330.
33	 BEŇKO, J. Stropkov. Košice 1994, s. 66 – 67.
34	 BEŇKO, J. Stropkov. Košice 1994, s. 67.



54

Peter KÓNYA

bratia sľubovali, že akonáhle to medzinárodná situácia a domáca kríza dovolí, 
mali ich začať financovať v plnom rozsahu.35

Stropkovskí františkáni dostávali však dary a  donácie, v  podobe nehnuteľ-
ností, hnuteľných majetkov aj peňazí, takisto od iných osôb, aj keď v podstatne 
menšom objeme. V januári 1706 vytvorila Mária Perényi pre kláštor základinu 
v sume 500 zlatých, z ktorej mala byť financovaná každý utorok jedna omša na 
počesť Blahoslavenej Panny Márie a jeden štvrtok v mesiaci ďalšia omša na po-
česť Umučenia Krista. Za každú im malo byť vyplatených šesť zlatých. Dohodu 
o zriadení základiny za františkánov podpísal ich guardián Anton Kozák.36

Posledné protihabsburské povstania priniesli františkánom v  celej krajine 
a rovnako i v Stropkove nemalé problémy. Počas povstania Imricha Thökölyho 
boli františkánske kláštory azda jedinými štruktúrami katolíckej cirkvi, ktoré 
nemuseli opustiť povstalecké územie a naďalej zabezpečovali duchovné potre-
by katolíckeho obyvateľstva. Neznamená to však, že ich mnísi neboli vystavení 
perzekúcii a  útokom zo strany kuruckých vojsk či protestantských mestských 
rád. V povstaní Františka II. Rákócziho už nedochádzalo k prenasledovaniu kato-
líckych duchovných a rovnako všetky rehole okrem Spoločnosti Ježišovej mohli 
v krajine naďalej pôsobiť, vojnové pustošenie, boje, epidémie i konfiškácie či na-
vrátenie mnohých majetkov protestantom priniesli cirkevným rádom nemalé 
škody. Tam, kde sa zemepáni nepridali k povstaniu, ostali rehole neraz bez pravi-
delných dôchodkov. S vážnymi problémami museli zápasiť aj františkáni v Strop-
kove a tak sa v roku 1705 obrátili na Zemplínsku stolicu s prosbou o poskytnutie 
ochrany a pomoci.37

Najneskôr s  príchodom františkánov zanikol v  Stropkove reformovaný cir-
kevný zbor a  mnísi prevzali miestny hradný farský kostol. Vzhľadom na silnú 
katolícku orientáciu majiteľov panstva prebiehala zrejme už skôr v mestečku re-
katolizácia a zmena pánov farnosti neviedla akiste k žiadnym nepokojom medzi 
donedávna, resp. ešte vždy reformovaným obyvateľstvom. Miestny farský chrám, 
nachádzajúci sa v areáli hradu bol v druhej polovici storočia vo veľmi zlom stave. 

Zmeny súvisiace s rekatolizáciou, prednostná výstavba kláštora a protihabs-
burské povstania prispeli k značnému zanedbaniu farského kostola. V roku 1675 
začali františkáni stavať nový kláštor s kláštorným kostolom a v tom istom roku 
pristúpilo panstvo k prestavbe hradného farského chrámu.38 Z nejakého dôvo-
du však nebola prestavba kostola ukončená ešte ani na konci storočia a chrám 
bol nepoužívateľný. Je však možné, že františkáni po postavení nového vlastné-
ho kostola nevenovali už veľkú pozornosť rekonštrukcii starého stredovekého 
chrámu v areáli hradu. V roku 1698 sa preto stropkovskí františkáni obrátili na 
Zemplínsku stolicu s prosbou o pomoc pri oprave farského kostola.39 V súpise 

35	 ŠA Prešov, Pethő Stropkov, 449.
36	 ŠA Prešov, Pethő Stropkov, 594.
37	 MNL BAZML ZL Sátoraljaújhely, SFL, IV. 2001 p. Vegyes közgyűlési iratok 1560 – 1849 (1898). 

Mondy Miklós által rendezett iratok, 1. csomó, No. 1 – 170, 1560 – 1701, No. 168.
38	 BEŇKO, J. Stropkov. Košice 1994, s. 67.
39	 MNL BAZML ZL Sátoraljaújhely, SFL, IV. 2001 p. Vegyes közgyűlési iratok 1560 – 1849 (1898). 

Mondy Miklós által rendezett iratok, 1. csomó, No. 113.



55

Františkáni v hornozemplínskych zemepanských mestách  
Humennom a Stropkove v 17. – 18. storočí

kostolov na území Jágerského biskupstva z nasledujúceho roku pritom stropkov-
ský chrám chýba úplne.

Po zániku miestnej reformovanej farnosti prevzali zrejme školu františkáni, 
podobne ako mestskú farnosť, ktorá disponovala v meste vlastnou, dovtedy re-
formovanou školou. Na existenciu stropkovskej, vtedy už katolíckej školy, pouka-
zuje napr. údaj z roku 1650. Medzi povinnosťami poddaných obyvateľov mesteč-
ka voči panstvu sa uvádzalo takisto vydržiavanie rektora miestnej školy.40

Prítomnosť františkánov v Stropkove po viac ako polstoročí výrazne poznači-
la urbanistický, stavebný a umelecký vývin mestečka. Vďaka nim v poslednej tre-
tine 17. storočia získal Stropkov ďalší sakrálny objekt, ktorým bol kláštor a kostol 
františkánov, postavený v roku 1673. Celý komplex bol postavený v barokovom 
slohu. Kláštorný Kostol sv. Trojice je jednoloďová stavba s polygonálnym pres-
bytériom, zaklenutým hrebienkovou a  lunetovou klenbou. Poschodová budova 
kláštora má jednoduché valené a krížové klenby. Priečelie bolo na začiatku 19. 
storočia upravené v klasicistickom slohu.41

Počas 18. storočia bol jediným mužským potomkom rodu gróf Žigmund 
Pethő, syn grófa Františka Pethő a Márie Perényi. Žigmund počas svojho dlhého 
života (žil 86 rokov) výrazne zasahoval do života mestečka. Štedro podporoval 
cirkev, financoval prestavbu i obnovu mobiliáru farského kostola a zaslúžil sa aj 
o zveľadenie františkánskeho kláštorného komplexu. Založil novú fundáciu pre 
miestnych františkánov a za svoju podporu bol prijatý rádom za spolubrata. Pre 
stropkovských chudákov dal postaviť chudobinec, resp. špitál (xenodochium), 
ktorý pôsobil až do roku 1818.42

Jedinou cirkevnou organizáciou v  mestečku bola po celé obdobie rímsko-
katolícka farnosť. Keďže miesto farára nebolo až do druhej polovice obsadené, 
vykonávali pastoračnú činnosť miestni františkáni. Stropkovský františkánsky 
kláštor v  priebehu 18. storočia viackrát poškodili živelné pohromy. Pri požia-
ri r. 1721 vyhorel a pri povodni r. 1765 bola budova vážne poškodená podmá-
čaním. Prešiel preto viacerými rekonštrukciami a prestavbami, financovanými 
najmä miestnymi zemepánmi, grófmi Pethő.43 Staré základiny a zmluvne zaru-
čené príjmy z panstva františkánom nepostačovali na krytie ich potrieb, vráta-
ne nutných opráv kláštora a kláštorného kostola. Preto sa gróf Žigmund Pethő, 
potom ako prevzal panstvo, zaviazal splniť všetky záväzky svojich predchodcov 
voči františkánom a vyplatiť staré pohľadávky, resp. dlhy.44 Dlhodobý nedosta-
tok prostriedkov kláštora chcel v roku 1747 vyriešiť vytvorením novej základiny 
zo svojich majetkov v okolí mestečka, najmä v Breznici, Miňovciach a Piskorov-
ciach, z ktorej mali byť splatené všetky nevyrovnané platby za predchádzajúce 
desaťročia, dosahujúce vtedy už sumu 4 000 uhorských zlatých. Keďže provin-
cia rádu nevidela v ponúkaných majetkoch dostatočnú záruku takého vysokého 

40	 ŠA Prešov, Pethő Stropkov, 226.
41	 Súpis pamiatok na Slovensku III. Bratislava 1969, s. 211.
42	 UNGHVÁRY, E. Sztropkó és várának története. Huszt 1912, s. 37; BEŇKO, J. Stropkov. Košice 

1994, s. 77.
43	 UNGHVÁRY, E. Sztropkó és várának története. Huszt 1912, s. 54.
44	 ŠA Prešov, Pethő Stropkov, 693.



56

Peter KÓNYA

výnosu, pristúpil gróf Imrich Sztáray ako predstaviteľ dedičov panstva, po jeho 
rozdelení v roku 1767 k novej dohode s rádom. Podľa nej poskytovali majitelia 
mesta františkánskemu kláštoru ročne sumu 330 rýnskych zlatých v hotovosti. 
Základina bola vytvorená pre dvanástich členov rádu, ich počet však v priebehu 
storočia dosahoval niekedy aj pätnásť osôb.45

Najdôležitejšou súčasťou komplexu kláštora františkánov v Stropkove, tvore-
ného obytnými a hospodárskymi budovami, bol počas 18. storočia barokový kos-
tol z predchádzajúceho storočia s piatimi oltármi, čiastočne postavenými alebo 
renovovanými. Nemalé sumy, určené na prestavby či opravy kláštorných budov 
a v neposlednom rade na nákup bohoslužobných predmetov, darovali rádu poľskí 
šľachtici, ktorí pobývali v Stropkove po svojom úteku z vlasti po porážke Barskej 
konfederácie v 60. rokoch 18. storočia.46

Predstavení kláštora sa v 18. storočí pomerne často menili a v rokoch 1711 – 
1780 sa na jeho čele vystriedalo 45 mníchov, z ktorých viacerí vykonávali takisto 
úrad stropkovského farára. Farským chrámom bol aj v tomto období starý gotic-
ký hradný kostol, veľkoryso prebudovaný v predchádzajúcom storočí. V priebehu 
18. storočia bolo popri nutných opravách a prestavbách zveľaďované najmä zaria-
denie a výbava kostola. V roku 1754 dal gróf Žigmund Pethő postaviť nový Oltár 
Blahoslavenej Panny Márie Škapuliarskej47 a  r. 1766 ďalší oltár, ktorý zhotovil 
košický sochár Jozef Hartmann.48

Presnejšie informácie o stropkovskej farnosti obsahuje najstaršia zachovaná 
kanonická vizitácia, pochádzajúca z roku 1734. Funkciu farára vykonávali vtedy 
miestni františkáni, bez uvedenia konkrétnej osoby. Na veľké sviatky slúžili omše 
vo svojom kostole a pri väčšom oltári zapaľovali dva mohutné strieborné svietni-
ky. Pre potreby mestečka sa používal starý hradný kostol s potrebnou výbavou, 
ako boli strieborné kalichy, cibóriá, monštrancie. Kostolu patrili bližšie nešpeci-
fikované polia. Kongregácia Bratstva Blahoslavenej Panny Márie Škapuliarskej 
z Hory Carmel dostávala každoročne 16. júla výnosy základiny od panstva. Far-
nosť mala štyri filiálky s vlastnými drevenými kostolíkmi: Chotču, Veľkú Brez-
nicu, Turany a Kelču. Vo všetkých disponovala poľami a lúkami v ich chotároch. 
Veriaci zo Stropkova platili františkánom (resp. farárovi) ročne sumu 20 graj-
ciarov za celú a 10 grajciarov za polovičnú usadlosť. Poddaní z filiálok odvádzali 
naturálne dávky z vypestovaného obilia.49

Ďalšie, o niečo mladšie údaje o situácii v stropkovskej rímskokatolíckej far-
nosti pod správou františkánov v mestečku, obsahuje kanonická vizitácia z roku 
1749. Stropkovská farnosť bola v tom roku administrovaná guardiánom miest-
neho kláštora Liborom Doležalom. Farským kostolom bol stále hradný Chrám 
sv. Tela Kristovho, postavený z kameňa, s vežou, v ktorej boli štyri veľké zvony, 
hodiny a jeden malý zvonček. Farnosť nemala vlastnú farskú ani školskú budo-

45	 UNGHVÁRY, E. Sztropkó és várának története. Huszt 1912, s. 56.
46	 A Kassai százéves egyházmegye története és névtára. Kassa 1904, s. 623; UNGHVÁRY, E. Sz-

tropkó és várának története. Huszt 1912, s. 59.
47	 A Kassai százéves egyházmegye története és névtára. Kassa 1904, s. 623.
48	 ŠA Prešov, Pethő Stropkov, 795.
49	 Archív Košického arcibiskupstva, Kanonická vizitácia farnosti Stropkov z r. 1734.



57

Františkáni v hornozemplínskych zemepanských mestách  
Humennom a Stropkove v 17. – 18. storočí

vu, ale na tieto účely slúžili objekty panstva. Zamestnávala učiteľa a organistu, 
pričom zrejme išlo o  tú istú osobu. Poslední grófi zveľadili farský kostol. Gróf 
Michal Pethő nechal chrám vymaľovať a gróf Žigmund Pethő dal postaviť nový 
veľký oltár Najsvätejšieho Tela Kristovho. Okrem neho boli v kostole ešte ďal-
šie dva veľké oltáre: Oltár Blahoslavenej Panny Márie Škapuliarskej a Oltár sv. 
Anny. V chráme bol jeden organ a oratórium, oddelené ambitmi. K farnosti stále 
patrili štyri filiálky: Breznica, Turany, Kelča a Chotča. V chotári mestečka ne-
disponoval kostol, resp. farnosť žiadnymi poľami, lúkami či inou pôdou. Patrila 
mu však pôda v chotári všetkých fíliálok. Príjmy farára z mestečka predstavo-
vali začiatkom storočia 30 zlatých, pred jeho polovicou výrazne stúpli, pričom 
každá domácnosť mala odvádzať guardiánovi po dva zlaté. Veriaci vo filiálkach 
odovzdávali naturálne dávky z raže a ovsa, rovnako husi a drevo. Pri farnosti aj 
v tomto období pôsobilo Bratstvo sv. Škapuliara, financované z výnosov základi-
ny, predstavujúcich ročne sumu 150 rýnskych zlatých a 55 grajciarov.50

Posledný stropkovský zemepán z rodu Pethő, gróf Žigmund Pethő v roku 1760 
založil novú nadáciu pre Bratstvo sv. Škapuliara vo výške 4 500 zlatých. Z jej vý-
nosov mali byť financované výdavky bratstva a najmä príjmy jeho hudobníkov.51 
Zrejme práve dovtedy nespomínaná prítomnosť hudobníkov v bratstve bola dô-
vodom založenia fundácie, určenej v neposlednom rade na ich mzdy. Hudobníci 
plnili významnú úlohu pri svätých omšiach, rôznych slávnostiach i podujatiach 
samotného bratstva a s istými zmenami či redukciami v ňom pôsobili viac ako 
sto rokov, až do druhej polovice nasledujúceho storočia.52

Prvá zmienka o hudobníkoch Bratstva sv. Škapuliara pochádza z roku 1760. 
Zaznamenala pritom ôsmich hudobníkov, medzi ktorými akiste boli aj spevák 
a organista.53 O deväť rokov mladší prameň obsahuje údaje o ôsmich hudobní-
koch bratstva: organistovi, dvoch trubkároch, dvoch hobojistoch, jednom huslis-
tovi a dvoch kostolných spevákoch.54 Hudobníci dostávali za svoju činnosť plat 
vo výške 60 alebo 40 zlatých ročne. V roku 1771 predstavovali ročné náklady na 
mzdy hudobníkov sumu 320 zlatých.55

Vo františkánskom Kostole Najsvätejšej Trojice pribudli v druhej polovici sto-
ročia tri oltáre z dielne košického stolára J. Hartmanna, autora Oltára sv. Anny 
vo farskom chráme.56 Práve v  tomto období utrpel stropkovský františkánsky 
kláštor rozličné škody, najmä v dôsledku živelných pohrôm. V roku 1721 posti-

50	 Archív Košického arcibiskupstva, 607: Conscriptio parochiae Stropkov per Visitationem Ca-
nonicam Barcoczianam A. D. 1749 peractam.

51	 ŠMAJDA, Ľ. Bratstvo Preblahoslavenej Panny Márie Karmelskej v Stropkove. Stropkov 2019, s. 39.
52	 FOŤKOVÁ, G.– ŠMAJDA, Ľ. Mystériá viery II. Hudobníci Bratstva svätého Škapuliara v Strop-

kove. Stropkov 2020, s. 22 – 33.
53	 FOŤKOVÁ, G.– ŠMAJDA, Ľ. Mystériá viery II. Hudobníci Bratstva svätého Škapuliara v Strop-

kove. Stropkov 2020, s. 21.
54	 FOŤKOVÁ, G.– ŠMAJDA, Ľ. Mystériá viery II. Hudobníci Bratstva svätého Škapuliara v Strop-

kove. Stropkov 2020, s. 23.
55	 FOŤKOVÁ, G.– ŠMAJDA, Ľ. Mystériá viery II. Hudobníci Bratstva svätého Škapuliara v Strop-

kove. Stropkov 2020, s. 23 – 24.
56	 Súpis pamiatok III. Bratislava 1969, s. 211.



58

Peter KÓNYA

hol mestečko požiar, počas ktorého úplne vyhorel aj kláštor a kostol miestnych 
františkánov, takže ho bolo potrebné postaviť úplne odnova.57

Obdobie jozefínskej tolerancie neznamenalo zánik stropkovských fran-
tiškánov, ktorí v tom čase viedli miestnu školu a tak boli ušetrení likvidačných 
účinkov panovníkovho patentu. Od posledných rokov 18. storočia do polovice 
storočia nesledujúceho tomto pomerne krátkom období sa na čele stropkovskej 
rímskokatolíckej farnosti vystriedalo viacero farárov. V  tomto úrade v  rokoch 
1780 – 1848 pôsobili: Ján Frič, Michal Leporisz, Matúš Prohászka, Juraj Halász 
a Juraj Niemecz. Dvakrát bola farnosť neobsadená, vtedy v rokoch 1826 – 1828 
a 1837 a 1839 vykonávali právomoci farára opäť miestni františkáni.58

Popri chorobách a hladomoroch sužovali obyvateľov Stropkova naďalej i niči-
vé požiare. Jeden z nich vzbĺkol v roku 1814, keď 15. júna začala horieť kováčska 
dielňa a o niekoľko hodín bolo už v plameňoch celé mestečko. Požiar sa rýchlo 
šíril vetrom na šindľové strechy domov a postupne pohltil celý stred mesta vráta-
ne kláštora františkánov, farského kostola, fary a pustnúceho hradu s kaštieľom. 
Oheň úplne zničil aj kostolnú vežu, v ktorej sa od žiaru roztavili zvony.59 Plno-
hodnotne sa ich podarilo nahradiť až pred polovicou storočia.

Stropkovskí františkáni plnili významné pastoračné a vzdelávacie úlohy po-
čas celého 19. storočia, keď sa opakovane objavovali najmä vo vedení mestskej 
farnosti. V  tomto úrade sa vystriedalo viacero farárov, kaplánov a  ďalších du-
chovných, pričom nie vždy bolo možné obsadiť miesto farára či administrátora 
farnosti svetským kňazom. Po ukončení činnosti Juraja Niemcza r. 1855 nedoká-
zali patróni obsadiť úrad farára, ktorý v nasledujúcich dvoch rokoch vykonávali 
miestni františkáni. Od roku 1856 bol stropkovským farárom Michal Majláth 
a po ňom, od r. 1863, Anton Kasanický. V roku 1869 zaujal miesto farára Peter 
Degró, ktorý stál na čele farnosti nasledujúcich 31 rokov. Po ňom krátky čas ad-
ministroval farnosť dekan Michal Csintalan, ktorý ju potom odovzdal miestnym 
františkánom. Tí v  poslednom roku storočia poverili vedením farnosti frátra 
Kornela Jablonszkeho, ktorý vykonával úrad farára nasledujúce štyri roky.60

Popri rímskokatolíckej farnosti pôsobil v Stropkove po celé 19. storočie naďa-
lej aj františkánsky kláštor. Príslušníci rádu pritom viackrát, aj po niekoľko rokov, 
zastávali úrad farára alebo učiteľov miestnej katolíckej školy. Kláštor františká-
nov bol zrejme najväčšou obytnou budovou v mestečku. Stál na Kláštornej ulici, 
s popisným číslom 301. Mal poschodie a spolu 20 izieb. Okrem nich boli v budo-
ve takisto tri komory, pivnica, kôlňa a stajňa.61 Dominantou kláštorného komple-
xu bol kostol, otvorený krížovou chodbou do obytných priestorov. Na poschodí 
bolo situovaných 13 izieb alebo spální pre mníchov, na prízemí potom jedáleň, 

57	 UNGHVÁRY, E. Sztropkó és várának története. Huszt 1912, s. 54; BEŇKO, J. Stropkov. Košice 
1994, s. 74.

58	 A Kassai százéves egyházmegye II, s. 626.
59	 UNGHVÁRY, E. Sztropkó és várának története. Huszt 1912, s. 77; BEŇKO, J. Stropkov. Košice 

1994, s. 87.
60	 UNGHVÁRY, E. Sztropkó és várának története. Huszt 1912, s. 74.
61	 MNL BAZML, Zemplén Levéltára Sátoraljaújhely: XV. 83. Zemplén vármegyei 1869. évi né-

pszámlálási iratok levéltári gyűjteménye 1869 – 1870. Individuálne hárky, Stropkov.



59

Františkáni v hornozemplínskych zemepanských mestách  
Humennom a Stropkove v 17. – 18. storočí

akiste aj kapitulná sieň, kuchyňa, komory a skladové miestnosti.62 V roku 1869 
bolo z 20 izieb v kláštore obývaných iba sedem, ostatné boli prázdne. V tom čase 
mal kláštor celkovo 12 obyvateľov. Boli nimi: guardián František Bugányi, vikár 
Gothard Baray, organista Anaklet Kuharek, kazateľ Edmund Trojak, kaplani Tim 
Šichla, Athanás Lazó a Libor Ligday, frátri Dani Gavalós, Enzel Viczel a Entich 
Donát, sluha Vojtko Lengyel a slúžka Eva Adamková. V areáli kláštora chovali 
jedno teľa a štyri svine.63 Početný stav kláštora v nasledujúcich rokoch klesal. Jed-
nými z konfrátrov rádu v tomto období bol aj neskorší stropkovský slúžny Tomáš 
Malonyay a poštmajster (aj autor prvých dejín Stropkova) Eduard Unghváry.64

Významnú úlohu si až do konca storočia udržali stropkovskí františkáni ta-
kisto vo vedení miestnej rímskokatolíckej školy. Po odchode Kusinszkeho ostala 
stropkovská škola bez učiteľa. Príčinou častého striedania sa miestnych učiteľov 
bolo ich slabé materiálne zabezpečenie. Vedenie mestečka sa preto obrátilo na 
krajinského predstaveného františkánskeho rádu s prosbou, aby poslal do Strop-
kova frátra, ktorý bude disponovať učiteľským diplomom. Ešte v tom roku prišiel 
do mestečka Thimotheus Brezányi, ktorý viedol školu počas šiestich rokov. Od-
vtedy stáli už pravidelne na čele školy miestni františkáni, a to gvardián Demet-
rius Gyurcsánszky, Gervasius Richtarcsik a Damascus Branikovics.65

Ani v  druhej polovici 19. storočia neobišli kláštor živelné pohromy. Ničivé 
požiare zasiahli mestečko v rokoch 1876, 1878 a 1892,66 pričom zhoreli aj budovy 
františkánskeho kláštora. Ten sa podarilo opraviť len vďaka verejnej zbierke.67

Františkáni boli v 17. storočí v Uhorsku azda najobľúbenejšou rehoľou. Vďa-
ka svojej chudobe, spôsobu životu blízkemu prostému ľudu a snahou o pokojné 
spolužitie boli prijateľní aj pre protestantské obyvateľstvo. To využili zemepáni, 
ktorí v snahe rekatolizovať svoje rezidenčné mestečká a priľahlý vidiek, pozývali 
na svoje majetky františkánov. Tak to ešte v prvej tretine 17. storočia urobili aj 
Drugethovci v Humennom a Pethőovci v Stropkove. Františkáni v obidvoch ze-
mepanských mestách vyvíjali intenzívnu činnosť. Často stáli na čele miestnej 
farnosti či školy a zaoberali sa aj ďalšími činnosťami. Žili pritom najmä a niekedy 
výlučne zo skromných dávok, alebo výnosov základín od majiteľov panstva. Po-
pri pastoračnej, vzdelávacej a  inej činnosti vytvorili takisto pozoruhodné hod-
noty v podobe kláštorných komplexov, postavených v barokovom slohu, ktoré sa 
stáli významnými dominantami obidvoch miest.

62	 UNGHVÁRY, E. Sztropkó és várának története. Huszt 1912, s. 57.
63	 MNL BAZML, Zemplén Levéltára Sátoraljaújhely: XV. 83. Zemplén vármegyei 1869. évi né-

pszámlálási iratok levéltári gyűjteménye 1869 – 1870. Individuálne hárky, Stropkov.
64	 UNGHVÁRY, E. Sztropkó és várának története. Huszt 1912, s. 57.
65	 UNGHVÁRY, E. Sztropkó és várának története. Huszt 1912, s. 80.
66	 BEŇKO, J. Stropkov. Košice 1994, s. 108.
67	 UNGHVÁRY, E. Sztropkó és várának története. Huszt 1912, s. 80.



60

DIE GESCHICHTE DER GEMEINDE OSADNÉ IN DER ZEIT 
DER UNION UND DER RÜCKKEHR ZUM ORTHODOXEN 

GLAUBEN (17. – 20. JAHRHUNDERT)

Miroslav ŽUPINA – Peter SOROKA

The History of the Village of Osadné during the Period of the Union and the Return to 
the Orthodox Faith (17th–20th Centuries)
The study examines the history of the village of Osadné (Telepovce) from its origins to the 
20th century, with particular emphasis on religious conditions and the ecclesial affiliation 
of its inhabitants. On the basis of written sources, cartographic material, and local oral 
tradition, it analyses the origins of the village, its possible identification with the now extinct 
settlement of Filerova Voľa, and its gradual settlement by Rusyns of the Orthodox confession. 
The paper traces the reception of the Union of Uzhhorod, the transition of the local ecclesial 
community to the Greek-Catholic Church, and the development of church buildings from 
the wooden church of 1726 to the masonry church of St Michael the Archangel completed 
in 1782. Special attention is devoted to the broader context of the restoration of Orthodoxy 
in eastern Slovakia after 1918, to the activity of the Serbian Orthodox Church, and to the 
mission of the monastery in Ladomirová. A key theme is the organised return of the faithful 
in Osadné to the Orthodox faith in the early 20th century, documented by the Orthodox 
parish register and accompanied by strong resistance on the part of Greek-Catholic eccle-
siastical and state authorities. The conclusion analyses the emergence of an independent 
Orthodox parish, the complications surrounding its legal registration, the construction of 
a new church— a memorial to Russian soldiers with an underground crypt— and the shap-
ing of Osadné as one of the centres of Orthodox life in north-eastern Slovakia.
Keywords: Osadné, village, history, Church, priest, Union, Orthodoxy, return, parish, 
church, crypt.

Die ersten historischen Erwähnungen des Dorfes Osadné
Das Dorf Osadné liegt im nordöstlichen Teil der Niederen Beskiden, im 

Quellgebiet des Flusses Udava, 7 km südlich der Staatsgrenze zur Republik Po-
len, 18 km nördlich von Snina, 28 km südöstlich von Medzilaborce und 38 km 
nordöstlich von Humenné. Administrativ gehört es zum Bezirk Snina im Kreis 
Prešov. Das Ortszentrum befindet sich auf einer Höhe von 385 m ü. d. M. Das 
Gelände der Gemeindeflur ist stark gegliedert. Einer Legende zufolge reicht die 
erste historische Erwähnung des Dorfes bis in das Jahr 1212 zurück. Nach dieser 
Überlieferung soll ein Räuber namens Telepa hier eine Siedlung gegründet und 
sie nach sich benannt haben. Dies ist jedoch lediglich eine Sage, da das ungari-
sche Wort település mit „Siedlung“ übersetzt werden kann. Wenn man also be-
haupten wollte, dass der Gründer des Dorfes ein Räuber gewesen sei, dann hat an 
dieser Stelle vermutlich zunächst eine Räubersiedlung bestanden, die sich später 
zu einer dauerhaften Ansiedlung entwickelte.

Nach einer anderen Überlieferung lässt sich die heutige Gemeinde Osadné 
mit dem mittlerweile untergegangenen Dorf Filerova Voľa identifizieren, das sich 

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 1



61

Die Geschichte der Gemeinde Osadné in der Zeit der Union und der Rückkehr zum 
orthodoxen Glauben (17. – 20. Jahrhundert)

historisch wie geografisch zwischen den benachbarten Ortschaften nachweisen 
lässt, wobei der Name Telepovce (dies war die Bezeichnung für Osadné bis zum 
Jahr 1948) erst seit dem 17. Jahrhundert belegt ist. Der Name Filerova Voľa war 
charakteristisch für ein Dorf, das von einem Scholtisen1 (Filer) und von Siedlern 
nach walachischem Recht (voľa) gegründet wurde.2 Ihre Entstehung ist daher in 
der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts oder in der ersten Hälfte des 16. Jahr-
hunderts anzusetzen. Die erste schriftliche Erwähnung stammt aus dem Jahr 
1543.3 Laut dem Heimatekundlichen Lexikon wurde das Dorf jedoch erst im Jahr 
1639 unter dem Namen Telepouz gegründet. Es ist daher wahrscheinlich, dass 
der erwähnte Räuber zunächst eine kleine Siedlung gegründet hat und sich im 
16. Jahrhundert in größerem Umfang Einwohner – überwiegend ruthenischer 
Nationalität4 – aus dem zentralen Ungarn hier niederließen, da sie aufgrund ih-
res Glaubens zunehmend nach Norden in Richtung Karpaten gedrängt wurden. 
Das Dorf entstand ursprünglich auf dem Grundbesitz der Familie Drugeth und 
gehörte seit dem 17. Jahrhundert der Familie Szirmay. Da es von Ruthenen ge-
gründet wurde, war seine Bevölkerung ursprünglich orthodoxen Bekenntnisses, 
denn die Ruthenen standen zu jener Zeit noch nicht in Union mit Rom.

Der „Vater der ungarischen Heimatkunde“ Matej Bel (1684–1749) schreibt 
in seinem Werk Zemplínska stolica5 über Osadné im Jahr 1718: „… ein Dorf … 
auf einem angenehmen Hügel, auf dem seine Häuschen liegen. Die Felder befin-
den sich unten in einer Senke. Ein Bach, sehr reich an Forellen, fließt dort vorbei. 
Um ihn herum ragen felsige Berge empor. Ein kleiner Teil der Gemeindeflur ist 
fruchtbar.“6 Aus diesen Worten geht klar hervor, dass sich das Dorf zu jener Zeit 
auf einer leichten Erhöhung befand, die Poľankygenannt wurde und auf der sich 
damals auch die Holzkirche befand. Diese Angabe bestätigt auch die mündliche 
Überlieferung, dass das Dorf im 18. Jahrhundert (in seinen ersten Jahrzehnten) 
nahezu völlig niedergebrannt ist. Aus diesem Grund errichteten die Dorfbewoh-
ner ihre neuen Wohnhäuser im Tal, näher am Fluss. „Dank der Karte aus dem 
Jahr 1774 kennen wir die genaue Lage der Alten Telepovce. Auf der Karte ist 
zudem ein Kreuz eingezeichnet. Es besteht kein Zweifel, dass dieses Kreuz von 
den Dorfbewohnern an der Stelle der abgebrannten Kirche errichtet wurde. Aus 
dem Jahr der Errichtung der neuen Holzkirche an ihrem neuen Standort – 1726 

1	 Scholtis – ein dörflicher Vorsteher im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit, insbesondere im 
deutschen und walachischen Kolonisationsrecht. Er übte in der Regel ein erbliches Amt aus 
und verwaltete das Dorf als Vertreter der Grundherrschaft, erhob Abgaben, organisierte die 
Verpflichtungen der Untertanen und entschied über geringfügige gerichtliche Streitfälle.

2	 BEŇKO, J. Osídlenie severného Slovenska. Košice 1985, s. 270 – 271.
3	 SNA, HM Leles. k., A. a. 1543, nr. 29 „possessionibus ... Fyllyerwolya“. In BEŇKO, J. Osídlenie 

severného Slovenska. Košice 1985, s. 269.
4	 ULIČNÝ, F. Dejiny osídlenia Zemplínskej župy. Michalovce 2001, s. 377.
5	 Die Publikation Zemplínska stolica ist die moderne slowakische Buchausgabe eines Teils des 

großen Werkes des Historikers, Geographen und Pädagogen Matej Bel, Notitia Hungariae No-
vae Historico-Geographica, und zwar der lateinischen Beschreibung des Komitats Zemplin, 
die ins Slowakische übersetzt wurde.

6	 BEL, M. Zemplínska stolica. Bratislava 2000, s. 201.



62

Miroslav ŽUPINA – Peter SOROKA

– lässt sich schließen, dass der erwähnte Brand in den Alten Telepovce um die 
Wende der Jahre 1725–1726 ausgebrochen sein dürfte.“7

Osadné zur Zeit der Union mit Rom
Die erste historische Erwähnung eines orthodoxen Geistlichen – eines Pries-

ters – findet sich im Urbar der Herrschaft Humenné aus dem Jahr 1612.8 Die 
Uschhoroder Union9 und ihre gewaltsame Durchsetzung betrafen auch die Ein-
wohner von Telepovce (Osadné). Ihre Annahme wurde vom örtlichen Geistli-
chen Simeon Ruščanský mit seiner Unterschrift in Humenné erst im Jahr 1726 
bestätigt,10 vermutlich gemeinsam mit weiteren Geistlichen der umliegenden 
Gemeinden. Die Menschen wussten möglicherweise nicht einmal, dass sie sich 
in kirchlicher Union mit Rom befanden; und heute lässt sich auch nicht mehr 
feststellen, ob sich dessen überhaupt die Geistlichen selbst bewusst waren oder 
ob auch sie getäuscht wurden, um den Grundherren die Durchsetzung ihrer Zie-
le zu erleichtern, damit ihre Untertanen denselben Glauben annahmen wie sie 
selbst.

Wie oben erwähnt, standen hier einst hölzerne orthodoxe Kirchen; die erste 
schriftliche Erwähnung einer Kirche in Osadné findet sich jedoch erst im Ver-
zeichnis der ruthenischen Kirchen im Gebiet von Humenné aus dem Jahr 1732, 
also nach der Unterzeichnung der Union. „Ein Jahr später ist in einem weiteren 
Dokument vermerkt, dass die Kirche aus Holz besteht. Osadné war eine selb-
ständige griechisch-katholische Pfarrei, und der Priester in diesem Jahr war 
Simeon Terebesi. Ein weiterer, äußerst wertvoller Eintrag über die Holzkirche 
stammt aus dem Jahr 1746. Dort wird angegeben, dass im Dorf eine hölzerne 
Kirche stand, die zwanzig Jahre zuvor, also im Jahr 1726, errichtet worden war.“11

Am östlichen Ufer der Udava „begann man im Jahr 1776 mit dem Bau der 
heutigen gemauerten griechisch-katholischen Kirche, wie aus dem Verzeichnis 
der gemauerten Kirchen im Dekanat Hostovice  aus dem Jahr 1798 hervorgeht. 
Darin heißt es: Gemeinde Telepovce. Die Kirche aus Stein (mit dem Bau wurde 
begonnen) im Jahr 1776 unter dem verstorbenen Priester Peter Konštantín und 
auf Kosten der Pfarrangehörigen, vor allem Matej Jacičko; nach sechs Jahren voll-
endet. Die gemauerte Kirche des Erzengels Michael wurde im Jahr 1782 vollen-
det, und zwei Jahre später wurde daneben auch ein neues Pfarrhaus errichtet. In 
der Literatur und in den Schematismen wird jedoch bis heute fälschlicherweise 
das Baujahr 1792 angegeben. Dieses Datum wurde irrtümlich aus dem Schema-

7	 BURAĽ, M. Sakrálne pamiatky sninského regiónu. I. Cerkvi a  kostoly. Osadné (1. časť). In 
Sninské noviny. Snina 2008, č. 46, s. 9.

8	 BURAĽ, M. Sakrálne pamiatky sninského regiónu. I. Cerkvi a  kostoly. Osadné (1. časť). In 
Sninské noviny. Snina 2008, č. 46, s. 9.

9	 Die Uschhoroder Union (24. April 1646) – ihr Ziel war es, die orthodoxen Christen in den 
Schoß der lateinischen Kirche zu führen, wobei der byzantinische Gottesdienstritus beibe-
halten werden sollte. Allerdings stimmten einer solchen Kirchenunion nur 63 Priester von 
insgesamt etwa 600 zu.

10	 BURAĽ, M. Sakrálne pamiatky sninského regiónu. I. Cerkvi a  kostoly. Osadné (1. časť). In 
Sninské noviny. Snina 2008, č. 46, s. 9.

11	 BURAĽ, M. Sakrálne pamiatky sninského regiónu. I. Cerkvi a  kostoly. Osadné (1. časť). In 
Sninské noviny. Snina 2008, č. 46, s. 9.



63

Die Geschichte der Gemeinde Osadné in der Zeit der Union und der Rückkehr zum 
orthodoxen Glauben (17. – 20. Jahrhundert)

tismus des griechisch-katholischen Bistums aus dem Jahr 1893 übernommen, wo 
es erstmals erwähnt wird.“12 Da der Kirchenbau bereits zusammen mit ande-
ren Kirchen offiziell als griechisch-katholisch verzeichnet war, gewöhnten sich 
die Gläubigen im Laufe der Zeit daran. Ihr Geistlicher arbeitete nun nicht mehr 
mit ihnen gemeinsam auf dem Herrenland wie einst der orthodoxe, sondern die 
Gläubigen arbeiteten für ihn – und sie nannten ihn entsprechend pán(„Herr“).

In Osadné wirkten folgende griechisch-katholische Geistliche: Petro Kokirďak 
(1777–1782), Petro Andrejev (1799–1829), Afanasij Kohina (1831–1847), Joan Bis-
tej (1847–1884), Joan Šostek (1884–1897), Simeon Smandray (1897–1902), Irinej 
Kovalický (1902–1910), Alexej Marťak (1918–1929), Andrij Jasenčák (1929–1930). 
Im Pfarrhaus, das sich unweit der Kirche befand, wohnte als letzter ortsansässi-
ger Priester gegen Ende des 19. Jahrhunderts Joan Šostek (1884–1897). Danach 
wurde Osadné der Pfarrei Hostovice zugeordnet und ist bis heute ihre Filiale.

Die ersten orthodoxen Kirchengemeinden in der Ostslowakei 
„Für unsere Region war die zweite Hälfte des 19. Jahrhunderts insbesondere 

durch die Auswanderung in die USA, nach Kanada und in Länder Lateinameri-
kas gekennzeichnet. Viele Männer, aber auch ganze Familien, waren aufgrund 
der schlechten sozialen Lage gezwungen, ihre Heimat zu verlassen und vor allem 
in die USA auszuwandern.“13 Diese Auswanderer wurden ihrem Bekenntnis nach 
offiziell Uniaten (griechisch-katholisch) genannt; dennoch blieb von Generation 
zu Generation ein starkes Bewusstsein ihrer Identität erhalten, nämlich dass sie 
eigentlich orthodox seien.14 In Übersee begegneten sie anderen orthodoxen Völ-
kern – vor allem Russen, Serben, aber auch Karpatorussen – und stellten durch 
sie fest, dass sich ihr Glaube trotz des gleichen byzantinischen Ritus in bestimm-
ten Details doch unterschied.15 Viele von ihnen beschlossen daher, zum ortho-
doxen Glauben ihrer Vorfahren zurückzukehren, und bemühten sich nach ihrer 
Rückkehr in die Heimat um dasselbe – obwohl dies zu jener Zeit alles andere als 
einfach war. In der österreichisch-ungarischen Monarchie hatten nur die Serben 
das Recht, orthodox zu sein, und deshalb unterstand unsere Region der Juris-
diktion der Serbisch-Orthodoxen Kirche. Die Serben lebten jedoch vor allem im 
Westen der heutigen Slowakei, wo bis heute orthodoxe Kirchengemeinden in Ko-
márno und Trnava bestehen. Am weitesten östlich und damit unserer Region am 
nächsten lag Miškovec (Miskolc im heutigen Ungarn). Auf dem größten Teil des 
heutigen ostslowakischen Gebiets hingegen standen die Ruthenen in kirchlicher 
Union mit Rom und galten daher als griechisch-katholisch.

Erst die Gründung der Tschechoslowakischen Republik im Jahr 1918 brach-
te nationale und religiöse Freiheit. Als sich jedoch unsere Vorfahren nach ihrer 

12	 BURAĽ, M. Sakrálne pamiatky sninského regiónu. I. Cerkvi a  kostoly. Osadné (1. časť). In 
Sninské noviny. Snina 2008, č. 46, s. 9.

13	 ŽUPINA, M. Svätý Alexej Tóth a jeho pokračovatelia v hnutí za návrat do Pravoslávnej cirkvi 
v Becherove. In Významné osobnosti Pravoslávnej cirkvi nášho regiónu v 20. storočí. Prešov 
2018, s. 24.

14	 HORKAJ, Š – PRUŽINSKÝ, Š. Pravoslávna cirkev na Slovensku v 19. a 20. storočí. Ľudia – uda-
losti – dokumenty. Prešov 1998, s. 74.

15	 IVAN, R. Obnova pravoslávia na území Slovenska v 20. storočí. Prešov 2007, s. 14.



64

Miroslav ŽUPINA – Peter SOROKA

Rückkehr aus den USA und Kanada zum Glauben ihrer Väter zurückwenden 
wollten, fehlten hier sowohl orthodoxe kirchliche Strukturen als auch eine or-
thodoxe Hierarchie und Kirchengebäude. Verständnis für diese schwierige Si-
tuation zeigte die Serbisch-Orthodoxe Kirche, die dem Interesse der Ruthenen 
am orthodoxen Glauben entgegenkam und den ersten Bischof seit dem Tod des 
Vladyka Dositej Feodorovič († 1734) entsandte. So kam im Jahr 1921 der Bischof 
von Niš und Karpatorussland, Dositej Vasić. Wo also ein Dositej aufgehört hatte, 
setzte – nach beinahe 200 Jahren – ein anderer Dositej fort. Dieser Bischof war 
zugleich für die tschechischen und mährischen Gebiete zuständig, weshalb er 
nur nach Bedarf nach Mukatschewo kam; dennoch trug auch dies wesentlich zur 
Ausbreitung orthodoxer Kirchengemeinden insbesondere unter den Ruthenen 
in der sogenannten Karpato-Ukraine bei.

Im Gebiet der Ostslowakei war der erste orthodoxe Geistliche, der hier zu 
dienen begann, Vater Grigorij Varchola, der aus den USA in seine Heimat zu-
rückkehrte, um dort seine letzten Lebensjahre zu verbringen. Dies geschah im 
Jahr 1921, als er heimkehrte und allmählich begann, in seinem Heimatdorf Be-
cherov orthodoxe Gottesdienste zu feiern, wo eine beträchtliche Zahl damaliger 
griechisch-katholischer Gläubiger zum orthodoxen Glauben zurückkehrte.16 Im 
Jahr 1923 kam in die Gemeinde Ladomirová im Bezirk Svidník der russische 
Emigrant Archimandrit Vitalij (Maximenko), der vom Synod der Russischen Or-
thodoxen Kirche im Ausland entsandt worden war, um die Počaiver Druckerei 
wiederzubeleben und zugleich den orthodoxen Gläubigen zu dienen, die zum 
orthodoxen Glauben zurückgekehrt waren. Schrittweise entstand in Ladomirová 
das Kloster und die Druckerei des Heiligen Ijob von Počaiv, die das Bewusstsein 
für die Orthodoxie vor allem durch die Zeitung Pravoslavnaja Karpatskaja Rus, 
die weltweit versandt wurde, verbreitete.17 Dank der Mönche von Ladomirová 
erhielt die Bewegung zur Rückkehr zum orthodoxen Glauben einen weiteren 
starken Impuls, dessen Ergebnis der allmähliche Übergang vieler Gläubiger aus 
der Union zur Orthodoxie in zahlreichen Dörfern und Städten der heutigen Ost-
slowakei war. In diesen Kontext ist auch das im Folgenden beschriebene syste-
matische Bemühen der Einwohner von Osadné einzuordnen, die sich nach der 
Rückkehr zum Glauben ihrer Vorfahren sehnten.

Die Rückkehr der Gläubigen aus Osadné zum orthodoxen Glauben
Auch aus Telepovce (Osadné) arbeiteten viele Menschen in den USA, und 

auch sie erhielten Nachrichten über die orthodoxe Mission in Ladomirová. Der 
konkrete Anlass für die Bewohner von Osadné, offiziell zur Orthodoxen Kir-
che überzutreten, entstand, als der örtliche griechisch-katholische Geistliche A. 
Marťak immer höhere Gebühren von ihnen verlangte. Im Jahr 1925 ereignete sich 
hier der Fall, dass er einer armen Frau aus dem Stall die letzte Färse wegnehmen 

16	 ŽUPINA, M. Svätý Alexej Tóth a jeho pokračovatelia v hnutí za návrat do Pravoslávnej cirkvi v Be-
cherove. In Významné osobnosti Pravoslávnej cirkvi nášho regiónu v 20. storočí. Prešov 2018, s. 35. 
Porovnaj s SOROKA, P. Maják Pravoslávia. 100 rokov od vzniku ladomirovského monastiera ako 
pokračovateľa pravoslávneho mníšstva na Slovensku (1923-2023). Osadné 2023, s. 21.

17	 HORKAJ, Š – PRUŽINSKÝ, Š. Pravoslávna cirkev na Slovensku v 19. a 20. storočí. Ľudia – uda-
losti – dokumenty. Prešov 1998, s. 130 – 138.



65

Die Geschichte der Gemeinde Osadné in der Zeit der Union und der Rückkehr zum 
orthodoxen Glauben (17. – 20. Jahrhundert)

ließ, weil sie die Gebühr für das Begräbnis ihres Mannes nicht bezahlen konnte. 
Die Bauern beschlossen daher in der Schenke, zu ihm nach Hostovice zu gehen 
und ihn um Erbarmen zu bitten. Doch er sagte ihnen, dass er ebenfalls arm sei 
und wenn es ihnen nicht gefalle, sollten sie sich aus Mukatschewo einen ortho-
doxen Geistlichen holen, der ihnen kostenlos dienen werde.18 Seine spöttischen 
Worte nahmen die Bewohner von Telepovce völlig ernst, und so machten sie sich 
auf den Weg zum orthodoxen Bischof nach Mukatschewo. Zu dieser Zeit war der 
bereits erwähnte Dositej (Vasić), der spätere Metropolit von Zagreb und heute 
kanonisierter Heiliger der Orthodoxen Kirche, Administrator in Mukatschewo. 
Er sandte ihnen den ersten orthodoxen Geistlichen nach 200 Jahren kirchlicher 
Union – Vater Alexander Cuglevič, der zuvor in Uličské Krivé gedient hatte. Die 
gesamte Gemeinde nahm den orthodoxen Glauben an, und die Gottesdienste 
wurden zunächst in der örtlichen Kirche gefeiert.19 Doch schon bald wurden sie 
von dort vertrieben und fanden vorübergehend in der Schule Unterkunft.

Vater Alexander war ein russischer Emigrant und stammte aus Novaja Huta 
(Kamenez – Gouvernement Podolien, Russisches Kaiserreich). Die Menschen 
betrachteten ihn als den besten Priester, den Osadné je hatte, und als einen gro-
ßen Missionar mit einer besonderen Gabe des Wortes. Er wirkte hier nur einige 
Jahre, doch gerade in jener Zeit waren die Bewohner von Telepovce am stärksten 
für die Orthodoxie begeistert – eine Zeit, in der es nötig war, eine Kirche zu bau-
en und für die eigenen religiösen Rechte zu kämpfen. Er erteilte hier auch Reli-
gionsunterricht, wobei ihm sein Bruder Andrej half. Er erkannte die Notwendig-
keit, die Zahl der orthodoxen Geistlichen unter den Ruthenen zu erhöhen, und 
bereitete daher drei junge Männer aus Telepovce auf das Studium am serbischen 
Priesterseminar vor.

Zu Beginn des Jahres 1926 wurde auch das orthodoxe Matrikenbuch der Ge-
tauften, Vermählten und Verstorbenen angelegt, das zugleich als Verzeichnis al-
ler Dorfbewohner diente, die zum orthodoxen Glauben zurückkehrten. Es han-
delt sich um ein wahres historisches Denkmal von unschätzbarem Wert. Jede 
Hausnummer besitzt eine eigene Seite, und an erster Stelle steht stets der Name 
des Familienvorstandes. Die übrigen Familienmitglieder sind namentlich unter 
ihm verzeichnet, wobei auch das jeweilige Verwandtschaftsverhältnis (Ehefrau, 
Sohn, Tochter, Schwiegersohn usw.) ausdrücklich erwähnt ist. In einer weiteren 
Spalte finden sich die Altersangaben aller Bewohner sowie die Unterschriften der 
erwachsenen Personen. Nach diesem System sind im Matrikenbuch 81 Familien 
eingetragen. Dieses Verzeichnis diente als Nachweis der Annahme des ortho-
doxen Glaubens. Zum Zeitpunkt der Entstehung des Matrikenbuchs ist das ge-
samte Dorf darin erfasst, mit Ausnahme des Forstverwalters Karl Zvonanek und 
seiner Ehefrau Anna Strkalová (Hausnummer 2), bei denen der Vermerk steht: 
„trat am 14. 9. 1926 in die Orthodoxie ein“, also einige Monate später als die üb-
rigen. Unter dem Wort „trat ein“ findet sich jedoch auch der Hinweis „trat wieder 
aus“. Er war nicht der Einzige, der seine ursprüngliche Entscheidung später auf-
grund äußerer Umstände revidierte. Aufgrund des Versprechens des griechisch-

18	 BURAĽ, M. Sakrálne pamiatky sninského regiónu. I. Cerkvi a  kostoly. Osadné (2. časť). In 
Sninské noviny. Snina 2008, č. 47, s. 9.

19	 SOROKA, P. Osadné – obec, chrám, krypta. Osadné 2007, s. 13 – 14.



66

Miroslav ŽUPINA – Peter SOROKA

katholischen Bistums, dass jeder, der zur kirchlichen Union mit Rom zurückkeh-
re, Land erhalten werde, überdachten vierzehn Familien ihre Entscheidung und 
kehrten zurück. Auch diese Tatsache ist im Matrikenbuch vermerkt: Bei jeder 
Familie, die der Orthodoxie entsagte, steht am oberen Rand der Seite der Eintrag 
in kyrillischer Schrift „въ Унию – in die Union“. Dieses Einwohnerverzeichnis 
ist in lateinischer Schrift auf Slowakisch verfasst, während das Matrikenbuch im 
Weiteren in kyrillischer Schrift geführt wird. Im Jahr 1935 war das erste Matri-
kenbuch (Abmessungen 25 × 20 cm) vollständig beschrieben, und es wurde mit 
den beiden heute verwendeten großen Büchern im A2-Format fortgefahren.

Aus diesen Matrikenbüchern lässt sich also recht genau feststellen, welche 
Geistlichen in Osadné tätig waren. Von Februar 1926 bis Dezember 1929 diente 
hier der Gründer der Kirchengemeinde, Alexander Cuglevič, der später von den 
staatlichen Behörden aus Telepovce ausgewiesen wurde und nach Kanada emig-
rierte. Ab Januar 1930 wurde die Gemeinde von Mönchen des Klosters Ladomi-
rová betreut, zunächst vom Hieromönch Innokentij (Čopik) und später – bis Juni 
1930 – vom Hieromönch Savvatij (Kerečanin). Ab August 1930 kam Vater Kon-
stantin Machlajčuk nach Osadné, der für eine weitere bemerkenswerte Tatsache 
verantwortlich ist: In den Jahren 1935, 1937, 1938 und 1942 taufte er insgesamt 
60 Juden und rettete ihnen damit das Leben. Wahrscheinlich stellte er ihnen 
lediglich Taufbescheinigungen aus, da sie im Matrikenbuch keine eigene lau-
fende Nummer haben, sondern mehrere unter derselben Nummer eingetragen 
sind. Vater Konstantin wirkte nach den Matrikenaufzeichnungen bis Juni 1944 
in Osadné. Von November 1944 bis Juni 1945 kam Vater Vasilij Ptaščuk zum 
Gottesdienst, woraufhin ihn Vater Andrej Macko ablöste, der bis Mai 1950 blieb. 
Noch im selben Jahr kam als weiterer Gemeindevorsteher Michail Dančak, der 
bis April 1951 tätig war; anschließend wurde er vom Bruder des Gemeindegrün-
ders, Vater Andrej Cuglevič, abgelöst. Weiterhin erscheinen im Matrikenbuch 
wohl vertretungsweise dienende Geistliche: Michail Dančak, Kornel Andraško, 
Andrej Biloruský und Andrej Hunter. Von August 1952 bis Ende 1969 war Vater 
Peter Piruch als Gemeindevorsteher tätig. Ab Anfang 1970 kam Vater Andrej 
Glogovský nach Osadné und erscheint in den Matriken bis Oktober 1981. An-
schließend wurde die Gemeinde vom Geistlichen Vater Michal Švajko aus Vyšná 
Jablonka betreut. Von Anfang 1983 bis Ende 2001 ist Vater Mikuláš Petrovka als 
weiterer geistlicher Vorsteher eingetragen. Seit April 2002 wirkt hier bis heute 
Vater Peter Soroka. In den letzten nahezu hundert Jahren sind in den Matriken 
787 Getaufte, 587 Verstorbene und 223 Vermählte verzeichnet.

Hindernisse bei der Registrierung und bei der Rückkehr zum orthodo-
xen Glauben

In den folgenden Zeilen kehren wir zur komplizierten Rückkehr der Gläubi-
gen von Osadné zum orthodoxen Glauben zurück. Anfang des Jahres 1928 ver-
öffentlichte der Kurator aus Telepovce, Štefan Sič, in der Zeitung Pravoslavna-
ja Karpatskaja Rus  folgende Informationen: „1. Wir haben die Kirche und die 
Schule auf die Gemeinde eingetragen; wir klagen, damit man uns die Kirche und 
die Schule öffnet und wir das nutzen können, was uns gehört, aber es ist nun fast 
ein Jahr seit der Einreichung vergangen, und diese Angelegenheit liegt weiterhin 



67

Die Geschichte der Gemeinde Osadné in der Zeit der Union und der Rückkehr zum 
orthodoxen Glauben (17. – 20. Jahrhundert)

unbeantwortet in Bratislava, während wir die Gottesdienste in der Schule ab-
halten müssen. 2. Achtundzwanzig Familien von insgesamt 115 haben bis heute 
keine Bestätigung erhalten, obwohl es nun beinahe drei Jahre her ist, dass sie aus 
der Union ausgetreten sind. 3. Die Kirche steht geschlossen, und alle kirchlichen 
Gegenstände darin verrotten; denen, die diese Gegenstände gekauft haben, tut es 
leid, und wer wird für diesen Schaden verantwortlich sein?“20

Die Orthodoxen Dienten zunächst, wie bereits erwähnt, in der Kirche, später 
vor der Kirche beim Kreuz, danach in der örtlichen Schule und schließlich in 
einem Privathaus, da sie erfuhren: „Auch die Schule gehört nicht der Gemein-
de, sondern dem unierten Bischof.“21 Nach Angaben der Ortsbewohner befand 
sich dieses Haus auf einem kleinen Hügel zwischen den heutigen Häusern mit 
den Nummern 40 und 41. Dort lebte eine Frau, die stumm war; daher ist dieses 
Haus manchen Zeitzeugen unter der Bezeichnung „nimčina chyža“, also „Haus 
der Stummen“, bekannt. Andere behaupten, dort habe die Familie Mandzaková 
mit dem Beinamen Kreliková gelebt. Ob diese stumme Frau zu dieser Familie ge-
hörte oder ob eine solche Familie dort überhaupt jemals wohnte, lässt sich heute 
nicht mehr feststellen.

Im Allgemeinen bereitete das griechisch-katholische Bistum den Ruthenen 
große Hindernisse bei der Rückkehr zum orthodoxen Glauben. Es hatte seine 
Leute in den Behörden und Gerichten, weshalb die Orthodoxen ihre Rechte nur 
schwer durchsetzen konnten. Der griechisch-katholische Klerus verleumdete 
und verspottete sie; die Orthodoxen galten als Häretiker, Schismatiker, Feinde 
des politischen Systems, Panslawisten,22 Russophilen und Ähnliches. Die Ent-
scheidung, den orthodoxen Glauben anzunehmen, bedeutete daher im Grunde, 
dass sie in naher Zukunft mit Schwierigkeiten und Problemen rechnen mussten 
– manche leider sogar mit Verfolgung oder gar Verhaftungen.23

Telepovce war in jener Zeit eine verhältnismäßig große Gemeinde; hier lebten 
über 700 Einwohner. Als fast das gesamte Dorf zum orthodoxen Glauben über-
ging, bedeutete dies für die Unierten einen schweren Schlag. Eine solche Zahl 
von Gläubigen wollten sie nicht kampflos verlieren, deshalb angeblich der fähigs-
te griechisch-katholische Priester, Andrej Jasenčak, hierher entsandt wurde.24 
Doch selbst das brachte keinen Erfolg. In der oben genannten Zeitung erschien 
später ein umfangreicher Artikel über das Kirchenfest zu Ehren des heiligen Erz-
engels Michael in Telepovce im Jahr 1928. Der Autor, der persönlich an der Feier 
teilnahm, beschreibt die gesamte Situation im Dorf sehr detailliert, einschließ-

20	 СЫЧ, С. Телеповцы. In Православная Карпатская Русь. Ладомiрова 1928, č. 3, s. 4.
21	 МАЛИЦКИЙ, И. На кермеши в Телеповцах. In Православная Карпатская Русь. Ла-

домiрова 1928, č. 14, s. 2.
22	 Nach P. Švorc kam der Panslawismus nahezu dem Hochverrat gleich. Wie er weiter ausführt, 

„wurde der politische Panslawismus als Bewegung in Ungarn als eine Tätigkeit wahrgenom-
men, die die Integrität des Landes gefährdet; er wurde zu einem Straftatbestand und fiel unter 
§ 127 des ungarischen Strafgesetzbuches“ (ŠVORC, P. Od pluhu do senátorského kresla. Jurko 
Lažo a jeho doba (1867–1929). Prešov 2018, s. 29).

23	 MИРОНОВИЧ, A. Церковные унии в Беларуси, Литве, Украине и Полъше и их послед
ствия. Bелосток 2020, s. 109.

24	 BURAĽ, M. Sakrálne pamiatky sninského regiónu. I. Cerkvi a  kostoly. Osadné (2. časť). In 
Sninské noviny. Snina 2008, č. 47, s. 9.



68

Miroslav ŽUPINA – Peter SOROKA

lich der Ansichten und Äußerungen der lokalen Einwohner. Diese kritisierten 
vor allem das hochmütige Verhalten des griechisch-katholischen Klerus gegen-
über den eigenen Gläubigen sowie die hohen Gebühren für die Gottesdienste.25

Ein weiterer Versuch, die Bewohner von Telepovce (Osadné) zur kirchli-
chen Union mit Rom zurückzuführen, kam seitens des Bischofs P. P. Gojdič, der 
sich angeblich persönlich hierher begab. Vor dem Dorf, beim Kreuz, traf er den 
Kantor Štefan Sič – den Organisator des Übertritts zur Orthodoxie – und ver-
sprach jedem, der zur Union zurückkehre, ein Stück Land.26 Vierzehn Familien 
nahmen dieses Angebot an, was auch im Matrikenbuch vermerkt ist; bei diesen 
Familien steht mit Bleistift die Notiz „въ Унию – v Uniju“. Auch Štefan Sič, der 
zunächst ein eifriger Orthodoxer war und häufig Artikel über die Lage in Tele-
povce in den Zeitungen veröffentlichte, ließ sich, leider, gemeinsam mit seiner 
Familie von diesem Angebot überzeugen. Er war angeblich arm und verfügte 
über wenig Land, sodass er dieses „verlockende“ Angebot annahm. Land hatte 
damals einen hohen Wert, und bis heute weiß man, in welchem Teil des Dorfes 
sich diese Parzellen befanden. Einige lagen an der Stelle der heutigen Schenke,27 
andere beim griechisch-katholischen Kirchengebäude oder am Dorfeingang auf 
den „Poľanky“ – den herrschaftlichen Feldern, die der griechisch-katholischen 
Kirche gehörten.

„Nach der Volkszählung des Jahres 1930 bekannten sich in Osadné von 615 
Einwohnern 463 zum orthodoxen Glauben, 92 zum griechisch-katholischen, 48 
zum römisch-katholischen (zumeist Zugewanderte, die im Sägewerk arbeiteten), 
4 zum jüdischen und 8 gaben kein Bekenntnis an.“28 Zu dieser Zeit war Osadné 
die zweitgrößte orthodoxe Kirchengemeinde im Bezirk Snina.

Der Bau der neuen Kirche und der Krypta
Mit dem Bau der neuen Kirche ist der bereits erwähnte Festtag – die Feier des 

Kirchenpatroziniums „am Michaelstag“ – eng verbunden. An diesem feierlichen 
Tag wurde nämlich der Grundstein der neuen orthodoxen Kirche geweiht. Auch 
über dieses Ereignis wurde in der Presse berichtet: „Am Michaelstag, dem 8. 
November russischer Zeitrechnung (gemeint ist nach dem julianischen Kalender, 
also der 21. November 1928), fand in der Gemeinde Telepovce die Grundstein-

25	 МАЛИЦКИЙ, И. На кермеши в Телеповцах. In Православная Карпатская Русь. Ла-
домiрова 1928, č. 14, s. 2.

26	 Das Dorf begann damals beim heutigen Haus Nr. 1, in dem die Familie Beg lebte, und unwe-
it davon befand sich das erwähnte Kreuz. Die Hauptstraße führte einst nach Telepovce aus 
der Richtung von Nižná Jablonka; der heutige Weg von Hostovice war damals lediglich ein 
Feldweg und wurde erst zur Hauptstraße, als ein Autobus regelmäßig durch die Gemeinden 
zu verkehren begann und die Behörden die Strecke von Humenné aus über Hostovice führen 
wollten. Aus diesem Grund hat Osadné bis heute das Postamt in Nižná Jablonka sowie Fest-
netztelefonnummern mit der Vorwahl von Humenné. Hostovice hingegen gehört zum Bezirk 
Snina und hat sein Postamt in Pčoliné.

27	 In diesem Teil des Dorfes standen früher keine Häuser, sondern Grundstücke, denn auch die 
Straße verlief nicht an der Stelle der heutigen Hauptstraße, sondern weiter westlich hinter den 
heutigen Häusern. Entlang der Schenke und des Pfarrhauses führte eine Waldbahn (Schmal-
spurbahn), die das Holz aus dem Wald zum Sägewerk transportierte.

28	 BURAĽ, M. Sakrálne pamiatky sninského regiónu. I. Cerkvi a  kostoly. Osadné (2. časť). In 
Sninské noviny. Snina 2008, č. 47, s. 9.



69

Die Geschichte der Gemeinde Osadné in der Zeit der Union und der Rückkehr zum 
orthodoxen Glauben (17. – 20. Jahrhundert)

legung (Weihe des Grundsteins) der orthodoxen Kirche statt – eines Denkmals 
für die russischen Soldaten, die im großen Krieg für die Befreiung der Tschechen, 
Slowaken und Karpatenruthenen gefallen sind.“29 Allem Anschein nach wurde 
an diesem Tag der Grundstein des neuen Kirchengebäudes geweiht, doch mit 
dem eigentlichen Bau wurde erst im Frühjahr des folgenden Jahres, beziehungs-
weise erst nach der Registrierung der Kirchengemeinde im Juni 1929, begonnen. 
Aus eben diesem Jahr stammt auch eine Fotografie, die Gläubige mit Schaufeln 
und Hacken zusammen mit Pater Alexander und seinem Bruder Andrej Cuglevič 
zeigt – höchstwahrscheinlich beim Ausheben der Fundamentgräben. Ihre leich-
te Kleidung und die im Hintergrund deutlich sichtbaren, bereits aufgelaufenen 
und gewachsenen Kartoffelpflanzen bestätigen, dass die Aufnahme nicht im No-
vember 1928, sondern frühestens im Juni 1929 entstand, als die orthodoxe Kir-
chengemeinde in Telepovce ordnungsgemäß registriert war.

Obwohl die orthodoxen Gläubigen in Telepovce für den Kirchenbau ein 
Grundstück und darauf sogar einen Glockenturm besaßen,30 fehlte die Bauge-
nehmigung, da die orthodoxe Kirchengemeinde zu diesem Zeitpunkt noch nicht 
registriert war. Dies geschah erst im Juni 1929. Eine Meldung vom Oktober 1929 
berichtet: „Die Satzung der Orthodoxen Gemeinde in Telepovce, Bezirk Snina, 
wurde am 18. Juni 1929 unter der Nummer 7320 registriert. In der Slowakei ha-
ben wir nun sechs registrierte orthodoxe Gemeinden. Als nächste stehen die Re-
gistrierungen der orthodoxen Gemeinden Hrabské–Venetia, Stakčín und Rebrín 
an.“31 Es ist beinahe rührend, wie sehr sich die orthodoxen Gläubigen damals 
über die staatliche Registrierung einzelner Kirchengemeinden freuten. Über fast 
jede Gemeinde, die die strengen Registrierungsbedingungen erfüllte, wurde in 
der Presse berichtet.

Darüber hinaus folgten Pater Alexander Cuglevič und die Gläubigen dem Rat 
der Organisation  Jednota  (Bratstvo), den Kirchenbau mit der Errichtung eines 
Denkmals für die im Ersten Weltkrieg gefallenen Soldaten zu verbinden. Sie 
sammelten die sterblichen Überreste der gefallenen Soldaten aus den umliegen-
den Wäldern und bestatteten sie würdig in der Krypta unter der Kirche. „Vor-
sitzende der Organisation war N. Kramařová, die Ehefrau des Vorsitzenden der 
tschechoslowakischen Regierung (Karel Kramář), ursprünglich aus Russland. 
Wahrscheinlich dank ihrer Initiative wurde der Plan zum Bau einer Kirchen-
Gedenkstätte in Osadné dem Präsidenten T. G. Masaryk selbst vorgelegt. Durch 
sein persönliches Zutun wurde die Baugenehmigung erteilt – und nicht nur das: 
Angeblich hat er selbst finanziell zum Bau beigetragen.“32

Die Einwohner von Telepovce baten über die Presse mehrfach ihre Landsleu-
te auf dem amerikanischen Kontinent um finanzielle Unterstützung, und diese 

29	 МАЛИЦКИЙ, И. Закладка православной церкви в Телеповцах. In Православная Кар
патская Русь. Ладомiрова 1928, č. 12, s. 3.

30	 Снинскiй округ. Телеповцы имиет звоницу. Заложили храм – памятник. In Православ
ная Карпатская Русь. Ладомiрова 1928, č. 12, s. 3.

31	 Еще одна утвержденная Православная Община на Словенску. In Православная Карпат
ская Русь. Ладомiрова 1929, č. 20, s. 1.

32	 BURAĽ, M. Sakrálne pamiatky sninského regiónu. I. Cerkvi a  kostoly. Osadné (2. časť). In 
Sninské noviny. Snina 2008, č. 47, s. 9.



70

Miroslav ŽUPINA – Peter SOROKA

kamen ihnen tatsächlich entgegen und sandten Geld. Eine große Hilfe in diesen 
Bemühungen war ihr ehemaliger geistlicher Vater, Alexander Cuglevič, der im 
Jahr 1929 nach Rumänien ausgewiesen wurde, wo er auch inhaftiert war. Er trat 
in den Hungerstreik, woraufhin ihm das Gericht anbot, entweder nach Übersee 
oder nach Jugoslawien auszureisen. Er entschied sich für das kanadische Mon-
treal. Die Gründe für seine Ausweisung waren banal, der gesamte Prozess war 
inszeniert. Erhalten geblieben ist eine Aufzeichnung des Präsidiums des Landes-
amtes in Bratislava, das auch seinen Bruder Andrej Cuglevič untersuchte. Da bei-
de aus Russland stammten, wurden sie von den Behörden sehr genau beobachtet. 
Alexander wurde verfolgt, weil er sich als Ausländer nicht ordnungsgemäß an-
gemeldet hatte und ohne Genehmigung erwerbstätig war – gemäß Gesetz Nr. 
39/1928. Auch hier lassen sich Bemühungen des griechisch-katholischen Klerus 
um seine Ausweisung erkennen.

Die neue Kirche wuchs relativ schnell und wurde in weniger als einem Jahr 
errichtet. Fast das gesamte Dorf vereinte sich im Bemühen, möglichst rasch einen 
würdigen Ort für die orthodoxen Gottesdienste zu haben. Trotz der Arbeiten auf 
ihren eigenen Wirtschaften fanden die Dorfbewohner Zeit für den Kirchenbau. 
Auch deshalb kostete der Bau nur 75.000 Kčs. Dennoch war selbst diese Summe 
damals sehr hoch, und es ist klar, dass die Finanzierung nicht ausschließlich aus 
eigenen Mitteln erfolgen konnte. Im Jahr 1930 finden sich in der Presse zahlrei-
che Bitten, aber auch Dankesworte der Gläubigen aus Telepovce im Zusammen-
hang mit der Tilgung der Kirchenschulden.33

Neben dem Kirchenbau, dem Sammeln finanzieller Mittel zu dessen Beglei-
chung und dem Kampf mit den Behörden sowie den Griechisch-Katholiken um 
ihre religiösen Rechte nahmen die Einwohner von Telepovce auch an Versamm-
lungen der orthodoxen Gläubigen auf der Rusinenregion von Prešov teil. Eine 
solche Versammlung fand am 13. Mai 1930 im Kloster des hl. Iov Počajevskij 
in Ladomirová statt.34 Dort kamen Geistliche und bevollmächtigte Vertreter 
der orthodoxen Kirchengemeinden der Rusinenregion von Prešov zusammen 
(Stakčín, Ladomirová, Bez. Snina, (Uličské) Krivé, Rebrín – heute Zemplínska 
Široká –, Medzilaborce, Telepovce – heute Osadné –, Világy – heute Svetlice 
–, Krásny Brod, Hrabské, Venecia – heute Lukov –, Becherov, Ľutina, Milpoš, 
Prešov, Košice).35 Auf der Versammlung wurden Berichte über die Lage in den 
einzelnen Gemeinden vorgetragen und zugleich die Grundlage für die Vereini-
gung der orthodoxen Gläubigen der Rusinenregion von Prešov zu einem gemein-
samen Rechtssubjekt geschaffen.36 Die Menschen in Telepovce zeichneten sich 
durch außergewöhnlichen Eifer und Begeisterung für die Orthodoxie aus.

Im November 1930 erschien in der Presse ein Artikel, in dem es heißt: „Der 
neue Priester der Gemeinde Telepovce, Vater Konstantin, schreibt uns, dass er am 

33	 ПОТОЦКIЙ, I. На Телеповскую Православную церков. In Православная Карпатская 
Русь. Ладомiрова 1930, č. 6, s. 3.

34	 IVAN, R. Obnova pravoslávia na území Slovenska v 20. storočí. Prešov 2007, s. 58.
35	 Съиздъ духовенства и уполномоч.  отъ Православ. общинъ на Пряшевской Руси. In 

Православная Карпатская Русь. Ладомiрова 1930, č. 11, s. 1 a 4.
36	 Съиздъ духовенства и уполномоч.  отъ Православ. общинъ на Пряшевской Руси. In 

Православная Карпатская Русь. Ладомiрова 1930, č. 11, s. 4.



71

Abrahám Vay a slovenskí reformovaní veriaci v 18. storočí

18. Oktober nach Telepovce gekommen ist und seinen pastoralen Dienst angetre-
ten hat. Er teilt auch mit, dass die Kirche zwar errichtet, aber noch nicht fertig-
gestellt ist. Es ist noch viel Arbeit, Energie und Sorgfalt nötig, um sie in einen wür-
digen Zustand zu versetzen. Durch die Schuld des Bauunternehmers sind an zwei 
Stellen des Fußbodens Löcher entstanden, die vorläufig mit Brettern abgedeckt 
werden mussten. Die Bewohnern von Telepovce denken einzig und allein daran, 
ihre Kirche möglichst bald vollendet zu sehen. Ehre und Ruhm den Bewohnern 
von Telepovce! Gott helfe ihnen, dies zu erleben. Hilfe kommt auch aus Kanada 
von ihrem früheren Verwalter, Vater Alexander Cuglevič. Bereits wurden einige 
Paramente gesandt und in den nächsten Tagen werden auch Dollar folgen.“37

Vater Konstantin wirkte vierzehn Jahre in Telepovce und war bei den Men-
schen sehr beliebt. Offensichtlich wurden die Probleme um die Fertigstellung 
der Kirche gelöst und die Kirche auch geweiht, doch in den Zeitungen findet 
sich darüber leider kein Hinweis. Unter seinem Nachfolger, dem Priester Andrej 
Macko, wurde im Jahr 1948 das Pfarrhaus errichtet. Da die Kirche von Anfang 
an als Denkmal für die gefallenen russischen Soldaten geplant war, was auch 
durch staatliche Beschlüsse ermöglicht wurde, wurde unter dem Altarraum eine 
Krypta projektiert und ausgeführt. Die sterblichen Überreste – die Gebeine der 
Soldaten – wurden jedoch erst in den Jahren 1933–34 dorthin überführt.

História obce Osadné v období únie a návratu  
k pravoslávnej viere (17. – 20. storočie)

Štúdia sa venuje dejinám obce Osadné (Telepovce) od jej vzniku po 20. storočie so 
zvláštnym dôrazom na náboženské pomery a cirkevnú príslušnosť obyvateľstva. 
Na základe písomných prameňov, kartografického materiálu a miestnej tradície 
je analyzovaný pôvod obce, jej možná identifikácia so zaniknutou Filerovou Voľou 
a postupné osídlenie Rusínmi pravoslávneho vierovyznania. Práca sleduje prijatie 
Užhorodskej únie, prechod miestneho cirkevného spoločenstva do grécko-katolíckej 
cirkvi a vývoj chrámových stavieb od dreveného chrámu z roku 1726 po murovaný 
chrám sv. archanjela Michala dokončený v  roku 1782. Osobitná pozornosť sa 
venuje širšiemu kontextu návratu k pravosláviu na východnom Slovensku po roku 
1918, pôsobeniu Srbskej pravoslávnej cirkvi a misii ladomirovského monastiera. 
Kľúčovou témou je organizovaný návrat veriacich v Osadnom k pravoslávnej viere 
na začiatku 20. storočia, dokumentovaný pravoslávnou matrikou a sprevádzaný 
výrazným odporom zo strany gréckokatolíckych cirkevných a  štátnych autorít. 
Záver analyzuje vznik samostatnej pravoslávnej cirkevnej obce, komplikácie pri 
registrácii, výstavbu nového chrámu – pamätníka ruským vojakom s  kryptou 
– a  formovanie Osadného ako jedného z  centier pravoslávneho života na 
severovýchode Slovenska.

37	 MАХЛАЙЧУК, K. Село Телеповцы. In Православная Карпатская Русь. Ладомiрова 
1930, č. 21 – 22, s. 6.



72

ABRAHÁM VAY A SLOVENSKÍ REFORMOVANÍ 
VERIACI V 18. STOROČÍ1

Annamária KÓNYOVÁ

Abraham Vay and Slovak reformed believers in 18th Century
In the 18th century, there was a decline in the Protestant population not only due to the 
ongoing recatholization, but also due to other objective factors. At the beginning of the 18th 
century, the last great plague epidemic affected the demographic situation, especially in the 
east of the country. Landowners and the state tried to replace the losses of these subjects with 
a new, very often non-Catholic population from domestic and foreign countries. The difficult 
situation of Protestants in the 18th century was most evident in the case of certain groups 
within the Reformed population. These clearly included Slovak Reformed believers living in 
specific conditions that exposed them much more to the danger of recatholization. Slovak Re-
formed congregations were a specific product of the Swiss Reformation in what is now eastern 
Slovakia. Abraham Vay played a significant role in solving the problems of Slovak Reformed 
congregations (lack of Slovak preachers, absence of liturgical books, poor congregations). As 
one of the wealthiest landowners in the northeast of the country and a leading representative 
of the Reformed Church, he made a significant contribution to strengthening the position of 
the Reformed denomination. He presented himself as the protector of all Reformed believers, 
including Slovak Calvinists, who, thanks to his initiatives, gained more stable and favorable 
conditions for their existence. Thanks to this, Slovak Reformed believers were able to resist 
the onslaught of recatholization and thus survive the pitfalls of the 18th century and even 
remain to this day. 
Keywords: recatholization, Vay Abraham, reformed church, slovak Calvinist, 18th Century.

Po ukončení povstania Františka II. Rákócziho sa v  Uhorsku ukončilo ob-
dobie protihabsburských povstaní, ktoré významnou mierou vplývali na formo-
vanie náboženských pomerov krajiny a na zmierňovanie rekatolizačných aktivít 
habsburskej politiky. Bezprostredne po povstaní boli náboženské pomery v kra-
jine určené ustanoveniami Satmárskeho mieru obsahujúceho iba garancie nábo-
ženských pomerov v zmysle aktuálne platných zákonov krajiny.2 Snem, zasada-
júci v rokoch 1712 – 1715 zrušil všetky zákonné články prijaté počas povstania, 
a s nimi aj náboženskú slobodu, ktorú opäť potvrdil iba v zmysle šopronských 
artikúl. Najvýznamnejším panovníckym nariadením, stanovujúcim rámec pre 
pôsobenie obidvoch evanjelických cirkví v  Uhorsku do Tolerančného patentu 
bola Carolina Resolutio z r. 1715. 

V 18. storočí tak pokračovala rekatolizácia, ktorá však už neprerástla v také 
násilnosti ako v predchádzajúcom období, avšak nemožno v žiadnom prípade ho-
voriť o nekrvavej, alebo tichej rekatolizácii, ako sa to anachronicky často v publi-
1	 Štúdia vznikla v rámci projektu VEGA 1/0527/23 Pramene k dejinám reformácie a rekatolizá-

cie a iných aspektov ich doby na Slovensku. 
2	 KÓNYA, P. Náboženská sloboda v protihabsburských povstaniach. In Historia Ecclesiastica 9, 

2018, 1, s. 47 – 48.

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 1



73

Abrahám Vay a slovenskí reformovaní veriaci v 18. storočí

káciách uvádza. V dôsledku dlhodobého preferovania katolicizmu ako vládnucej 
cirkvi, všestrannej diskriminácie protestantov a marginalizácie obidvoch protes-
tantských cirkví dosiahla napokon rekatolizácia v 18. storočí významné úspechy 
a konfesijné pomery sa definitívne zmenili v prospech katolíckeho náboženstva. 
K  poklesu protestantského obyvateľstva však nedošlo len kvôli pokračujúcej 
rekatolizácii, ale aj iným objektívnym skutočnostiam. Na začiatku 18. storočia 
zasiahla do demografických pomerov najmä na východe krajiny posledná veľká 
morová epidémia zúriaca v rokoch 1709 – 1710. Jej obeťou sa stalo okolo 400 000 
obyvateľov, samozrejme, medzi nimi mnoho protestantov. Straty po týchto pod-
daných sa snažili zemepáni, či štát nahradiť novým, veľmi často nekatolíckym 
obyvateľstvom z domácich pomerov i zahraničných krajín. Nové (katolícke, ale-
bo ortodoxné) obyvateľstvo tvoriace následne vo vyľudnených alebo takmer vy-
ľudnených obciach väčšinu veľmi rýchlo spôsobilo, že aj zvyšok protestantského 
obyvateľstva sa dobrovoľne katolizovalo.

Ťažká situácia protestantov v  18. storočí sa najviac odzrkadlila v  prípade 
istých skupín v  rámci reformovaného obyvateľstva. K ním jednoznačne patrili 
slovenskí reformovaní veriaci žijúci v špecifických podmienkach, ktoré ich oveľa 
viac vystavovali nebezpečenstvu rekatolizácie. Slovenské reformované zbory boli 
špecifickým produktom švajčiarskej reformácie na území dnešného východného 
Slovenska. 

Švajčiarska reformácia sa na území dnešného východného Slovenska začala 
číriť v 50. rokoch 16. storočia. V tom čase sa slobodné kráľovské mestá už stávali 
silnými centrami lutherskej ortodoxie (Prešov, Bardejov, Levoča, Sabinov. Košice) 
a prirodzene bránili prenikaniu nového reformačného učenia. Kazatelia podozri-
ví z inklinácie ku kalvinizmu museli z miest odísť, takto si väčšina slobodných 
kráľovských miest dokázala ochrániť svoju konfesionálnu orientáciu na luther-
stvo.3 Naopak voči novému reformačnému učeniu šíreného bývalými lutherský-
mi kazateľmi sa stali otvorení mnohí magnáti a šľachtici. Tí vďaka svojim kaza-
teľom prešli na švajčiarske učenie a následne ho šírili medzi svojimi poddanými 
bez ohľadu na ich etnicitu. Medzi zemepánov s veľkým počtom poddaných tak 
slovenskej, maďarskej či rusínskej etnicity patrili na území východného Sloven-
ska Rákócziovci na ich Mukačevskom panstve (dnes Zakarpatská oblasť Ukraji-
ny) a Drugethovci na Humenskom panstve. 

Okrem Zemplínskej a Užskej stolice, menej početné cirkevné zbory so sloven-
skými veriacimi existovali aj na území Abovskej a Šarišskej stolice, kvôli svojej 
exponovanej polohe, ako i z ďalších dôvodov, počas rekatoliztácie však veľká časť 
z nich zanikla. Naopak slovenské reformované zbory na území Zemplínskej i Už-
skej stolice síce počas rekatolizácie počtom klesli, ale mnohé z nich sa zachovali 
dodnes. Z hľadiska počtu sa podľa záznamov z kanonických vizitácií dalo identi-
fikovať na konci 16. a v prvej polovici 17. storočia okolo 100 – 50 reformovaných 
zborov so slovenskými veriacimi. Svedčia o tom záznamy uvádzajúce slovenské-
ho kaplána, či zmienky ohľadom záujmu slovenských veriacich o  potrebe mať 

3	 Výnimkou boli Košice, po dlhom zápase vznikol reformovaný zbor v roku 1644 a na krátky čas 
Prešov (1707 – 1711).



74

Annamária KÓNYOVÁ

bohoslužby v slovenskom jazyku a pod. V nasledujúcich obdobiach začal tento 
počet prudko klesať a v 18. storočí existovala približne už iba tretina z nich.4 

Tento pokles bol v porovnaní s celkovým poklesom všetkých reformovaných 
zborov podstatne väčší, avšak bol dôsledkom práve niekoľkých špecifík týkajú-
cich sa práve slovenského kalvínskeho obyvateľstva. Príčiny tohto výrazného 
zníženia počtu slovenských kalvínskych farností a fílií nemožno hľadať v ich slo-
venskom jazykovom charaktere, ale v objektívnych spoločensko-ekonomických, 
demografických a  etnických pomeroch na tomto teritóriu. Dôvodov tohto vý-
vinu tak bolo niekoľko. Ešte v priebehu 17. storočia zanikla väčšina cirkevných 
zborov na Humenskom panstve na Hornom Zemplíne a podobne aj v Šarišskej 
stolici. Nezanedbateľnou bola však určite aj skutočnosť, že veľká časť hornozem-
plínskych, abovských a užských zborov bola malá, s viacerými fíliami, čím boli 
vystavené veľkému nebezpečenstvu rekatolizácie v prípade poklesu obyvateľstva. 
Ten nastal v prvej tretine 18. storočia, najprv v dôsledku vyľudnenia po veľkej 
morovej epidémii r. 1710, ktorá zasiahla najmä Zemplín a následne počas doo-
sídľovania rozsiahlych vyľudnených oblastí. V prvom desaťročí 18. storočia do-
šlo k vyľudneniu viacerých cirkevných zborov. Následne potom na jednej strane 
v nasledujúcom období vlna kolonizácie strhla so sebou stovky reformovaných 
poddaných, hľadajúcich lepšie životné podmienky v susedných stoliciach či iba 
južnejších obciach, na strane druhej priniesla prílev prisťahovalcov, v prevažnej 
väčšine gréckokatolíckeho alebo rímskokatolíckeho náboženstva. Tí vo vyľudne-
ných obciach rýchlo asimilovali zvyšky reformovaných poddaných. Popri týchto 
príčinách zohrala pri zániku slovenských reformovaných cirkevných zborov ne-
malú úlohu rekatolizácia, často iniciovaná miestnymi zemepánmi.5 

Uvedené skutočnosti jasne dokladajú, že rekatolizácia, resp. zánik väčšiny 
slovenských reformovaných zborov bola spôsobená objektívnymi príčinami, do 
veľkej miery determinovanými špecifikami oblasti, v ktorej sa nachádzali. Prvou 
objektívnou skutočnosťou bol fakt, že všetci alebo takmer všetci slovenskí kal-
víni boli sústredení v cirkevných zboroch Zemplínskeho, Užského, Abovského 
a Šarišského seniorátu. Napriek ich početnosti však, azda s výnimkou Šarišské-
ho seniorátu, boli slovenskí reformovaní v zboroch v menšine a existovali spolu 
s  väčšinovými maďarskými kalvínmi. Keďže centrá seniorátov aj väčšie zeme-
panské mestá a mestečká na ich území ležali na maďarskom etnickom území, 
je samozrejmé, že na čele seniorátov a neskôr i superintendencie stáli maďarskí 
kazatelia. Maďarčina bola aj jazykom kalvínskych magnátov a väčšiny kalvínskej 
šľachty, a to aj na slovenskom etnickom území, z čoho vyplývali ďalšie osobitosti 
vo vývine slovenských reformovaných cirkevných zborov.

Keďže reformovaných kazateľov pozývali a do veľkej miery aj materiálne za-
bezpečovali zemepáni, ktorí ako patróni zborov mali aj v nasledujúcom období 
veľký vplyv na náboženský život, vyžadovali od nich aj uspokojovanie svojich 
duchovných potrieb. Museli teda prednostne kázať pre zemepána a neraz aj po-

4	 KÓNYOVÁ, A. – KÓNYA, P. Kalvínska reformácia a reformovaná cirkev na východom Sloven-
sku v 16.-18. storočí. Prešov: Vydavateľstvo Prešovskej univerzity, 2010, s. 166 – 170.

5	 KÓNYA, P. a  kol. Dejiny Uhorska (1000-1918). Prešov: Vydavateľstvo Prešovskej univerzity, 
2013, s. 408 – 412.



75

Abrahám Vay a slovenskí reformovaní veriaci v 18. storočí

četných zemanov po maďarsky. Pritom viaceré obce mohli mať zmiešané sloven-
sko-maďarské poddanské obyvateľstvo. 

Z tejto skutočnosti preto niekedy vznikali sťažnosti najmä zo strany sloven-
ského obyvateľstva, ktoré sa mohlo dožadovať bohoslužieb vo vlastnom jazyku. 
Početnejšie správy o problémoch so slovenskými kázňami sa dochovali z 18. sto-
ročia. V roku 1717 sa na svojho kazateľa, ktorý odmietal používať slovenčinu, sťa-
žovali veriaci z Vinného v Užskej stolici.6 O niekoľko rokov, r. 1724 žiadali aspoň 
raz týždenne slovenskú modlitbu kalvíni v Bežovciach. V 40. rokoch chceli mať 
už vlastného slovenského kazateľa, čo však odmietla fília v Záhorí.7 V polovici 
storočia, r. 1751, patrila však už farnosť, spolu s fíliou, k slovenskej časti senio-
rátu.8

Osobitná situácia vznikla vo veľkých zemepanských mestečkách, v  Micha-
lovciach, Sečovciach, Trebišove, v  podstate aj vo Vranove a  pravdepodobne 
i v Humennom, kde z viacerých dôvodov pôsobili dvaja reformovaní kazatelia: 
maďarský farár a slovenský kaplán.9 Povinnosťou farára bolo kázanie v mesteč-
ku pre panstvo, zemanov a prípadné ďalšie po maďarsky hovoriace obyvateľstvo, 
kaplán bol zasa povinný zabezpečovať služby Božie vo fíliách a pre slovenských 
obyvateľov mestečka. Samozrejme, že vzhľadom na počet veriacich bol spravidla 
vyťaženejší slovenský kaplán a  lepšie materiálne zabezpečený maďarský farár. 
V žiadnom prípade to však nemožno hodnotiť ako „nespravodlivosť“ vlastnú len 
kalvínom v národnostne zmiešaných farnostiach. Rovnaká situácia bola takisto 
v  hornouhorských slobodných kráľovských mestách, kde úrad farára bol vždy 
v rukách nemeckého, nie slovenského alebo maďarského kazateľa.10 V obidvoch 
prípadoch rozhodoval o úrade farára najsilnejší mocenský článok: v mestečkách 
po maďarsky hovoriaci zemepán a v slobodných kráľovských mestách nemecké 
meštianstvo, ovládajúce samosprávu.

Existencia slovenských kalvínov bola tak od začiatku charakterizovaná spo-
lužitím s väčšinovými maďarskými kalvínmi nielen v rámci seniorátov, ale často 
aj vnútri vlastných cirkevných zborov. Samozrejme, že takéto spolužitie nemohlo 
byť vždy bez konfliktov. V  zmiešaných cirkevných zboroch v  mestečkách pra-
menili mnohé konflikty z výrazného nepomeru v príjmoch slovenského kaplána 
a maďarského farára, užívajúceho aj dôchodky z viacerých fílií, kde však spra-
vidla nekázal. Okrem Vranova sa zachovali správy o nezhodách medzi farárom 
a kaplánom aj zo Sečoviec. Od konca prvej polovice 17. storočia odmietal sloven-
ský kaplán navštevovať niektoré fílie a keďže sa farár snažil situáciu upokojiť tak, 
že mu odovzdal do užívania časť svojich polí, je zrejmé, že konflikt vznikol kvôli 

6	 VARSIK, B. Vznik a vývin slovenských kalvínov na východnom Slovensku. In Historický časopis, 
roč. 39, 1991, č. 2, s. 134.

7	 KIRÁLY, P. A keletszlovák nyelvjárás nyomtatott emlékei. Budapest: Akadémiai kiadó, 1953, s. 31.
8	 KIRÁLY, P. A keletszlovák nyelvjárás nyomtatott emlékei. Budapest: Akadémiai kiadó, 1953, s. 31.
9	 DIENES, D. Varanó, egy felső-zempléni mezőváros, mint református kulturális centrum a kora 

újkorban. In Historia Ecclesiastica XII, 2021, 1, s. 78 – 80.
10	 V  Levoči, Bardejove a  Sabinove mali evanjelické farnosti nemeckú a  slovenskú, v  Košiciach 

a Prešove aj maďarskú časť, ovládali ich však nemeckí kazatelia.



76

Annamária KÓNYOVÁ

veľkým rozdielom v príjmoch oboch duchovných.11 Napriek nedochovaniu správ 
možno podobné nezhody predpokladať aj v Michalovciach alebo Trebišove.

Ďalšie, časté problémy slovenských kalvínskych zborov vyplývali z neschop-
nosti či nevôle kazateľov zabezpečovať slovenské služby Božie v  dostatočnom 
rozsahu. Už v prvej polovici 17. storočia (r. 1641) odmietali veriaci z fílie v Mil-
hostove sečovského farára a žiadali si slovenského kaplána.12 V tom istom čase sa 
dožadovali slovenských služieb Božích aj veriaci z ďalšej sečovskej fílie, Hriadok. 
Keďže im však chodieval farár z mestečka, neznalý slovenského jazyka, žiadali si 
slovenského kazateľa z Tušíc.13 Zanedbávanie fílií však spravidla nesúviselo s ich 
jazykovým charakterom, ale s nevôľou farára či kaplána vychádzať z mestečka 
v nepokojných časoch. Poukazuje na to i skutočnosť, že v sečovskej farnosti po-
kračovali problémy so starostlivosťou o fílie aj zo strany slovenského kaplána.

Ohľadom používania slovenčiny ako bohoslužobného jazyka alebo zane-
dbávania bohoslužieb kazateľmi nie je možné vždy rozhodnúť, či skutočne išlo 
o objektívne sťažnosti. Taký nejednoznačný obsah má záznam z roku 1758, keď 
sa farár zo Stretavy sťažoval na mládež, ktorá pri pohreboch spievala slovenské 
i maďarské piesne, avšak bez špecifikovania, ktoré z nich mu prekážali.14 V roku 
1762 sa ponosovali obyvatelia na tušického farára pre zanedbávanie slovenských 
modlitieb vo všedné dni. Keď mu senior nariadil slovenské modlitby dva až tri 
dni v týždni, kazateľ sa ohradil, že veriaci na ne nechodia.15 Sťažnosti mohli byť 
tak silne subjektívne motivované a nemuseli odrážať nálady väčšiny zboru.

Všetky spomínané a podobné spory o používanie slovenského jazyka pri služ-
bách Božích sa spravidla vyriešili v prospech slovenských veriacich. Tak v roku 
1759 dali obyvatelia Bánoviec a Trhovišťa svojmu farárovi súhlas na ďalšie zo-
trvanie v bánoveckej farnosti len s podmienkou, že bude v nedeľu dopoludnia 
kázať po slovensky a len popoludní po maďarsky.16 V roku 1738 chodil do stále 
ešte sečovskej fílie Hriadok farár z Milhostova, pretože sečovský kazateľ nevedel 
dobre po slovensky.17 Od roku 1763 nevykonával už vizitácie cirkevných zborov 
slovenskej časti užského seniorátu senior, ale ním poverený slovenský kazateľ, r. 
1763 to boli Juraj Jessenius a Dávid Szabó.18

Problémy a  nezhody v  slovenských zboroch, vyplývajúce z  používania (ne-
používania) obidvoch jazykov v kostole nemuseli byť spôsobené nedostatočnou 
starostlivosťou cirkvi či zemepánov o slovenských veriacich, ale mohli mať aj ob-
jektívne príčiny. V prvom rade to mohol byť nedostatok kazateľov, ovládajúcich 
slovenčinu, resp. obidva jazyky, na čo poukazujú aj ďalšie dobové správy. Pritom 
vzhľadom na veľký počet po maďarsky hovoriacich zemanov je pravdepodobné, 

11	 DIENES, D. Zempléni vizitációk. Sárospatak: Sárospataki református kollégium, 2008, s. 213.
12	 DIENES, D. Zempléni vizitációk. Sárospatak: Sárospataki református kollégium, 2008, s. 136.
13	 DIENES, D. Zempléni vizitációk. Sárospatak: Sárospataki református kollégium, 2008, s. 198.
14	 KIRÁLY, P. A keletszlovák nyelvjárás nyomtatott emlékei. Budapest: Akadémiai kiadó, 1953, s. 31.
15	 KIRÁLY, P. A keletszlovák nyelvjárás nyomtatott emlékei. Budapest: Akadémiai kiadó, 1953, s. 31.
16	 KIRÁLY, P. A keletszlovák nyelvjárás nyomtatott emlékei. Budapest: Akadémiai kiadó, 1953, s. 31.
17	 KIRÁLY, P. A keletszlovák nyelvjárás nyomtatott emlékei. Budapest: Akadémiai kiadó, 1953, s. 30.
18	 HARASZY, K. Az ungi református egyházmegye. Adalékok az ungi református egyházmegye 

történetéhez. Nagykapos: Heiman Vilmos nyomdája, 1931, s. 94.



77

Abrahám Vay a slovenskí reformovaní veriaci v 18. storočí

že často bola pre nich prioritná znalosť maďarčiny zo strany kňazov a dvoch ka-
zateľov by farnosti zase neuživili. Boli však aj prípady, síce ojedinelé, že nie všet-
ci kňazi ovládajúci slovenčinu, vedeli dobre aj po maďarsky. Takýto bol príklad 
malčického farára Jána Jesenia, neskoršieho seniorátneho notára a  prekladateľ 
bohoslužobných kníh.19 Ďalším vážnym problémom slovenských reformovaných 
zborov bolo, že išlo z veľkej časti o chudobné, veľmi zle materiálne zabezpečené 
zbory.20 Tým neboli atraktívne ani pre slovenských, ani pre maďarských kaza-
teľov, a  tak často trpeli nedostatkom kazateľov. Mnohé boli z  tohto dôvodu aj 
fíliami.

Udržanie si konfesie v náročných podmienkach, či už kvôli neexistencii adek-
vátneho kazateľa, či nemožnosti počúvať služby Božie v rodnom jazyku, či neexis-
tencia náboženskej literatúry boli okrem samotnej hrozby rekatolizácie vážnymi 
ohrozeniami pre slovenských reformovaných a ich ďalšiu existenciu. Už drama-
tický pokles počtu slovenských reformovaných zborov a  slovenských kalvínov 
vôbec od poslednej tretiny 17. storočia bol varovaním pre vedúcich duchovných 
i svetských predstaviteľov reformovanej cirkvi. Už v prvej polovici 18. storočia sa 
zamýšľali nad jeho príčinami, za ktoré považovali predovšetkým akútny nedosta-
tok slovenských kňazov a nízku materiálnu úroveň farností. Pritom v dôsledku 
migrácie obyvateľstva, konverzie zemepánov či mnohých nepriaznivých zmien 
v legislatíve nebezpečenstvo rekatolizácie stále pokračovalo. Pochopiteľne, naj-
viac boli ohrozené práve slovenské cirkevné zbory, nachádzajúce sa na okraji 
superintendencie, v bezprostrednej blízkosti katolíckych farností a každodenne 
vystavené vplyvu katolíckej cirkevnej vrchnosti. Ten sa ešte viac zvýšil po zave-
dení povinných vizitácií protestantských zborov katolíckymi biskupmi (v zmysle 
Resolutio Carolina z r. 1731) a súčasnom skomplikovaní správy protestantských 
fílií farármi z artikulárnych miest. Katolícka cirkev získala tak ďalší účinný ná-
stroj vo svojom rekatolizačnom úsilí v komunikácii priamo so štátnou vrchnos-
ťou, pričom využila každé podozrenie z porušenia rekatolizačnej legislatívy. 

V  záujme zamedzenia ďalších strát slovenských cirkevných zborov muselo 
vedenie Predtiskej reformovanej superintendencie vyriešiť niekoľko najpálčivej-
ších problémov. V prvom rade bolo nutné zabezpečiť prípravu kňazov, ovládajú-
cich slovenský jazyk. Veľkú zásluhu na začatí systematickej prípravy slovenských 
(či aspoň slovenčinu ovládajúcich) reformovaných kazateľov mal vrchný kurátor 
Predtiskej superintendencie Abrahám Vay. 

Abrahám Vay sa narodil roku 1697 v boršodskej obci Alsózolca. Jeho rodičmi 
boli Ladislav Vay a grófka Borbála Telekiová.21 Jeho otec bol plukovníkom vo voj-
sku Františka II. Rákócziho, potom jeho brigádnym generálom.22 Od detstva bol 
vychovávaný v silnom reformovanom duchu, čo výrazne ovplyvnilo jeho konanie 

19	 HARASZY, K. Az ungi református egyházmegye. Adalékok az ungi református egyházmegye 
történetéhez. Nagykapos: Heiman Vilmos nyomdája, 1931, s. 51; CSÁJI, P. Rákóczi András 1752. 
évi szlovák zsoltárfordítása XVII.-XVIII. Századi szlovák, cseh egyházpolitikának keretében. 
Budapest 1954. Rkp. Sárospataki Református Kollégium Könyvtára, s.12.

20	 CSÁJI, P. Rákóczi András 1752. évi szlovák zsoltárfordítása ..., s. 18.
21	 Rodina Vay patrila k starým sabolčským rodinám
22	 KÓNYA, P. Náboženská politika v povstaní Františka II. Rákócziho. In Historia Ecclesiastica 

10, 2019, 2, s. 70-71.



78

Annamária KÓNYOVÁ

v prospech reformovanej konfesie. Druhá línia rodina po Adamovi Vayovi reka-
tolizovala. Abrahám ako príslušník šľachtického stavu okrem silnej reformovanej 
viery dostal aj kvalitné vzdelanie. Jeho vychovávateľom v domácom prostredí bol 
Ján Coriari Miskolci, ktorý mal silné väzby na reformované kolégium v Blatnom 
Potoku, čoho významným podporovateľom sa neskôr stal aj samotný Abrahám 
Vay. Jeho manželkou sa stala Barbora Gyulaffy, narodil sa im syn Štefan (stal sa 
kráľovským sudcom, neskôr hlavným správcom Potiskej reformovanej superin-
tendencie). Z  druhého manželstva s  Annou Wass Czegei sa mu narodili traja 
chlapci. Z nich Jozef23 a Mikuláš sa taktiež stali výnimočnými osobnosťami re-
formovanej cirkvi.24 

Abrahám Vay začal pracovať v  prospech predtiskej reformovanej cirkvi od 
roku 1728. Zúčastnil sa konventu v  Bodrogkeresztúre 4. novembra 1734. Na 
tomto konvente sa zúčastnení venovali hlavne vydaniu nariadenia Karola III., 
Carolina Resolutio a podľa jeho intencií sa snažili reorganizovať vedenie supe-
rintendencie. Totiž práve táto superintendencia bola do roku 1734 jedinou, ktorá 
nemala superintendenta, ale jeho kompetencie užívali všetci seniori. V podstate 
práve na tomto zhromaždení sa začala spolupráca medzi svetskou a cirkevnou 
mocou v riadení reformovanej cirkvi. A v tomto procese zohral významnú úlo-
hu práve Abrahám Vay. Prvoradým cieľom tejto spolupráce mala byť účinná po-
moc a ochrana cirkvi. Abrahám Vay bol najprv zvolený za pomocného správcu 
Boršodského seniorátu, v roku 1735 po náhlej smrti hlavného správcu Predtis-
kej superintendencie Andreja Dőryho celkom prirodzene prebral jeho funkciu. 
V prvom desaťročí svojho pôsobenia na pozícii hlavného správcu sa často do-
stávala do stretu so superintendentom – biskupom Samuelom Szentgyörgyim 
zastávajúceho konzervatívnejšie názory pri správe superintendencie. Abrahám 
Vay za dôležitú vo vedení cirkvi pokladal pozíciu tzv. agenta, ktorý sa mal pri 
panovníckom dvore starať o zastupovanie záujmov reformovanej cirkvi. Kvôli to-
muto cieľu inicioval vytvorenie základiny, z ktorej by bola táto pozícia financova-
ná. Okrem toho navrhoval, aby boli spísané všetky prehrešky voči reformovanej 
cirkvi, inicioval ochranu a starostlivosť o reformované zbory a flie, zabezpečenie 
starostlivosti o kolégium zatvorené kvôli epidémii moru. Za dôležité pokladal aj 
duchovnú starostlivosť o vojenských a táborských kňazov, zveľaďovanie múzea 
fyziky na Blatnopotockom kolégiu, pomoc pre peregrinujúcich študentov, a fi-

23	 Jozef Vay (1750-1821) – v roku 1796 bol zvolený za generálneho správcu Predtiskej reformo-
vanej superintendencie. Významne sa v rôznych aktivitách reformovanej cirkvi, napr. na Bu-
dínskej synode, či pri výstavbe hlavnej budovy reformovaného kolégia v Blatnom Potoku. Vy-
pracoval plán na zriadenie vysokej školy pre protestantov a ortodoxných veriacich v Uhorsku. 
O jeho význame svedčí, že pohrebné kázne z jeho pohrebu boli vydané tlačou. So svojou man-
želku Alžbetou Mocsáryovou roku 1809 založil základinu v hodnote 5 000 forintov, z ktorej 
výnosov sa malo financovať reformované kolégium, presnejšie platy učiteľov v Blatnom Potoku. 
ZOVÁNYI, J. Magyarországi Protestáns Egyháztörténeti Lexikon. Budapest 1977. http://digit.
drk.hu/?m=lib&book=3&p=3217

	 Pallas Nagy Lexikon uvádza roky jeho života inač (1752-1824). Pallas Nagy Lexikon 16, Buda-
pest 1897, s. 727.

24	 DIENES, D. A Tiszáninneni református egyházkerület története. A kezdetektől a Türelmi Ren-
deletig. Sárospatak: Hernád kiadó, 2017, 469.



79

Abrahám Vay a slovenskí reformovaní veriaci v 18. storočí

nančnú podporu cirkvi. Z pozície hlavného správcu (kurátora) rezignoval 3. sep-
tembra 1761. Necelý rok na to, 8. marca 1762 zomrel na mŕtvicu.25

Ako to zo stručnej biografie Adama Vaya vyplýva, bol skutočne popredným 
podporovateľom a ochrancom reformovanej cirkvi v období dlhého náporu re-
katolizácie a využil všetky svoje politické i finančné možnosti, aby svojej konfesii 
pomohol bez ohľadu na etnicitu jej príslušníkov. V  prípade slovenských refor-
movaných veriacich si bol Abrahám Vay vedomý, že nedostatok kňazov znalých 
slovenského jazyka je jednou z  hlavných príčin straty veľkej časti slovenských 
cirkevných zborov. Preto sa v prvej polovici roku 1740 obrátil na správcu a rek-
tora reformovaného kolégia v Blatnom Potoku, ústrednej vzdelávacej inštitúcie 
superintendencie, s návrhom na vytvorenie základiny pre štúdium slovenských 
kňazov. Na základe osobnej skúsenosti navrhoval tak spôsob ako umožniť štu-
dovať chlapcom zo slovenských zborov. Z fundácie im mali byť platené náklady 
na alumneum, pričom sa však museli zaviazať po ukončení štúdia prijať miesto 
v slovenských farnostiach. Ešte v tom istom roku došlo k vytvoreniu tejto zákla-
diny, na ktorej sa podieľal sám Abrahám Vay, spolu s Blažejom Mocsárym, Fran-
tiškom Lónyaym a  viacerými drobnými zemanmi. Rovnako v  tom istom roku 
začali na kolégiu študovať z výnosov základiny traja študenti.26

Ďalším vážnym problémom pre slovenské reformované zbory bol nedostatok 
aspoň základnej cirkevnoprávnej, bohoslužobnej a nábožensko-výchovnej litera-
túry v zrozumiteľnom jazyku, a to jednak pre lepšiu prípravu veriacich, každo-
denne konfrontovaných s rekatolizáciou, jednak kvôli požiadavkám katolíckych 
vizitátorov. 

Abrahám Vay pravdepodobne bol aj pri ďalších rozhodnutiach vedenia su-
perintendencie súvisiacimi so zlepšením podmienok existencie slovenských 
reformovaných zborov. Superintendent Predtiskej superintendencie Marti Csá-
ji podnikol kroky na vytvorenie cirkevných predpisov a ďalších nevyhnutných 
pomôcok v slovenčine. V roku 1749 vydal obežník pre všetky farnosti superin-
tendencie, v ktorom nariadil, aby všade mali k dispozícii agendu v im zrozumi-
teľnom jazyku.27 V slovenských zboroch mali mať teda agendu v slovenčine. Na 
existenciu aspoň rukopisnej slovenskej agendy či iných dokumentov nepriamo 
poukazuje záznam o existencii predpisov pre slovenských kazateľov.28 Podobne 
poukazujú niektoré správy aj na existenciu ďalšej po slovensky písanej nábožen-
skej literatúry, nevyhnutnej pre riadny chod cirkevného života, predovšetkým 
prekladu malého katechizmu. Niektorí autori predpokladajú existenciu sloven-
ského prekladu heidelberského katechizmu už v  prvej polovici storočia, na čo 
poukazuje aj údaj z Milhostova z r. 1729, kde senior pochválil tamojšieho levitu 
(študenta) za vzorné vyučovanie náboženstva.29

25	 DIENES, D. A Tiszáninneni református egyházkerület története. A kezdetektől a Türelmi Ren-
deletig. Sárospatak: Hernád kiadó, 2017, 469 – 470.

26	 CSÁJI, P. Rákóczi András 1752. évi szlovák zsoltárfordítása ..., s. 20 – 21.
27	 CSÁJI, P. Rákóczi András 1752. évi szlovák zsoltárfordítása..., s. 18; KIRÁLY, P. A keletszlovák 

nyelvjárás nyomtatott emlékei. Budapest: Akadémiai kiadó, 1953, s. 15.
28	 CSÁJI, P. Rákóczi András 1752. évi szlovák zsoltárfordítása ..., s. 18; KIRÁLY, P. A keletszlovák 

nyelvjárás nyomtatott emlékei. Budapest: Akadémiai kiadó, 1953, s. 15.
29	 KIRÁLY, P. A keletszlovák nyelvjárás nyomtatott emlékei. Budapest: Akadémiai kiadó, 1953, s. 29.



80

Annamária KÓNYOVÁ

Pre náboženský život veriacich v slovenských cirkevných zboroch boli však 
aspoň také dôležité ako agenda a  katechizmus aj ďalšie knihy, predovšetkým 
spevníky a modlitebné knižky. Keďže až do polovice 18. storočia neexistujú žiad-
ne správy o tom, akú praktickú cirkevnú literatúru farári v slovenských zboroch 
používali, možno sa iba domnievať, že mali k dispozícii buď evanjelické knihy 
v  biblickej češtine, alebo vlastné či od predchodcov v  úrade prevzaté rukopis-
né preklady z maďarčiny. Vo farnostiach so zmiešaným obyvateľstvom používali 
najskôr maďarskú literatúru, ktorej rozumela iste i  veľká časť slovenských ve-
riacich. Z už uvedených dôvodov bolo však v polovici 18. storočia nevyhnutné 
poskytnúť farárom a veriacim slovenských zborov základnú literatúru, čo pod-
poroval aj superintendent, hlavný kurátor a ďalšie cirkevné štruktúry, a to nielen 
z Predtiského dištriktu.

Tento problém bol vyriešený vydaním piatich bohoslužobných kníh v Debre-
cíne v rokoch 1750, 1752 a 1758. Ich autormi boli: malčický reformovaný farár 
Juraj Jesenius,30 bánovecký farár Andrej Spátzay a  rakovecký zemepán Andrej 
Rákóczi. Ich mená však v čase vydania všetkých piatich tlačí boli utajené a neob-
javili sa ani na neskorších vydaniach týchto kníh. Andrej Spátzay, ktorý pôsobil 
vo viacerých slovenských cirkevných zboroch (Malčice, Bánovce, Vŕbnica), pre-
ložil a do tlače pripravil Hlasz pobosnoho spéványa to jeszt Pésnye kresztzanszke 
na rocsné svjátki, i k jinsím svetim prilesitosztem szporádane (1752). V knihe je 
označený iniciálami A. S. Tie isté iniciály sú uvedené aj pri jednej z modlitieb 
v modlitebnej knižke Radosztz sértza pobosnoho to jeszt: Modlidbi ranné a vec-
serne, na jeden tédzeny, i insích málo, v chtorich pobosni tslovek z duchovnú ra-
dosztzu szlúsi Bohu vecsnomu (1758), Spátzay bol tak autorom iba jednej z nich, 
ostatné pochádzajú od rôznych reformovaných kazateľov pôsobiacich v sloven-
ských cirkevných zboroch. Zostavil ich a do tlače pripravil ďalší z prekladateľov, 
označený iniciálami N. N. Ten istý autor je označený aj ako prekladateľ Agendy, 
čiže Agenda ecclesiarum reformatarum to jeszt: Szprava jakbi se malo v eklezijich 
reformatskich krisztzitz, Kristusovu vetseru viszluhovatz, novich manselov prisa-
hatz, tich chtori prepituju eccleziju rozhresovatz (1758). Na to, že za iniciálami 
N. N. a A. S. sa  skrývali malčický farár Juraj Jessenius a bánovecký farár An-
drej Spátzay, upozornil v druhej polovici storočia jeho nástupca v úrade Samuel 
Liszkay, ktorý zároveň poukázal na to, že ďalšia z kníh Svetoho Dávida králya 
a  proroka szto i pedzesátz soltári (1752), bola v  Jesseniovej dobe už preložená. 
Autor prekladu však v nej uvedený nie je. Jeho meno odhalila len pohrebná kázeň 
Štefana Bányaiho za Andrejom Rákóczim z r. 1754. Rákócziho preklad knihy žal-
tárov Alberta Molnára zo Senca Jessenius iba upravil a pripravil na vydanie. Nie 
celkom známy je dodnes autor prekladu katechizmu s názvom Mali Katechismus 
to jeszt: Véri kresztzánszkej gruntóvnich tslénkov zalosení Fundament (1750), kto-
rý tiež nie je v knihe nijako označený. Najpravdepodobnejšie ním bol Jessenius, 

30	 Bol potomkom českých exulantov Jednoty bratskej, vyštudoval na reformovanom kolégiu 
v Debrecíne a za kňaza ho ordinoval tiež potomok českých exulantov Ján Valesius. Pôsobil v Ma-
lom Kieri, neskôr kvôli zatykaču Miestodržiteľskej rady kvôli zakladaniu novej cirkvi sa presťa-
hoval na východ krajiny. LÉVAI, A. Život a  dielo Jána Antona Valesia na základe niekoľkých 
aspektov. In Kapitoly k dejinám konfesionálneho vývinu východného Slovenska v ranom novoveku 
(ed. Annamária Kónyová). Prešov: Vydavateľstvo Prešovskej univerzity, 2015, s. 239 – 245.



81

Abrahám Vay a slovenskí reformovaní veriaci v 18. storočí

ktorý však mohol využiť aj staršie rukopisné preklady katechizmu, už skôr pou-
žívané v slovenských cirkevných zboroch.31

Veľkú zásluhu na vydaní piatich kníh musela mať sama superintendencia, kto-
rá objednala ich vytlačenie v Debrecíne. Napokon, zrejme preto sa mesto Debre-
cín rozhodlo najmenej dve z nich (Hlasz pobosného spévanya a Mali katechis-
mus) vydať na vlastné náklady. Kniha Radosztz sértza pobosnoho bola vydaná 
v počte 400 kusov z výnosu zbierky veriacich, iste najmä zemanov zo slovenských 
zborov.32 Nie je známe, kto financoval náklady na vydanie knihy Svetoho Dávida 
králya a proroka szto i pédzesatz soltári, je však pravdepodobné, že to bol sám 
autor prekladu Andrej Rákóczi, azda spolu s ďalšími zemanmi.

Vydanie piatich bohoslužobných kníh vo východoslovenskom nárečí malo 
pre slovenských kalvínov v  Predtiskej superintendencii nesmierny význam. 
V nasledujúcom období, v druhej polovici 18. storočia im pomáhali nielen pri 
službách Božích, vyučovaní, katechizácii, ale aj pri zachovaní vlastnej viery na 
periférii rozšírenia kalvinizmu, v každodennej konfrontácii s pokračujúcou re-
katolizáciou.

Nemenej dôležitou bola pre existenciu slovenských reformovaných zborov 
aj finančná pomoc najchudobnejším slovenským cirkevným zborom. Slovenské 
zbory tým, že boli malé, boli zároveň aj pomerne zle materiálne zabezpečené, 
nemali dostatok financií na platenie si kazateľa, alebo vydržiavanie farnosti, školy 
a pod., čo samozrejme odrádzalo potencionálnych kazateľov do týchto zborov. 
A zbory bez kazateľov a vhodného materiálneho zabezpečenia boli taktiež oveľa 
ľahšie náchylné na konverziu. Ani tento problém nebol pre vedenie reformova-
nej cirkvi na území Predtiskej superintendencie neznámy. Aj v  tomto prípade 
mal veľkú zásluhu hlavný kurátor Abrahám Vay. Na jeho podnet vyhlásil Martin 
Csáji predtiský superintendent v roku 1758 v celom dištrikte zbierku na pomoc 
najchudobnejším slovenským zborom, a to vo Vajkovciach, Milhostove a Jenkov-
ciach. Už v nasledujúcom roku bola na konvente založená fundácia pre vajkovské-
ho farára, na ktorej sa podieľal superintendent a všetky senioráty.33

Abrahám Vay ako jeden z  najbohatších zemanov na severovýchode kraji-
ny a zároveň popredný predstaviteľ reformovanej cirkvi sa významnou mierou 
zaslúžil o  upevnenie pozícií reformovanej konfesie. Exponoval sa ako ochran-
ca všetkých reformovaných veriacich, vrátane slovenských kalvínov, ktorí práve 
vďake jeho iniciatívam získali stabilnejšie a  priaznivejšie podmienky pre svoju 
existenciu. Vďaka tomu dokázali slovenskí reformovaní veriaci odolať náporu re-
katolizácie, a tým prečkať nástrahy 18. storočia, dokonca zotrvať do súčasnosti. 

31	 CSÁJI, P. Rákóczi András 1752. évi szlovák zsoltárfordítása..., s. 22 – 30; KIRÁLY, P. A kelet-
szlovák nyelvjárás nyomtatott emlékei. Budapest: Akadémiai kiadó, 1953, s. 40 – 52.

32	 KIRÁLY, P. A eletszlovák nyelvjárás nyomtatott emlékei. Budapest: Akadémiai kiadó, 1953, s. 
53 – 58. Možno tak predpokladať, že v rovnakom náklade (400 kusov) vyšli aj ďalšie knižky.

33	 KIRÁLY, P. A keletszlovák nyelvjárás nyomtatott emlékei. Budapest: Akadémiai kiadó, 1953, s. 18.



82

SLOVENSKÉ KULTÚRNE DEDIČSTVO 
V POVEDOMÍ A ŽIVOTE ZAHRANIČNÝCH SLOVÁKOV

Viliam JUDÁK – Ľubomír HLAD – Marian ŠURÁB – 
– Jozef KRUPA – Patrik MATURKANIČ1

Slovak Cultural Heritage in the Consciousness and Life of Slovakians Abroad
The significance of cultural heritage for the identity of individuals and nations is increasing-
ly emphasized today, including in the context of Slovak communities living abroad. Slovak 
cultural heritage, encompassing traditions, linguistic legacy, and historical symbols, plays 
a crucial role in preserving national identity beyond Slovakia‘s borders. As part of an inter-
national quantitative research study conducted between November 2023 and January 2024, 
data were collected from 630 respondents, including men and women of various age groups, 
religious affiliations, educational backgrounds, and places of residence. The study focused 
on significant Slovak expatriate communities in diverse regions, such as North and South 
America, Australia, and primarily European countries. The main objective of the study was 
to explore how Slovaks living abroad perceive their cultural heritage and how this perception 
influences their identity and relationship with their homeland.
Keywords: Slovak expatriates, cultural heritage, identity, traditions, language.

Úvod
Význam slovenského kultúrneho dedičstva v zahraničí je kľúčový nielen pre 

udržiavanie identity Slovákov, ktorí žijú mimo svojej domoviny, ale aj pre posilňo-
vanie ich kultúrneho spojenia so Slovenskom a zachovanie historických hodnôt 
pre budúce generácie.2 Prejavuje sa v niekoľkých oblastiach. Patrí medzi ne udr-
žiavanie národnej identity a kultúrneho dedičstva (tradície, jazyk, folklór, zvyky, 
náboženské hodnoty atď.), kultúrnospoločenské podujatia (festivaly, koncerty, 
divadelné predstavenia, výstavy), ktoré sa obvykle konajú v slovenských kultúr-
nych inštitúciách. Ojedinelé miesto tu zastáva jazyková kontinuita a vzdelávanie 
v slovenskom jazyku, ktoré sa špecifickým spôsobom premieta do už vyššie uve-
dených oblastí v súvislosti so správnym využitím v cudzojazyčných kultúrach.3

Slovenské kultúrne dedičstvo v  zahraničí, kde v  súčasnosti žije takmer 1,8 
milióna mužov a žien hlásiacich sa k  slovenským predkom, má okrem spomí-

1	 Korešpondenčný autor.
2	 LENOVSKÝ, L. – SLOBODOVÁ NOVÁKOVÁ, K. Ľudová religiozita ako kultúrotvorný, iden-

tifikačný a revitalizačný nástroj v prostredí zahraničných Slovákov. In Historia Ecclesiastica 
2023, roč. 14, č. 1, s. 150 – 167.

3	 STRANOVSKÁ, E. Tolerance of ambiguity in foreign language. In XLinguae 2013, roč. 6, č. 1, 
s. 14 – 22; MUNKOVÁ, D. – STRANOVSKÁ, E. – SARMÁNY-SCHULLER, I. – MÜGLOVÁ, 
D. Personal need for structure and reading comprehension in a  foreign language. In Studia 
Psychologica 2014, roč. 56, č. 3, s. 199 – 214; BAGHANA, J. – NOVÁKOVÁ SVOBODOVÁ, K. – 
VOLOSHINA, T. – QI, W. – PAVLÍKOVÁ, M. Language and Cultural Peculiarities of Gender 
Realisation. In Journal of Education Culture and Society 2022, 13, č. 2, s. 531 – 548.

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 1



83

Slovenské kultúrne dedičstvo v povedomí a živote zahraničných Slovákov

naných historických hodnôt aj praktický význam.4 Udržiavanie kultúrnej konti-
nuity, jazyka, tradícií a zvyklostí pomáha posilňovať národnú identitu a zároveň 
vytvárať silnú komunitu, ktorá poskytuje most medzi Slovenskom a generáciami 
zahraničných slovenských komunít. Kultúrne dedičstvo tak nie je iba pamiatkou 
na minulosť, ale aj aktívnym a živým prvkom, ktorý má stále veľký význam pre 
dnešných a budúcich Slovákov po celom svete. Spomenutý fenomén dlhoročne 
pozorujeme napríklad v aplikačnej rovine cyrilo-metodskej úcty.5

Cieľ štúdie
Hlavným cieľom štúdie bolo preskúmať, akým spôsobom vnímajú Slováci 

žijúci v zahraničí svoje kultúrne dedičstvo a ako toto vnímanie ovplyvňuje ich 
identitu a vzťah k domovine.6

Čiastkové ciele (hypotézy) skúmané pomocou Pearsonovho chí-kvadrát testu:
•	 Líšia sa výrazne odpovede žien a mužov?
•	 Líšia sa odpovede výrazne podľa veku respondentov?
•	 Má vplyv na odpovede respondentov miesto ich bydliska?

Metóda
Výskumný dizajn
Výskumný dizajn štúdie bol zvolený s  ohľadom na cieľ a  dostupné metódy 

merania. Zvolili sme neexperimentálny výskumný plán – porovnávacie štú-
dium – a výsledky získané na základe meraní sme analyzovali pomocou základ-
ných deskriptívnych a  inferenčných štatistických metód. Výskumný súbor bol 
získaný prostredníctvom účelového odberu vzoriek. Ako cieľové skupiny, ktoré 
sme porovnávali, sme vybrali Slovákov žijúcich v zahraničí. Výskum prebiehal 
tri mesiace od novembra 2023 do januára 2024 online distribúciou prístupových 
údajov k výskumnému dotazníku.

Metódy štatistického spracovania
Výsledky boli skúmané prostredníctvom popisnej štatistiky, kontingenčných 

tabuliek a pomocou testu nezávislosti premenných v kontingenčnej tabuľke. Test 
4	 Najväčšiu skupinu Slovákov žijúcich v  zámorí tvorí slovenská diaspóra a  potomkovia (poli-

tického) vysťahovalectva a  exilu v  Spojených štátoch amerických (790  000). V  Európe zase 
najviac zastúpenú komunitu Slovákov, vrátane slovenskej diaspóry, zaznamenávame vo Veľkej 
Británii/Írsko (200 000) a v Českej republike (200 000). Viac: https://www.uszz.sk/krajania/

5	 IVANIČ, P. – KRAMAREKOVÁ, H. – KROGMANN, A. – GREŽO, H. – PETRIKOVIČOVÁ, L. 
Potential of the European Cultural Route of Saints Cyril and Methodius for the Development 
of Cultural Tourism. In International Journal of Religious Tourism and Pilgrimage 2023, roč. 
11, č. 4, s. 15 – 30; IVANIČ, P. – HETÉNYI, M. Invitation, arrival and activities of the byzan-
tine missionaries in great Moravia. In European Journal of Science and Theology 2017, roč. 13, 
č. 3, s. 27 – 34; KONDRLA, P. – MAJDA, P. – KRÁLIK, R. – MÁHRIK, T. Transformations 
of cyrillo-methodian tradition in contemporary religiosity. In Konštantínove listy 2022, roč. 
15, č. 2, s. 149 – 159; MATURKANIČ, P. – TOMANOVÁ ČERGEŤOVÁ, I. – PŘIBYLOVÁ, D. 
Cyrilometodějská tradice v pojetí české společnosti 21. století. In Konštantínove listy 2022, roč. 
15, č. 1, s. 161 – 176.

6	 LENOVSKÝ, L. Z výskumu kultúrotvorných, identifikačných a revitalizačných procesov v pro-
stredí vybraných slovenských a  česko-slovenských komunít v Argentíne. In Slavica Slovaca 
2023, roč. 58, č. 3, s. 445 – 459; JAVOR, M. Začiatky Slovenského Katolíckeho Sokola v Severnej 
Amerike. Historia Ecclesiastica 2023, roč. 14, č. 2, s. 62 – 77.



84

Viliam JUDÁK – Ľubomír HLAD – Marian ŠURÁB –  
Jozef KRUPA – Patrik MATURKANIČ

nezávislosti premenných predpokladá, že náhodné premenné X a Y sú nezávislé, 
teda hodnoty jednej premennej neovplyvňujú hodnoty druhej premennej. Závis-
losť medzi premennými môže byť buď jednostranná (asymetrická) alebo vzájom-
ná (symetrická), kedy sa obe premenné ovplyvňujú navzájom. Pre testovanie ne-
závislosti dvoch kategoriálnych premenných v kontingenčnej tabuľke bez ohľadu 
na smer ich závislosti bol použitý Pearsonov chí kvadrát test. Nulová hypotéza 
testu predpokladá, že obe premenné sú na sebe nezávislé. Uvedenú hypotézu tes-
tujeme na určenej hladine významnosti α, kde premenné sú nezávislé, na rozdiel 
od alternatívy, kde medzi premennými existuje závislosť. Hypotézy zapíšeme na-
sledujúcim spôsobom:

kde označuje frekvencie v kontingenčnej tabuľke, i = 1, 2, …, r označuje ka-
tegórie premennej X  a  j  = 1, 2, …, s  označuje kategórie premennej Y. Testové 
kritérium χ2 je definované ako:

kde χ2≈ χ2 [(r-1) (s-1)]. Čím väčšie sú rozdiely medzi kategóriami skúmaných 
premenných, tým väčšie je testovacie kritériumχ2.

Predpokladom použitia tohto testu je, aby teoretické frekvencie, kde je menej 
ako 5 pozorovaní, tvorili menej ako 20 % polí kontingenčnej tabuľky. Jednotlivé 
kategórie premenných možno zlučovať, aby tento predpoklad bol splnený. Údaje 
boli spracované pomocou štatistického programu SPSS (verzia 23) a MS Office 
Excel.

Výskumný súbor
Údaje sa zbierali od novembra 2023 do januára 2024. Celkovo bolo opýtaných 

630 respondentov, z toho 40,5 % mužov (N = 255) a 59,5 % žien (N = 375).

Jazyk vypĺňania dotazníkov
Možnosti odpovedí (N) (%)
SVK 585 92,8
ENG 15 2,4
ESP 30 4,8
Celkom 630 100



85

Slovenské kultúrne dedičstvo v povedomí a živote zahraničných Slovákov

Pohlavie
Možnosti odpovedí (N)  (%)
Muž 255 40,5
Žena 375 59,5
Celkom 630 100,0

Zastúpenie vekových skupín
Možnosti odpovedí (N)  (%)
15 – 25 rokov 116 18,4
26 – 40 rokov 125 19,8
41 – 60 rokov 273 43,3
61 – 74 rokov 79 12,6
75 – 90 rokov 37 5,9
Celkom 630 100,0

Náboženské vyznanie
Možnosti odpovedí (N)  (%)
Bez vyznania 92 14,6
Kresťanské 480 76,2
Židovské 11 1,7
Východné náboženstvo a podobné 10 1,6
Svoja vlastná viera 32 5,1
Iné 5 0,8
Celkom 630 100,0

Najvyššia úroveň vzdelania
Možnosti odpovedí (N)  (%)
Základné vzdelanie 55 8,7
Stredoškolské vzdelanie bez maturity 49 7,8
Stredoškolské vzdelanie s maturitou 154 24,4
Vyššie odborné vzdelanie 33 5,2

Vysokoškolské vzdelanie 270 42,9

Postgraduálne vzdelanie (MBA, BBA, DBA, MSc, LL.M...) 26 4,1

Postgraduálne vedecké vzdelanie (PhD., Prof...) 43 6,9
Celkom 630 100,0

Miesto bydliska (kontinent)
Možnosti odpovedí (N)  (%)
Európa 527 83,7
Ázia 10 1,6
Severná Amerika 33 5,2
Južná Amerika 31 4,9
Afrika 11 1,7
Austrália 18 2,9
Celkom 630 100,0



86

Viliam JUDÁK – Ľubomír HLAD – Marian ŠURÁB –  
Jozef KRUPA – Patrik MATURKANIČ

Miesto bydliska (počet obyvateľov)
Možnosti odpovedí (N)  (%)
Do 1 000 obyvateľov 80 12,7
1,001 až 5,000 obyvateľov 125 19,8
5,001 až 20,000 obyvateľov 103 16,4
20,001 až 100,000 obyvateľov 121 19,2
Viac ako 100 000 obyvateľov 201 31,9
Celkom 630 100,0

Výsledky
Meracie prístroje
V našom výskume sme nepoužili štandardizované dotazníky. Vytvorili sme 

sociometrický dotazník, ktorý obsahoval aj požiadavky na základné demogra-
fické údaje. Účastníci odpovedali na štyri otázky. V nasledujúcej časti uvádzame 
údaje vo frekvenčných tabuľkách. Pri druhej otázke mali respondenti možnosť 
označiť väčší počet odpovedí, preto výsledky uvádzajú okrem absolútnej (N) aj 
relatívnu frekvenciu vzhľadom na počet respondentov (%).
A)	 Do akej miery ovplyvňuje slovenská kultúra a jej tradície (zvyky) váš ži-

vot?
Možnosti odpovedí (N)  (%)
Veľmi pozitívne 259 41,1
Skôr pozitívne 199 31,6
Neutrálne 137 21,8
Skôr negatívne 7 1,1
Veľmi negatívne 0 0
Neviem/nechcem odpovedať 28 4,4
Celkom 630 100,0

B)	 Čo sa vám vybaví najvýraznejšie pri spomienke na slovenskú kultúru a jej 
aktivity?

 Možnosti odpovedí  (N)  (%) Relatívna frekvencia daná 
počtom respondentov (%)

Záujem o vzdelanie v slovenskom jazyku 264 22,5 41,9
Slovenské bohoslužby a cirkevné sviatky 249 21,2 39,5
(Česko)slovenská kinematografia + hudba 249 21,2 39,5
Slovenská gastronómia (slovenské jedlá) 268 22,9 42,5
Záujem o slovenské zahraničné celebrity 85 7,3 13,5
Neviem/nechcem odpovedať 57 4,9 9
Celkom 1172 100,0  



87

Slovenské kultúrne dedičstvo v povedomí a živote zahraničných Slovákov

C)	 Poznáte historické obdobie, v ktorom sa prvýkrát spomína slovanská 
hlaholika, ktorá je základom kultúry a vzdelanosti Veľkej Moravy?

Možnosti odpovedí (N)  (%)
6. storočie 93 14,7
9. storočie 384 60,9
12. storočie 32 5,1
15. storočie 6 1,0
Neviem/nechcem odpovedať 115 18,3
Celkom 630 100,0

	
D)	 Aká je Vaša úroveň ovládania slovenského jazyka?
 Možnosti odpovedí (N)  (%)
A1 – začiatočník 51 8,1
A2 – pokročilý začiatočník 55 8,7
B1 – mierne pokročilý 61 9,7
B2 – pokročilý 89 14,1
C1 – veľmi pokročilý 150 23,8
C2 – expert 224 35,6
Celkom 630 100,0

Výsledky závislostí
Porovnanie podľa pohlavia
Výsledky výskumu ukazujú, že existuje významný rozdiel medzi pohlaviami 

v oblasti vnímania vplyvu slovenskej kultúry a  jej zvykov na život responden-
tov. Ženy častejšie ako muži uvádzajú, že slovenská kultúra a jej zvyky majú na 
ne výrazne pozitívny vplyv, čo môže mať niekoľko príčin. Možné dôvody roz-
dielu nachádzame v tradičných slovenských zvykoch a hodnotách, ktoré môžu 
byť pre ženy atraktívnejšie. Často zahŕňajú starostlivosť o  rodinu, udržiavanie 
domácnosti, slávnostné príležitosti a ďalšie aspekty, ktoré sú tradične považo-
vané v  mnohých kultúrach za ženské úlohy. Ženy môžu viac vnímať hodnotu 
a význam tradícií, čo môže viesť k pozitívnejšiemu hodnoteniu vplyvu slovenskej 
kultúry na ich život.

P-hodnota 0,001 z Pearsonovho chí-kvadrát testu ukazuje, že rozdiel medzi 
ženami a mužmi v hodnotení vplyvu slovenskej kultúry a zvykov je štatisticky 
významný. Rozdiel teda nie je náhodný a je pravdepodobne spôsobený faktormi 
súvisiacimi s pohlavím.

Porovnanie podľa veku
Výsledky výskumu poukazujú na zaujímavé rozdiely medzi vekovými skupi-

nami, ako v oblasti jazykových zručností, tak v hodnotení vplyvu slovenskej kul-
túry a zvykov na život respondentov.

Muži a ženy vo vekových skupinách 26 – 40 rokov vykazujú lepšiu znalosť 
slovenčiny ako starší respondenti (vo vekovej skupine 75 – 90 rokov). Uvedený 
trend môže byť vysvetlený tým, že mladšia generácia pravdepodobne vyrastala 



88

Viliam JUDÁK – Ľubomír HLAD – Marian ŠURÁB –  
Jozef KRUPA – Patrik MATURKANIČ

v čase, keď význam slovenského jazyka bol intenzívnejšou súčasťou ich každo-
denného života. 

Respondenti vo vekovej skupine 41 – 60 rokov uvádzali výrazne častejšie ako 
ostatné skupiny, že slovenská kultúra a jej zvyky na nich majú kladný vplyv. Ľu-
dia v tomto vekovom období sú v životnej fáze, kedy môžu mať silné prepojenie 
s tradičnými hodnotami a zvykmi, pretože často majú rodiny, vychovávajú deti 
a aktívne udržujú kultúrne tradície. Kultúra a zvyky sú v tejto vekovej skupine 
často vnímané ako súčasť stabilného, ​​rodinného a komunitného života. 

Najstaršia generácia (75 – 90 rokov) mohla byť viac vystavená vplyvom iných 
jazykov, najmä počas obdobia, keď Slováci žili v zahraničí pod vplyvom rôznych 
politických režimov alebo v štátoch, kde bol dominantný iný jazyk. Táto generá-
cia možno neudržovala taký silný kontakt so slovenčinou v každodennom živote, 
čo mohlo viesť k horšej úrovni jej znalosti. Starší ľudia môžu vnímať kultúrne 
zvyky a tradície skôr ako súčasť minulosti, a teda menej relevantné pre ich kaž-
dodenný život.1

P-hodnota 0,000 pre Pearsonov chí-kvadrát test v oboch prípadoch ukazuje 
na vysoko signifikantný rozdiel medzi vekovými skupinami, čo potvrdzuje, že 
rozdiely v ovládaní slovenčiny a hodnotení vplyvu slovenskej kultúry nie sú ná-
hodné a sú štatisticky významné.

Porovnanie podľa veľkosti miesta bydliska
Výsledky výskumu naznačujú, že existuje výrazná korelácia medzi miestom 

bydliska a úrovňou ovládania slovenčiny medzi respondentmi. Respondenti žijú-
ci vo väčších mestách (s viac ako 100 000 obyvateľmi) vykazujú lepšie jazykové 
zručnosti v  slovenčine ako tí, ktorí žijú v menších dedinách s menej ako 1000 
obyvateľmi. Uvedený rozdiel môže mať niekoľko príčin, ako sú napríklad mož-
nosti vzdelávania, vrátane jazykových kurzov, škôl, kultúrnych podujatí, a komu-
nitných organizácií, ktoré podporujú vyučovanie slovenčiny. V  mestách môže 
byť väčšia expozícia slovenčine, a to nielen v rodinnom, ale aj verejnom živote 
(napríklad v kultúrnych a náboženských inštitúciách). Respondenti v spomenu-
tých oblastiach majú často väčší prístup k literatúre, médiám a komunitným ak-
tivitám v slovenčine.

P-hodnota z Pearsonovho chí-kvadrát testu 0,000 indikuje, že rozdiel v ovlá-
daní slovenčiny medzi respondentmi žijúcimi vo väčších mestách a na dedinách 
je štatisticky vysoko signifikantný. To znamená, že rozdiel nie je náhodný a  je 
pravdepodobne dôsledkom faktorov súvisiacich s miestom bydliska (viď kvalita 
života).2

1	 PAĽA, G. – GAŽIOVÁ, M. – GRUBER, J. – APAKINA, L. – LESKOVÁ, A. Psychological-Social 
Attitudes of Seniors Towards Stressful Situations in the Home Environment. In Journal of 
Education Culture and Society 2024, roč. 15, č. 2, s. 563 – 580.

2	 PETRIKOVIČOVÁ, L. – KURILENKO, V. – AKIMJAK, A. – AKIMJAKOVÁ, B. – MAJDA, 
P. – ĎATELINKA, A. – BIRYUKOVA, Yulia – HLAD, Ľ. – KONDRLA, P. – MARYANOVICH, 
D. – IPPOLITOVA, L. – ROUBALOVÁ, M. Is the Size of the City Important for the Quality 
of Urban Life? Comparison of a Small and a Large City. In Sustainability 2022, roč. 14, č. 23, 
15589.



89

Slovenské kultúrne dedičstvo v povedomí a živote zahraničných Slovákov

Diskusia
Prvá výskumná otázka znela: „Do akej miery ovplyvňuje slovenská kultúra 

a jej tradície (zvyky) váš život?“ Dospeli sme k presvedčivému záveru, že prevažná 
časť našich respondentov (41 – 60 rokov a prevažne ženy) je ovplyvnená pozitív-
nym spôsobom (72,7 %). Z pohľadu zahraničných Slovákov zohrávajú slovenská 
kultúra a tradície dôležitú úlohu. Poskytujú silný pocit identity a spojenia s rod-
nou krajinou. Hovoríme tu napríklad o rôznorodých oslavách, ľudových zvykoch, 
folklóre a  piesňach, ktoré vytvárajú silný emocionálny základ dávajúci zmysel 
a pocit kontinuity s minulosťou. Špecifické miesto tu zastáva významná oblasť 
transcendentného uvažovania,3 ktoré sa premieta v aktívnej účasti slovenských 
krajanov na bohoslužbách a náboženských rituáloch v slovenskom jazyku.

Neutrálnym spôsobom sa vyjadrila pätina opýtaných (21,8 %), čo tiež môže 
vypovedať o integrácii do nového prostredia a príležitosti obohatenia o iné kul-
túrno-filozofické perspektívy.4 Integrácia prináša nové skúsenosti. Tradície sa 
môžu pri adaptácii a prispôsobovaní dostať do pozadia. Do tejto skupiny môžeme 
zaradiť aj respondentov, ktorí nevedeli alebo nechceli odpovedať (4,4 %). Takmer 
zanedbateľným počtom (1,1 %) bola zastúpená negatívna odpoveď, ktorá mohla 
byť spôsobená akousi frustrujúcou nostalgiou a vzdialenosťou. Opýtaní nemôžu 
byť súčasťou každodenného života, ktorý kedysi oni sami alebo ich predkovia žili.

V druhej otázke sme sa pýtali: „Čo sa vám vybaví najvýraznejšie pri spomien-
ke na slovenskú kultúru a jej aktivity?“ Mohla vyvolať silné emocionálne väzby 
na slovenskú identitu a tradície, ktoré našim respondentom pripomínajú ich rod-
né korene. Majú pre nich osobitný význam a sú spojením s prvkami tvoriacimi 
slovenskú kultúru. Z výsledkov vyplynulo, že v prípade štyroch oblastí „sloven-
skej kultúry“ došlo k takmer pätinovej zhode (pripomíname, že naši respondenti 
mohli uviesť až tri možnosti). Išlo o nasledovné štyri oblasti: Záujem o vzdela-
nie v slovenskom jazyku (22,5 %), Slovenské bohoslužby a cirkevné sviatky (21,2 
%), (Česko)slovenská kinematografia + hudba (21,2 %) a Slovenská gastronómia/
slovenské jedlá (22,9 %). Ďalšou vybranou skupinou bol Záujem o slovenské za-

3	 FARBÁK, M. – PLAŠIENKOVÁ, Z. A New Perspective on Humanity in the Cosmic Future: 
A Critical Reflection on Some Transhumanist Visions. In Human Affairs 2023, roč. 33, č. 2, s. 
210 – 223; MÁHRIK, T. – KRÁLIK, R. Divine Command Theory – Potentiality and Limits. In 
Journal of Education Culture and Society 2024, roč. 15, č. 1, s. 19 – 28; KONDRLA, P. Apopha-
tic theology, philosophy of dialogue and communication perspectives. In European Journal 
of Science and Theology 2016, roč. 12, č. 1, s. 117 – 128; PLAŠIENKOVÁ, Z. – FARBÁK, M. 
– SMOLKOVÁ, Eva. Quality of Life from a Transhumanist Perspective. In Studia Ecologiae 
et Bioethicae 2022, roč. 20, č. 4, s. 15 – 23; KRÁLIK, R. – TÖRÖK, L. Concept of relationship 
God-man in Kierkegaard’s writing ‘what we learn from the lilies in the field and from the birds 
in the air’. In European Journal of Science and Theology 2016, roč. 12, č. 2, s. 65 – 74; ROU-
BALOVÁ, M. – MATURKANIČ, P. – BURSOVÁ, J. – KONDRLA, P. – ZIMNY, J. Sabat jako 
projekce svobody v Tanachu a rabinskem judaismu. In XLinguae 2022, roč. 15, č. 1, s. 148 – 
159; VALČOVÁ, K. – VALČO, M. Faith as a Cornerstone: Resilience, Adaptation, and Cultural 
Cohesion in Slovak Immigrant Communities in Canada. In Slavica Slovaca 2023, roč. 58, č. 
3, s. 530 – 546; TKÁČOVÁ, H. Pastoral Reflection on Depictions of Contemporary Religious 
Subcultures in Online Discussions: An Analysis of Stereotypes (A Case Study from Slovakia). 
In Religions 2024, roč. 15, č. 10, 1218.

4	 KONDRLA, P. – LOJAN, R. – MATURKANIČ, P. – BIRYUKOVA, Y.N. – MASTRAPA, E.G. 
The Philosophical Context of Curriculum Innovations with a Focus on Competence Develop-
ment. In Journal of Education Culture and Society 2023, roč. 14, č. 2, s. 78 – 92.



90

Viliam JUDÁK – Ľubomír HLAD – Marian ŠURÁB –  
Jozef KRUPA – Patrik MATURKANIČ

hraničné celebrity ku ktorým sa prihlásilo 7,3 % respondentov. Aj pri tejto otáz-
ke sme zaregistrovali neznalosť alebo nezáujem odpovedať (4,9 %), čo môže byť 
spôsobené dôvodmi uvedenými vyššie. Na základe celkového počtu 1 172 odpo-
vedí konštatujeme, že každá z týchto oblastí pripomína rôzne aspekty slovenskej 
kultúry, ktoré majú stále silné zastúpenie v životných príbehoch zahraničných 
Slovákov, pričom ich spájajú s domovom, hoci väčšinou žijú ďaleko od neho. 

Usúdili sme, že kultúra, ktorá je zakorenená v jazyku, viere, jedle, umení a vý-
znamných osobnostiach, tvorí silnú súčasť slovenskej identity a má trvalý vplyv 
na každodenný život.

Ďalšia otázka bola zameraná na dejinné začiatky slovanskej kultúry. Našich 
respondentov sme sa pýtali: „Poznáte historické obdobie, v ktorom sa prvýkrát 
spomína slovanská hlaholika, ktorá je základom kultúry a vzdelanosti Veľkej Mo-
ravy?“5 Nebolo veľkým prekvapením, keď sme na základe vyhodnotenia výsled-
kov zistili, že viac než polovica všetkých opýtaných odpovedala správne (60,9 %). 
Podiel respondentov, ktorí odpovedali nesprávne alebo nechceli odpovedať bol 
39,1 %. Konštatujeme, že rovnako nejde o zanedbateľné číslo. Preto chceme na 
tomto mieste hľadať adekvátne príčiny. Prečo niektorí Slováci v zahraničí nemajú 
základné znalosti o historickom období, v ktorom bola prvýkrát spomenutá slo-
vanská hlaholika a význam Veľkej Moravy pre vznik slovanskej kultúry a vzde-
lanosti?6 Je zrejmé, že pre niektorých Slovákov žijúcich v zahraničí nemusí byť 
história Veľkej Moravy a hlaholika priamou súčasťou ich každodenného života. 
Mnohí Slováci, ktorí sa usadili mimo Slovenska, môžu mať skôr osobné alebo 
praktické záujmy. Hlbšie historické štúdium môže byť pre nich sekundárne. Pre 
niekoho, kto žije priamo na Slovensku, alebo v Česku, je história Veľkej Moravy 
a jej kultúrne dedičstvo súčasťou vzdelávacieho systému a národnej identity. Na 
druhej strane pre Slovákov v  diaspórach to môže byť menej relevantná téma. 
Ďalej je tu skutočnosť, že Slováci, ktorí žijú v zahraničí dlhšiu dobu, môžu byť vy-
stavení iným kultúram a jazyku, čo môže viesť k určitému oslabovaniu pôvodnej 
národnej a kultúrnej identity. Ak kladú väčší dôraz na asimiláciu, môže sa stať, 
že nezískajú hlboké historické povedomie o význame Veľkej Moravy alebo hla-
holike, pretože sú zameraní na praktické aspekty života v zahraničí, ako je rodin-
ný život, zamestnanie, práca, školské povinnosti a pod. Aj napriek týmto a iným 
faktorom je pre mnohých Slovákov v zahraničí stále dôležité udržiavať spojenie 
s históriou a kultúrnym dedičstvom. Napríklad formou kultúrnych a vzdeláva-
cích aktivít zameraných na slovanskú históriu, jazyk a tradičné hodnoty.

Nemenej dôležitým zistením u našich respondentov bola ich znalosť rodného 
jazyka. V  poslednej otázke sme sa pýtali na ich úroveň zvládania slovenského 
jazyka. Došli sme k záveru, že viac než polovica opýtaných (59,4 %) sa radí me-
dzi expertnú a veľmi pokročilú skupinu (C2+C1). Štvrtina mužov a žien (28,8 %) 
sa radí medzi pokročilých a mierne pokročilých (B2+B1). Medzi začiatočníkov 

5	 IVANIČ, P. Christianization of the territory of today‘s moravia and Slovakia before 863. In 
Bogoslovni Vestnik 2020, roč. 80, č. 3, s. 655 – 667; HETÉNYI, M. – IVANIČ, P. The role of Cy-
rillo-Methodian cult in the Slovak National Revival in the context of contacts with the Eastern 
Slavs. In Bylye Gody 2018, roč. 47, č. 1, s. 70 – 78.

6	 HETÉNYI, M. – IVANIČ, P. On problems with the perception of the Cyrillo-Methodian cult in 
the modern history of Slovakia. In Museology and Cultural Heritage 2017, roč. 5, č. 2, s. 77 – 91.



91

Slovenské kultúrne dedičstvo v povedomí a živote zahraničných Slovákov

(A2+A1) sa prihlásila takmer pätina respondentov (16,8 %). Viac na túto tému 
sme sa venovali v oddieloch: Porovnanie podľa veku a Porovnanie podľa veľkosti 
miesta bydliska.

Záver
Predložená medzinárodná empirická štúdia v kontexte svojho hlavného cieľa 

poukázala na Slovenské kultúrne dedičstvo v prostredí zahraničných Slovákov. 
Zistili sme, že jeho vnímanie ovplyvňuje a posilňuje ich národnú identitu a vzťah 
k rodnej krajine. Zdieľanie kultúrnych prvkov s ostatnými národnosťami prispie-
va k vzájomnému porozumeniu, rešpektu a edukačnému obohateniu.7 Výskum 
ukázal, že Slováci v  zahraničí sa prostredníctvom svojej kultúry odlišujú, ale 
zároveň sa stávajú aj súčasťou miestnych komunít, kde prezentujú svoje tradície 
a hodnoty. Týmto spôsobom silnou mierou udržiavajú svoju identitu a obohacujú 
aj kultúrnu mozaiku krajiny v ktorej žijú. Zároveň je potrebné zdôrazniť význam 
tradícií pre mladšiu generáciu.8 Šírenie kultúry prebieha aj formou využívania 
ponúkaných moderných technológií.9 Súhlasíme, že udržiavanie a  predávanie 
kultúrneho/filozofického dedičstva10 umožňuje mladým Slovákom vyrastajúcim 
(žijúcim) mimo Slovenska, lepšie pochopiť a vytvoriť si špecifický vzťah k svojmu 
pôvodu, aj keď sa nachádzajú v cudzojazyčnom multikultúrnom prostredí.11

7	 JAKUBOSKÁ, K. – JAKUBOVSKÁ, V. Culture of Reminiscence as a Part of Cultural Educa-
tion. In Journal of Education Culture and Society 2023, roč. 14, č. 1, s. 33 – 52; VAKHOVSKYI, 
L. Philosophy of Education and Pedagogy: Peculiarities of Interaction. In Journal of Educa-
tion Culture and Society 2023, roč. 14, č. 2, s. 19 – 29; POTOČÁROVÁ, M. Kultúrne kontexty 
kresťanskej tradície v pedagogike a v súčasných koncepciách mravnej výchovy na školách. In 
Slavica Slovaca 2024, roč. 59, č. 3, s. 585 – 595; PRESI, O. – DERVISHAJ, A. – LA RAGIONE, 
C. Perspectives of a Sustainable Intercultural and Inclusive Education to Shape Life-Changers 
of Tomorrow. In Journal of Education Culture and Society 2024, roč. 15, č. 2, s. 153 – 168.

8	 LESKOVÁ, A. – LENGHART, P. Post-Covid Media Behaviour Patterns of the Generation 
Z Members in Slovakia. In Journal of Education Culture and Society 2023, roč. 14, č. 1, s. 503-
513; LESKOVÁ, A. – YOCHANNA, M. Values and Education for Values of Today‘s Youth. In 
Journal of Education Culture and Society 2024, roč. 15, č. 2, s. 35 – 42.

9	 TKÁČOVÁ, H. – SLIVKA, D. Online Media, Civic Engagement, and the Prevention of Reli-
gious Radicalism: Together for an Inclusive Future (A View of Empirical Evidence). In Religi-
ons 2024, roč. 15, č. 1, 1; SHYSHAK, A. – CHAIKA, V. – SHCHERBIAK, I. – GAŽIOVÁ, M. 
– TVRDOŇ, M. Forming the Ability of Younger Students to Behave Safely on the Internet. In 
Journal of Education Culture and Society 2024, roč. 15, č. 1, s. 333 – 347; TKÁČOVÁ, H. Forms 
of prejudice about christians and social cohesion between university students in Slovakia: me-
dia as an essential part of the issue. In Journal of Education Culture and Society 2021, roč. 12, 
č. 1, s. 429 – 444.

10	 KOVALEVA, T.V. – PLAŠIENKOVÁ, Z. Socio-philosophical paradigmatic approaches to the 
typology of modern humanitarian expertise. In Vestnik Sankt-Peterburgskogo Universiteta, Fi-
losofiia i Konfliktologiia 2022, roč. 38, č. 3, s. 332 – 340.

11	 ALAVERDOV, E. The Diversity, Equity, and Inclusion in a Global Perspective. In Journal of 
Education Culture and Society 2023, roč. 14, č. 2, s. 49 – 56; MUNKOVÁ, D. – STRANOVSKÁ, 
E. – MUNK, M. Communication models in a foreign language in relation to cognitive style 
category width and power distance. In Frontiers in Psychology 2023, roč. 14, 1272370; HOR-
NÍČKOVÁ, M. – STRANOVSKÁ, E. Reading Competence in the second foreign language and 
its measurement. In Journal of Linguistic and Intercultural Education 2022, roč. 15, č. 3, s. 141 
– 152.



92

Viliam JUDÁK – Ľubomír HLAD – Marian ŠURÁB –  
Jozef KRUPA – Patrik MATURKANIČ

Financovanie štúdie
Tento výskum bol financovaný s podporou medzinárodného vedeckého pro-

jektu: APVV-22-0204: Religiozita a hodnoty trvalej udržateľnosti. Tento výskum 
bol tiež financovaný Agentúrou pre vedecké grantové projekty Ministerstva škol-
stva, vedy, výskumu a športu Slovenskej republiky a Slovenskou akadémiou vied, 
číslo grantu: VEGA 1/0262/25: Kérygmaticko-teologické a historické piliere vízie 
kresťanstva Jána Chryzostoma Korca ako prorocký korektív materializmu.

Literatúra
ALAVERDOV, Emilia. The Diversity, Equity, and Inclusion in a Global Perspective. In Journal of 

Education Culture and Society 2023, roč. 14, č. 2, s. 49 – 56.
BAGHANA, Jerome – NOVÁKOVÁ SVOBODOVÁ, Katarína – VOLOSHINA, Tatiana – QI, Wang 

– PAVLÍKOVÁ, Martina. Language and Cultural Peculiarities of Gender Realisation. In Journal 
of Education Culture and Society 2022, roč. 13, č. 2, s. 531 – 548.

FARBÁK, Michal – PLAŠIENKOVÁ, Zlatica. A New Perspective on Humanity in the Cosmic Fu-
ture: A Critical Reflection on Some Transhumanist Visions. In Human Affairs 2023, roč. 33, č. 
2, s. 210 – 223.

HETÉNYI, Martin – IVANIČ, Peter. On problems with the perception of the Cyrillo-Methodian 
cult in the modern history of Slovakia. In Museology and Cultural Heritage 2017, roč. 5, č. 2, s. 
77 – 91.

HETÉNYI, Martin – IVANIČ, Peter. The role of Cyrillo-Methodian cult in the Slovak National 
Revival in the context of contacts with the Eastern Slavs. In Bylye Gody 2018, roč. 47, č. 1, s. 
70 – 78.

HORNÍČKOVÁ, Mária – STRANOVSKÁ, Eva. Reading Competence in the second foreign langu-
age and its measurement. In Journal of Linguistic and Intercultural Education 2022, roč. 15, č. 
3, s. 141 – 152.

IVANIČ, Peter. Christianization of the territory of today‘s moravia and Slovakia before 863. In Bo-
goslovni Vestnik 2020, roč. 80, č. 3, s. 655 – 667.

IVANIČ, Peter – HETÉNYI, Martin. Invitation, arrival and activities of the byzantine missionaries 
in great Moravia. In European Journal of Science and Theology 2017, roč. 13, č. 3, s. 27 – 34.

IVANIČ, Peter – KRAMÁREKOVÁ, Hilda – KROGMANN, Alfred – GREŽO, Henrich – PETRI-
KOVIČOVÁ, Lucia. Potential of the European Cultural Route of Saints Cyril and Methodius 
for the Development of Cultural Tourism. In International Journal of Religious Tourism and 
Pilgrimage 2023, roč. 11, č. 4, s. 15 – 30.

JAKUBOVSKÁ, Kristína – JAKUBOVSKÁ, Viera. Culture of Reminiscence as a Part of Cultural 
Education. In Journal of Education Culture and Society 2023, roč. 14, č. 1, s. 33 – 52.

JAVOR, Martin. Začiatky Slovenského Katolíckeho Sokola v  Severnej Amerike. In Historia Ecc-
lesiastica 2023, roč. 14, č. 2, s. 62 – 77.

KONDRLA, Peter. Apophatic theology, philosophy of dialogue and communication perspectives. In 
European Journal of Science and Theology 2016, roč. 12, č. 1, s. 117 – 128.

KONDRLA, Peter – LOJAN, Radoslav – MATURKANIČ, Patrik – BIRYUKOVA, Yulia Nickolaeva 
– MASTRAPA, Ernel González. The Philosophical Context of Curriculum Innovations with 
a Focus on Competence Development. In Journal of Education Culture and Society 2023, roč. 
14, č. 2, s. 78 – 92.

KONDRLA, Peter – MAJDA, Peter – KRÁLIK, Roman – MÁHRIK, Tibor. Transformations of cy-
rillo-methodian tradition in contemporary religiosity. In Konštantínove listy 2022, roč. 15, č. 
2, s. 149 – 159.

KOVALEVA, Tatiana V. – PLAŠIENKOVÁ, Zlatica. Socio-philosophical paradigmatic approaches 
to the typology of modern humanitarian expertise. In Vestnik Sankt-Peterburgskogo Universite-
ta, Filosofiia i Konfliktologiia 2022, roč. 38, č. 3, s. 332 – 340.

KRÁLIK, Roman – TÖRÖK, Luboš. Concept of relationship God-man in Kierkegaard’s  writing 
‘what we learn from the lilies in the field and from the birds in the air’. In European Journal of 
Science and Theology 2016, roč. 12, č. 2, s. 65 – 74.

KROGMANN, Alfred – KRAMÁREKOVÁ, Hilda – PETRIKOVIČOVÁ, Lucia – GREŽO, Henrich 
– MRÓZ, Franciszek. Religious Routes in Slovakia. In Konštantínove listy 2023, roč. 16, č. 1, s. 
78 – 91.



93

Slovenské kultúrne dedičstvo v povedomí a živote zahraničných Slovákov

LENOVSKÝ, Ladislav. Z  výskumu kultúrotvorných, identifikačných a  revitalizačných procesov 
v prostredí vybraných slovenských a česko-slovenských komunít v Argentíne. In Slavica Slova-
ca 2023, roč. 58, č. 3, s. 445 – 459.

LENOVSKÝ, Ladislav – SLOBODOVÁ NOVÁKOVÁ, Katarína. Ľudová religiozita jako kultúrotvor-
ný, identifikačný a  revitalizačný nástroj v  prostředí zahraničných Slovákov. In Historia Ecc-
lesiastica 2023, č. 1, s. 150 – 167.

LESKOVÁ, Andrea – LENGHART, Patrik. Post-Covid Media Behaviour Patterns of the Generation 
Z Members in Slovakia. In Journal of Education Culture and Society 2023, roč. 14, č. 1, s. 503 
– 513.

LESKOVÁ, Andrea – YOCHANNA, Miri. Values and Education for Values of Today‘s Youth. In 
Journal of Education Culture and Society 2024, roč. 15, č. 2, s. 35 – 42.

MATURKANIČ, Patrik – TOMANOVÁ ČERGEŤOVÁ, Ivana – PŘIBYLOVÁ, Dagmar. Cyrilome-
todějská tradice v pojetí české společnosti 21. století. In Konštantínove listy 2022, roč. 15, č. 1, 
s. 161 – 176.

MÁHRIK, Tibor – KRÁLIK, Roman. Divine Command Theory – Potentiality and Limits. In Jour-
nal of Education Culture and Society 2024, roč. 15, č. 1, s. 19 – 28.

MUNKOVÁ, Dáša – STRANOVSKÁ, Eva – MUNK, Michal. Communication models in a foreign 
language in relation to cognitive style category width and power distance. In Frontiers in Psy-
chology 2023, roč. 14, 1272370.

MUNKOVÁ, Dáša – STRANOVSKÁ, Eva – SARMÁNY-SCHULLER, Ivan – MÜGLOVÁ, Daniela. 
Personal need for structure and reading comprehension in a foreign language. In Studia Psycho-
logica 2014, roč. 56, č. 3, s. 199 – 214.

PAĽA, Gabriel – GAŽIOVÁ, Mária – GRUBER, Jan – APAKINA, Lyudmila – LESKOVÁ, Andrea. 
Psychological-Social Attitudes of Seniors Towards Stressful Situations in the Home Envi-
ronment. In Journal of Education Culture and Society 2024, roč. 15, č. 2, s. 563 – 580.

PETRIKOVIČOVÁ, Lucia – KURILENKO, Victoria – AKIMJAK, Amantius – AKIMJAKOVÁ, Beá-
ta – MAJDA, Peter – ĎATELINKA, Anton – BIRYUKOVA, Yulia – HLAD, Ľubomír – KOND-
RLA, Peter – MARYANOVICH, Daliborka – IPPOLITOVA, Lyubov – ROUBALOVÁ, Marie. Is 
the Size of the City Important for the Quality of Urban Life? Comparison of a Small and a Large 
City. In Sustainability 2022, roč. 14, č. 23, 15589.

PLAŠIENKOVÁ, Zlatica – FARBÁK, Michal – SMOLKOVÁ, Eva. Quality of Life from a Transhu-
manist Perspective. In Studia Ecologiae et Bioethicae 2022, roč. 20, č. 4, s. 15 – 23.

POTOČAROVÁ, Mária. Kultúrne kontexty kresťanskej tradície v pedagogike a v súčasných koncep-
ciách mravnej výchovy na školách. In Slavica Slovaca 2024, roč. 59, č. 3, s. 585 – 595.

PRESI, Olivera – DERVISHAJ, Adriana – LA RAGIONE, Colomba. Perspectives of a Sustainable 
Intercultural and Inclusive Education to Shape Life-Changers of Tomorrow. In Journal of Edu-
cation Culture and Society 2024, roč. 15, č. 2, s. 153 – 168.

ROUBALOVÁ, Marie – MATURKANIČ, Patrik – BURSOVÁ, Janka – KONDRLA, Peter – ZIMNY, 
Jan. Sabat jako projekce svobody v Tanachu a rabinskem judaismu. In XLinguae 2022, roč. 15, 
č. 1, s. 148 – 159.

SHYSHAK, Andriana – CHAIKA, Volodymyr – SHCHERBIAK, Iurii – GAŽIOVÁ, Mária – TVR-
DOŇ, Miroslav. Forming the Ability of Younger Students to Behave Safely on the Internet. In 
Journal of Education Culture and Society 2024, roč. 15, č. 1, s. 333 – 347.

STRANOVSKÁ, Eva. Tolerance of ambiguity in foreign language. In XLinguae 2013, roč. 6, č. 1, s. 
14 – 22.

TKÁČOVÁ, Hedviga. Forms of prejudice about christians and social cohesion between university 
students in Slovakia: media as an essential part of the issue. In Journal of Education Culture and 
Society 2021, roč. 12, č. 1, s. 429 – 444.

TKÁČOVÁ, Hedviga. Pastoral Reflection on Depictions of Contemporary Religious Subcultures 
in Online Discussions: An Analysis of Stereotypes (A  Case Study from Slovakia). In Religi-
ons 2024, roč. 15, č. 10, 1218.

TKÁČOVÁ, Hedviga – SLIVKA, Daniel. Online Media, Civic Engagement, and the Prevention of 
Religious Radicalism: Together for an Inclusive Future (A View of Empirical Evidence). In Reli-
gions 2024, roč. 15, č. 1, 1.

VAKHOVSKYI, Leonid. Philosophy of Education and Pedagogy: Peculiarities of Interaction. In 
Journal of Education Culture and Society 2023, roč. 14, č. 2, s. 19 – 29.

VALČOVÁ, Katarína – VALČO, Michal. Faith as a Cornerstone: Resilience, Adaptation, and Cul-
tural Cohesion in Slovak Immigrant Communities in Canada. In Slavica Slovaca 2023, roč. 58, 
č. 3, s. 530 – 546.



94

REFORMSTRÖMUNGEN DES ALTERNATIVEN 
KATHOLIZISMUS BEI DEN POLEN UND IN BÖHMEN AM 
ENDE DES 19. UND IM LAUFE DES 20. JAHRHUNDERTS – 

EIN KOMPARATIONSVERSUCH

Kamila VEVERKOVÁ

Reform movements of alternative Catholicism among Poles and Czechs at the end of 
the 19th century and during the 20th century – an attempt at comparison
Although reform movements within the Roman Catholic Church at the end of the 19th and 
the beginning of the 20th century had similar roots in different states and linguistic commu-
nities, their development took entirely different paths. While the Polish National Catholic 
Church (PNCC) in the United States, after initial radical organizational transformations 
and the influence of liberal thought, has to this day preserved classical structures (apostolic 
succession, Marian devotion) and for a long time was a member of the Union of Utrecht—
through which it also obtained episcopal apostolic succession in 1907—the Czechoslovak 
(Hussite) Church followed a different course. On the one hand, in 1924 it rejected apostolic 
succession and, following the model of the old Unity of the Brethren, established its own 
priesthood; on the other hand—especially after the Second World War—it abandoned its 
original radical Catholic modernism and turned toward biblical personalism. Since 1946, 
women have also been ordained as priests. To date, no direct or indirect dialogue has ever 
taken place between the PNCC and the Czechoslovak Hussite Church, although the latter 
maintains contacts with some churches of the Union of Utrecht, particularly with the Old 
Catholic Church in the Czech Republic. The withdrawal of the PNCC from the Union of Utre-
cht in 2002 significantly complicated ecumenical dialogue among churches that emerged 
from reformed Catholicism.
Keywords: Catholicism, Polish National Catholic Church, Hussite Church, reform, Poles, 
Czechs. 

Das Phänomen des reformierten Katholizismus am Ende des 19. und in der 
ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts ist ein großes Thema, das bis heute die For-
schung beschäftigt, gleichwohl – trotz zahlreicher Literatur dazu – in einem 
objektiven Vergleich leider noch nicht ausreichend behandelt worden ist. Hier 
zeigen sich einerseits die bislang unüberbrückbaren konfessionellen Standpunk-
te und andererseits die Tendenz, Phänomene, die nur scheinbar miteinander zu-
sammenhängen, auf die gleiche Ebene zu stellen. Eine angemessene Bewertung 
aus katholischer Sicht versuchte Victor Conzemius (1929–2017) kurz nach dem 
Zweiten Vatikanischen Konzil1.

Ich denke hier an die nationalen Interessen verschiedener Reformgruppen – 
der Nationalismus ist in jener Zeit sozusagen ein natürliches Phänomen, jedoch 
kein entscheidendes und schon gar nicht ein verbindendes. Sehr wohl spielte er 

1	 CONZEMIUS, V. Katholizismus ohne Rom. Die altkatholische Kirchengemeinschaft. Köln: 
Benzinger Verlag, 1969.

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 1



95

Reformströmungen des alternativen Katholizismus bei den Polen und in Böhmen am 
Ende des 19. und im Laufe des 20. Jahrhunderts – ein Komparationsversuch

eine wichtige Rolle, aber wie einzelne Reformströmungen in der katholischen 
Kirche in ihrer weiteren Entwicklung zeigen, kann er diese Strömungen nicht 
verbinden. Jede der Reformbestrebungen führte dann in eine andere Richtung. 
Ein Problem ist auch die Selbstdarstellung dieser Strömungen, wie sie von den 
kirchlichen Gemeinschaften, aus denen sie hervorgegangen sind, präsentiert 
werden.

Der tschechische Reformkatholizismus, später im betrachteten Zeitraum der 
katholische Modernismus, hat seine Wurzeln in der Aufklärung, in den Versu-
chen, die Rolle der Religion und der Kirche in der Gesellschaft neu zu definieren. 
Großen Einfluss übte Bernard Bolzano (1781–1848)2 aus, das erste umfassende 
Programm zur Kirchenreform wurde 1848 von František Náhlovský (1807–
1853) vorgeschlagen. Während des gesamten 19. Jahrhunderts fand der Prozess 
der „Tschechischen Nationalen Wiederbelebung“ statt, der jedoch in der ersten 
Hälfte des 19. Jahrhunderts nicht in erster Linie mit kirchlichen Reformen ein-
herging. Bolzano schrieb auf Deutsch, das Programm des Tschechen Náhlovský 
wurde gleichfalls auf Deutsch verfasst3.

Ein Wendepunkt für die weitere Entwicklung der römisch-katholischen Kir-
che war das Erste Vatikanische Konzil (1869/1870). Die Umsetzung seiner Be-
schlüsse führte zu einer Zentralisierung, die auf die Bedürfnisse der katholi-
schen Kirche in den einzelnen Nationen nicht immer sensibel eingegangen ist. 
Die Anpassung an die Bedürfnisse der damaligen Zeit war nicht immer ange-
messen gewesen und löste Formen des Protestes aus, die sowohl in der akade-
mischen Theologie (im katholischen Modernismus – Tyrell, Schell, Loisy und 
andere) als auch im praktischen kirchlichen Leben auftraten. Ich denke hier an 
die Entstehung lokaler altkatholischer Kirchen. In Böhmen versuchten katholi-
sche Künstler und Schriftsteller, die schnell voranschreitende Säkularisierung 
im künstlerischen und literarischen Bereich zu verhindern. Die tschechische 
Kunstmoderne führte sodann zu Reformforderungen im kirchlichen Bereich 
und 1902 zur Gründung der Vereinigung des tschechischen katholischen Klerus 
Jednota českého katolického duchovenstva4.

2	 Über Bolzano gibt es umfangreiche Literatur. Eine gelungene Zusammenfassung bieten RUS-
NOCK, P. - ŠEBESTÍK, J. Bernard Bolzano, His Life and Work. Oxford: Oxford University 
Press, 2019. Vgl. auch VEVERKOVÁ, K. Bernard Bolzano. A New Evaluation of His Thought 
and His Circle Lexington Books – Rowman and Littlefield Linham, 2022.

3	 LÁŠEK, J. B. František Náhlovský a reformní program z roku 1848 na obnovu církve v Čechách: 
ke 180 výročí narození F. Náhlovského [František Náhovský und das Reformprogramm von 1848 
zur Erneuerung der Kirche in Böhmen: zum 180. Geburtstag von F. Náhlovský]. In Theologická 
revue 58 (1987), S. 171 – 182. Fotomechanischer Nachdruck des deutschen Originaltextes, der 
sonst kaum erhältlich ist, siehe KUČERA. Z. – LÁŠEK, J. B. (Hrsgg.). Modernismus, historie 
nebo výzva? Studie ke genezi českého katolického modernismu [Modernismus, Geschichte oder 
Herausforderung? Studie zur Genese des tschechischen katholischen Modernismus]. Brno 2002, 
S. 98 – 135.

4	 Über weitere Zusammenhänge im Kontext mit der späteren Gründung der Tschechoslowaki-
schen Kirche berichtet SPISAR, A. Ideový vývoj církve československé (nástin) [Ideelle Entwick-
lung der tschechoslowakischen Kirche (Skizze)]. Praha 1936, mit etwas Abstand dann URBAN, 
R. Die Tschechoslowakische Hussitische Kirche, Marburg an der Lahn: J. G. Herder Institut, 
1973.



96

Kamila VEVERKOVÁ

In Polen, das als unabhängiger Staat nicht existierte, da es unter drei Mächte, 
Preußen, später Deutschland, Österreich und Russland, aufgeteilt worden war, 
sah die Situation ganz anders und sehr kompliziert aus5. Der Katholizismus stell-
te für die Polen eine wichtige einende Kraft dar. Von einem einheitlichen Vor-
gehen der katholischen Polen gegen die offizielle Kirche kann in jener Zeit über-
haupt keine Rede sein. Wichtig für die kirchlichen Reformen war die polnische 
Emigration, die vor allem in die USA führte. In den USA entstanden zahlreiche 
polnische katholische Gemeinden. Die Gläubigen hatten dort ihre eigenen Pries-
ter, Schulen, Presse und kirchliche Vereinigungen. Hier identifizierte sich gerade 
in dieser Zeit die polnische Nationalität mit dem Katholizismus. Die Hierarchie 
respektierte dies, bemühte sich jedoch, eine nationale Trennung der polnischen 
Emigranten zu verhindern. Diese waren unzufrieden damit, dass irische und 
deutsche Emigranten im amerikanischen Katholizismus unüberhörbar mitreden 
konnten. 

Ein äußerer Anlass für die Unzufriedenheit war die Synode der katholischen 
Bischöfe in Baltimore im Jahre 1883. Diese unterstellte alle kirchlichen Gebäude 
und Grundstücke den Bischöfen. Diese Immobilien waren im Falle der polni-
schen Gemeinden aus finanziellen Mitteln der polnischen Emigranten erworben 
worden. Auf dem Gebiet der kirchlichen Lehre gab es bislang keine Probleme. 
Der gesamte Konflikt lässt sich in folgenden Punkten zusammenfassen: 1. Das 
Gefühl mangelnden Verständnisses für das Nationalbewusstsein seitens der 
Priester anderer Nationalitäten und Unverständnis der Bischöfe, die Priester an-
derer Nationalitäten in polnische Pfarreien einsetzten, 2. Missachtung der Mit-
bestimmung bei der Verwaltung des Pfarrvermögens, der Pfarrer war der zu-
ständigen Pfarrgemeinde gegenüber nicht verantwortlich, 3. Die Bischöfe 
berücksichtigten bei der Ernennung von Pfarrern nicht den Willen der Pfarrge-
meinde, 4. Der polnische Nationalismus, der in Polen von den Besatzungsmäch-
ten unterdrückt wurde, konnte sich in Amerika frei entfalten. Emotional geriet 
er in Konflikt mit Priestern und Bischöfen, die sich gegen ihn stellten und die 
Integration der polnischen Katholiken in die amerikanische katholische Kirche 
favorisierten. Diese Integrationsbemühungen waren in vielen Fällen unsensibel. 
Der Versuch des ehemaligen belgischen Seminaristen René Villatte, die Unzu-
friedenheit der polnischen Katholiken für die Gründung einer polnischen Natio-
nalkirche in Wisconsin zu nutzen, schlug jedoch vorerst fehl. Villatte6 ließ sich 
1885 vom Schweizer altkatholischen Bischof zum Priester weihen und empfing 
1892 in Indien durch den jakobitischen Bischof die Bischofsweihe. Ein weiterer, 
weitaus ernsthafterer Versuch, eine unabhängige polnische Kirchengemeinde zu 
gründen, war das Auftreten des polnischen Priesters Anton Stanislav Kozlow-
ski7, der in Chicago mehrere polnische katholische Gemeinden vereinte, eine 

5	 Eine sehr detaillierte Darstellung der Entwicklung der altkatholischen Bewegung und ihrer 
Theologie findet sich bei KÜRY, U. Die altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre. Ihr 
Anliegen, Evangelisches Verlagswerk Frankfurt/M 31982. Auf S. 95 ff. beschreibt Küry die Ge-
schichte des polnischen Altkatholizismus in den USA und in Polen selbst.

6	 TANCIBOK, A. Early Independent Catholicism in Context: A Re-examination of the Carrer of 
Archbishop Joseph René Vilatte. Durham: Durham University, 2020.

7	 ORZELL, L. J. Currious Allies: Bishop Antoni Kozlowski and the Episcopalians. In Polish Ame-



97

Reformströmungen des alternativen Katholizismus bei den Polen und in Böhmen am 
Ende des 19. und im Laufe des 20. Jahrhunderts – ein Komparationsversuch

Verfassung für sie schuf und sich 1897 in Utrecht zum Bischof weihen ließ. Da-
mit geriet er de jure in Konflikt mit der römisch-katholischen Kirche. Diese Ge-
meinden überlebten wirtschaftlich nicht, ihre Überreste traten später der Polni-
schen Nationalkatholischen Kirche in Amerika bei. Der stärkste Ausdruck des 
polnischen katholischen Separatismus war jedoch die Gründung ebendieser Kir-
che. Dies geschah in Scranton in Pennsylvania. Die Ereignisse begannen bereits 
1896, als der örtliche Pfarrer die Beschlüsse der Synode von Baltimore umsetzen 
wollte. Die Gemeindemitglieder lehnten sich dagegen auf und wählten ohne Zu-
stimmung des Bischofs den bisherigen Kaplan Francizek (Francis) Hodur (1866–
1950)8 zum ihrem Pfarrer. Hodur wurde dann zu einer entscheidenden Persön-
lichkeit, die sich gegen den Bischof stellte und die Abspaltung der radikal 
nationalistisch denkenden polnischen Katholiken von der römisch-katholischen 
Kirche erwirkte. Er war Emigrant: er kam aus Krakau, wo er wegen seiner natio-
nalistischen Gesinnung von der Universität ausgeschlossen worden war. Er 
schloss sein Theologiestudium in den USA ab und wurde 1893 in Scranton zum 
Priester geweiht. Hodur hatte nicht vor, eine eigenständige Kirchengemeinde zu 
gründen, sondern reiste nach Rom, um die Angelegenheit zu klären, und hoffte, 
dass ihm sein Landsmann, der ehemalige Erzbischof von Posen und Kardinal 
Ledochowski von Gnesen, dabei helfen würde. Dieser war seit 1892 in Rom als 
Präfekt der Kongregation für die Verbreitung des Glaubens tätig. Damit lag Ho-
dur jedoch falsch. Er kam im Januar 1897 mit einem Memorandum nach Rom, 
das von vielen polnischen Gläubigen, Laien und Priestern unterzeichnet worden 
war. Die Umstände müssen hier nicht näher erläutert werden, sie sind bekannt. 
Es ist vielmehr eher auf den „systemischen Schritt“ einzugehen, der in vielerlei 
Hinsicht an das Memorandum der Vereinigung des tschechoslowakischen Kle-
rus (Jednota) aus dem Jahre 1919 erinnert, obwohl es bei weitem nicht so allge-
mein gehalten ist und pragmatisch praktische Forderungen enthält. Was forder-
te Hodur? 1. Die Ernennung eines polnischen Priesters zum Bischof für die in 
den USA lebenden Polen, 2. die Besetzung von Pfarreien mit einem Pfarrer nach 
Zustimmung der Gemeinde, 3. Übertragung des aus Spenden polnischer Emig-
ranten erworbenen kirchlichen Immobilienvermögens auf polnische Pfarreien, 
4. das Recht, ohne Einmischung des Pfarrers und des Bischofs Pfarrgemeinde-
räte zu wählen, denen die Verwaltung des Vermögens und der Finanzen über-
tragen wird. Letztendlich kam es nicht zu der geplanten Audienz bei Papst Leo 
XIII. Rom lehnte Hodurs Forderungen verständlicherweise ab, woraufhin ihr 
Verfasser mit seinen Anhängern in die harte Opposition ging. Das Drama er-
reichte bald seinen Höhepunkt. Hodur verlas öffentlich den päpstlichen Brief 
und unterzog ihm scharfer Kritik. Daraufhin wurde er vom Bischof von Scran-
ton exkommuniziert und verbrannte – nach dem Vorbild von Martin Luther – 
öffentlich den Exkommunikationsbrief. Unmittelbar danach wurde die „Polni-
sche Reformierte Kirche“ gegründet, die bald darauf vom Staat registriert wurde. 

rican Studies 40/2 (1983), S. 33 – 58.
8	 WIECZERZAK, J. W. Bishop Francis Hodur: Biographical Essay., East European Monographs 

Michigan 1998, Vgl. auch PLATT W. C. The Polish National Catholic Church. An Inquiry into 
its Origins. In Church History 46/4 (1977), S. 474 – 489.



98

Kamila VEVERKOVÁ

Später nahm sie den Namen „Polnische Nationale Katholische Kirche“ – Polish 
National Catholic Church (PNCC) – an. Damit hatte sich gegenüber Rom vorerst 
nichts geändert. Im Jahre 1900 hielt Hodur zum ersten Mal eine Messe auf Pol-
nisch, bis dahin war Latein beibehalten worden. Offiziell kündigte Hodurs Ge-
meinschaft erst auf der Synode in Scranton 1904 endgültig den Gehorsam gegen-
über Rom auf.9 Darüber hinaus gelang ihm auch auf dieser Synode ein 
bedeutender Erfolg: er wurde einstimmig zum Bischof gewählt. Freilich nicht 
alle in Amerika lebenden Polen schlossen sich ihm an, wenn auch doch etliche. 
Hodur war ein hervorragender Organisator. Seine Gemeinschaft geriet in eine 
schwierige Lage: Alle, die sich ihm anschlossen, wurden offiziell von Rom ex-
kommuniziert. Zu dieser Zeit hatte er noch keine Bischofsweihe. Der entschei-
dende Schritt war, als es ihm gelang, die Bischofsweihe zu erhalten, was am 9. 
September 1907 in Utrecht durch den altkatholische Bischof Gul von Utrecht 
geschehen ist. Von diesem Moment an gab es endgültig keinen Weg zurück zur 
römisch-katholischen Kirche. Damit sicherte er den Fortbestand der von ihm 
gegründeten Kirche, die später (1927) sogar ein eigenes Priesterseminar gründen 
konnte. Die Kirche wuchs zahlenmäßig weiter, engagierte sich in der Sozialarbeit 
und förderte aktiv polnische nationale Traditionen. Sie überwand auch die theo-
logische Krise, die sie in einen vorübergehenden Konflikt mit der Utrechter Uni-
on gebracht hatte, da sie 1923 ihre Elf Grundsätze veröffentlicht hatte, die sehr 
rationalistisch und allgemein humanistisch waren. Es wurde ihnen zum Beispiel 
vorgeworfen, die Existenz der Erbsünde zu leugnen. In gewisser Hinsicht lassen 
sich diese Elf Grundsätze mit dem tschechischen Katechismus von Farský und 
Kalous aus dem Jahre 1922 vergleichen, für den die tschechoslowakische Kirche 
zu dieser Zeit heftig kritisiert worden ist.10 Es sei aber daran erinnert, dass beide 
Glaubensdokumente, das polnische wie auch das tschechische, keineswegs un-
fehlbar verbindlich sein sollten. Es war ein Versuch, das Christentum zeitgemäß 
zu gestalten, was in beiden Fällen letztlich keinen guten Ausgang genommen und 
beiden Gemeinschaften viele Missverständnisse in Bezug auf andere christliche 
Konfessionen einbracht hat. Fragen warf auch das bereits 1914 formulierte Be-
kenntnis dieser polnischen Kirche auf: „Ich glaube, dass der Heilige Geist, der 
Geist Gottes, die Welt sowohl nach der natürlichen als auch nach der göttlichen 
Weltordnung regiert.“ Die antirömische Polemik der Polen war vergleichbar mit 
derjenigen in der tschechoslowakischen Kirche. Diese Kirche führte einige Fei-
ertage ein, deren Authentizität aus liturgischer Sicht fragwürdig ist: den „Feier-
tag der brüderlichen Liebe und Einheit des polnischen Volkes in Amerika“, den 
„Feiertag der Gründung der Polnischen Nationalkirche“, den „Gedenktag der 
Märtyrer des polnischen Volkes“. Neben bedeutenden Persönlichkeiten exkom-
munizierter Katholiken (Petr Valdes, Jan Hus, Girolamo Savonarola) fanden auch 
polnische Nationalhelden wie Adam Mickiewicz, Julius Slowacki und andere 
Eingang in diesen Kalender. Dies ist durchaus verständlich, ebenso wie neben 

9	 Die hier aufgeführten Fakten sind übersichtlich dargestellt in CONZEMIUS V., zitiertes Werk 
(1969), S. 170 ff. KÜRY, URS (1982) geht nur teilweise auf die historische Entwicklung ein.

10	 Der heftige Dialog, den der genannte Katechismus ausgelöst hat, vgl. SPISAR, A., zitiertes 
Werk (1936), S. 186 – 202.



99

Reformströmungen des alternativen Katholizismus bei den Polen und in Böhmen am 
Ende des 19. und im Laufe des 20. Jahrhunderts – ein Komparationsversuch

der Ohrenbeichte eine spezielle Bußandacht mit allgemeiner Beichte. Weniger 
verständlich sind bestimmte andere Besonderheiten, wie z. B. die Zusammenle-
gung der Sakramente der Taufe und der Firmung zu einem einzigen Sakrament 
und die Einführung des Sakraments des Hörens des Wortes Gottes.

Generell muss jedoch gesagt werden, dass die „Polnische Nationale Katholi-
sche Kirche“, wie diese Gemeinschaft heute heißt, in anderen Dingen sehr kon-
servativ ist. Die Verehrung der Heiligen bleibt bestehen, natürlich auch die Ver-
ehrung der Jungfrau Maria. Der Zölibat für Geistliche wurde erst 1922 gelockert, 
für Bischöfe sogar erst 1950. Die Kirche ist synodal organisiert, aber die Position 
des Primas ist sehr wichtig. Er ist Vorsitzender des Obersten Kirchenrates und 
der Generalsynode. Im Jahre 1924 teilte sich die Kirche formell in drei Diözesen 
auf, zu denen später noch eine weitere hinzukam (Scranton, Chicopee, Chicago, 
Buffalo).

Nach der Gründung des unabhängigen Polen organisierte Hodur auch die 
altkatholische Kirche in seinem Heimatland, die von der amerikanischen Kirche 
jedoch seit 1952 völlig unabhängig ist. Im Jahre 1970 hatte die Polnische Natio-
nalkirche in den USA und Kanada etwa 250.000 Gläubige, 150 Pfarreien und 230 
Priester.

Die tschechoslowakische (hussitische) Kirche hat eine in vielerlei Hinsicht 
ähnliche – und doch andersartige – Geschichte hinter sich. Die Vereinigung 
(Jednota) des tschechischen katholischen Klerus, die zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts vorsichtig ihr Programm formuliert hatte, wurde als modernistische 
Organisation durch die bekannten antimodernistischen römischen Dokumente 
von 1907 verboten. Nach der Wiederherstellung der Einheit im Jahre 1918 wur-
de ein Programm mit dem Titel „Wiederherstellung der katholischen Kirche 
in der Tschechoslowakischen Republik“ [Obnova církve katolické v  Republice 
československé] (1919) formuliert und ein Memorandum verfasst, das im Som-
mer desselben Jahres in Rom vorgestellt wurde.11 Die wichtigsten Forderungen 
waren: 1. Tschechische Bischöfe für die tschechischen Diözesen, 2. der Prager 
Erzbischof soll Primas der Tschechoslowakei sein, 3. Tschechisch als Liturgie-
sprache, 4. Aufhebung des Zölibats. Diese Forderungen waren absolut radikal. Es 
versteht sich von selbst, dass Rom nach den damaligen Regeln ablehnen musste. 
Daraufhin gründeten radikale Modernisten am 8. Januar 1920 eine eigenständi-
ge nationale tschechoslowakische Kirche. Angesichts der nationalen Verhältnis-
se in der jungen Tschechoslowakischen Republik war es nicht möglich, sich an 
die Utrechter Union zu wenden, daher versuchte die Kirche, für ihre Bischöfe die 
apostolische Sukzession von der serbisch-orthodoxen Kirche zu erhalten. Abge-
sehen von Matěj Pavlík (Gorazd), der tatsächlich von den Serben geweiht wurde, 
gelang dies der Tschechoslowakischen Kirche nicht. M. Pavlík war mit der weite-
ren Entwicklung der Kirche und ihrem bedeutenden Mitbegründer Karel Farský 
nicht einverstanden und trat im Sommer 1924 aus der Tschechoslowakischen 
Kirche aus. Die Kirche schlug einen ganz anderen Weg ein als die amerikani-
schen polnischen Katholiken: Sie richtete nach dem Vorbild der alten Brüderuni-

11	 KADERAVEK, V. – TRTÍK, Z. Život a víra ThDr. Karla Farského [Leben und Glaube von ThDr. 
Karel Farský], Blahoslav (ÜCN) Prag 1982.



100

Kamila VEVERKOVÁ

tät ein eigenständiges, von der formalen Nachfolge unabhängiges Priestertum 
ein. Damit schlug die weitere Entwicklung dieser reformierten, radikal moder-
nistischen Kirche eine ganz andere Richtung ein. Die CČS durchlief in den ers-
ten Jahren ihres Bestehens eine stürmische theologische Entwicklung, die im be-
reits erwähnten Tschechoslowakischen Katechismus von 1922, vor allem aber in 
der Lehre der christlichen Religion von 193112 festgehalten ist. Sie lässt sich durch 
einen freien Zugang zur christlichen Tradition charakterisieren. Diese Tenden-
zen traten auch in der PNCC auf, waren jedoch nie bestimmend und setzten sich 
nicht durch. Die Krise wurde durch Traditionalismus überwunden. Natürlich 
führte die CČS von Anfang an die tschechische Sprache als Gottesdienstsprache 
ein, machte den Zölibat freiwillig und bestand von Anfang an konsequent auf der 
Beteiligung der Laien nicht nur an wirtschaftlichen, sondern auch an dogmati-
schen Entscheidungen. Auch in der freien theologischen Forschung war ihr Weg 
sehr offen, insbesondere gegenüber dem Protestantismus in all seinen Formen.13 
Zumindest ihre Stellung in der europäischen ökumenischen Entwicklung wur-
de bereits in den 1980er Jahren von Ulrich Daske bewertet.14 Diese Entwicklung 
unterschied sich grundlegend vom Altkatholizismus, wie er in der Utrechter 
Union praktiziert wurde, und von den Altkatholiken in der Polnischen Natio-
nalkatholischen Kirche.15 Im Jahre 1946 führte die CČS die Priesterweihe von 
Frauen ein. Diese letztgenannte Tatsache ist verdient Beachtung. Die Utrechter 
Union lehnt die Ordination von Frauen heutzutage nicht ab, und mehrere lokale 
Kirchen der Union führen sie in ihrer Praxis ein, darunter die Altkatholische 
Kirche in der Tschechischen Republik, die vor einigen Jahren eine Diakonin und 
in diesem Jahr (2025) auch zwei Frauen zu Priesterinnen geweiht hat. Die Pol-
nisch-Nationalkatholische Kirche in den USA hat das Frauenpriestertum nicht 
akzeptiert und ist deshalb 2002 sogar aus der Utrechter Union ausgetreten. Es 
sei jedoch angemerkt, dass auch die Polnisch-Katholische Kirche in Polen (so 
nennen sich die dortigen Altkatholiken), die drei Bistümer hat (Warschau, Bres-
lau und Krakau/Tschenstochau), bisher noch keine Frau zur Priesterin geweiht 
hat. Die amerikanischen Polen haben sich 1946 mit der Episkopalkirche in den 

12	 Učení náboženství křesťanského: přijato I. Řádným sněmem církve československé dne 28.–30. 
března 1931 [Die Lehre der christlichen Religion: angenommen vom I. Ordentlichen Konzil der 
Tschechoslowakischen Kirche 28.– 30. März 1931), Praha 1948. Für das Verständnis der dog-
matischen Entwicklung der Tschechoslowakischen Kirche und ihrer Wende vom radikalen 
Modernismus zum biblischen Personalismus sind die folgenden Publikationen von entschei-
dender Bedeutung SPISAR Alois: Věrouka v duchu církve československé [Die Glaubenslehre 
im Geiste der Tschechoslowakischen Kirche], 2 Bände, Blahoslav Prag 1941, 1946. TRTÍK, Z. 
Komentář k věrouce I-II (Kommentar zur Glaubenslehre I-II). Praha: Husova československá 
bohoslovecká fakulta, 1954/1955.

13	 Zuletzt hat NEŠPOR, Z. R. in seinem Werk Století národní církve: duchovní hledání Církve 
československé (husitské) [Das Jahrhundert der nationalen Kirche: Die spirituelle Suche der 
Tschechoslowakischen (Hussitischen) Kirche]. Academia Praha 1924, einen erfolgreichen Ver-
such unternommen, dies aus soziologischer Sicht zu erfassen.

14	 DASKE, U. Die Tschechoslowakische Hussitische Kirche in der deutschen theologischen Litera-
tur und in Selbzeugnissen. Frankfurt am Main: Peter Lang, 1987. Daskes Monographie enthält 
eine Übersetzung aller wichtigen Glaubensdokumente der CČSH ins Deutsche.

15	 Zu den jüngsten Entwicklungen des Altkatholizismus, insbesondere nach 2000, vgl. den Ein-
trag „Starokatolická církev“ [Altkatholische Kirche] auf cs.m. wikipedia. org.



101

Reformströmungen des alternativen Katholizismus bei den Polen und in Böhmen am 
Ende des 19. und im Laufe des 20. Jahrhunderts – ein Komparationsversuch

USA zusammengeschlossen, doch wurde diese Verbindung 1976 gerade wegen 
der Frauenordination wieder aufgelöst. Die Polnische Nationale Katholische Kir-
che (PNCC) ist in dieser Frage unnachgiebig.

Der Vollständigkeit halber sei noch hinzugefügt, dass sich der polnische al-
ternative Katholizismus nicht in der Existenz der PNCC in den USA und der Pol-
nisch-Katholischen Kirche in Polen erschöpft. In Polen sind auch die Mariaviten 
tätig. Ein Vergleich der Mariaviten mit der Tschechoslowakischen (Hussitischen) 
Kirche ist schwierig. Soviel sei gesagt, dass die Mariaviten-Gemeinschaft 1906 
aus der römisch-katholischen Kirche ausgeschlossen wurde. Eine ideologische 
Verwandtschaft mit der CČS(H) ist schwer nachzuvollziehen. Für uns ist viel-
leicht die Tatsache interessant, dass einige mariavitische Gemeinschaften die 
Ordination von Frauen zulassen. Die Frömmigkeit der CČS(H), die heute auf bi-
blischem Personalismus basiert, ist völlig anders. Die Mariavitenbewegung hat 
einen ganz anderen Ursprung als die europäische katholische Aufklärung und 
der theologische Modernismus, zu denen sich die CČSH bekennt. Ihre Wurzeln 
lassen sich eher – cum grano salis – den romantischen Bestrebungen nach einer 
moralischen Erneuerung des Klerus und der Laien am Ende des 19. Jahrhunderts 
zuordnen.

Reformné prúdy alternatívneho katolicizmu u Poliakov a v Čechách  
na konci 19. a v priebehu 20. storočia – pokus o komparáciu

Hoci reformné hnutia v rámci rímskokatolíckej cirkvi na konci 19. a začiatku 
20. storočia mali v rôznych štátoch a jazykových komunitách podobné korene, ich 
vývoj prebiehal úplne odlišne. Kým „Poľská národná katolícka cirkev“ v USA si 
po počiatočných radikálnych organizačných premenách a  vplyvoch liberálneho 
myslenia dodnes zachovala klasické schémy (apoštolská sukcesia, mariánska 
úcta) a dlhý čas bola súčasťou Utrechtskej únie, od ktorej v roku 1907 získala aj 
biskupskú apoštolskú sukcesiu, Československá (husitská) cirkev sa vydala inou 
cestou. Na jednej strane v roku 1924 odmietla apoštolskú sukcesiu a podľa vzoru 
starej Jednoty bratskej vytvorila vlastné kňazstvo, na druhej strane – najmä po 
druhej svetovej vojne – upustila od pôvodného radikálneho katolíckeho moderniz-
mu a priklonila sa k biblickému personalizmu. Od roku 1946 sú za kňažky vysvä-
cované aj ženy. Priamy ani nepriamy dialóg medzi PNCC a CČSH doposiaľ nik-
dy neprebehol, hoci CČSH udržiava kontakty s niektorými cirkvami Utrechtskej 
únie, najmä so Starokatolíckou cirkvou v Česku. Odstúpenie PNCC z Utrechtskej 
únie v roku 2002 ekumenický dialóg medzi cirkvami vzniknutými z reformované-
ho katolicizmu výrazne sťažilo.



102

PROBLEMATIKA CIRKEVNEJ SPRÁVY ECAV A SYNODA 
V BUDAPEŠTI 1891 – 1893(4)

Radoslav HANUS

The Issue of Church Administration of the Evangelical Church of the Augsburg Confes-
sion and the Synod in Budapest, 1891–1893(4)
The study analyzes the transformations of church administration and the legislative-legal 
status of the Evangelical Church of the Augsburg Confession in Hungary from the 16th to 
the 19th century, focusing on the key events leading to the Budapest Synod (1891–1894) and 
on its course and outcomes. It demonstrates how the long-postponed need for a unified, le-
gally anchored church administration was finalized through the decisions of this synod. In 
this context, the study examines the conflicting forces of modernization, confessional stabi-
lization, and national politics. Against the backdrop of earlier synods (Žilina 1610; Spišské 
Podhradie 1614; Pest 1791), the article traces the formation of the presbyterial-synodal mod-
el and the tension between district-level autonomy (superintendentiarum synodus) and the 
centralizing impulses of a modernizing Hungary. The core of the work reconstructs the five 
sessions of the synod and the contentious issues (the proposed union with the Calvinists, 
financing and state support, church judiciary including the category of “Pan-Slavism,” and 
the balancing of power between bishops and the general superintendent). Special attention 
is given to the Constitution of the Christian-Evangelical Church of the Kingdom of Hunga-
ry (1893)—its structure (443 articles, parity of laity and clergy, definition of convents and 
councils) and its consequences: legal stabilization accompanied by the strengthening of the 
General Convent as the supreme authority and practical interventions in ethno-confessional 
balance through redistricting (shifting district boundaries, 1894). The study synthesizes con-
temporary minutes, church press, and archival materials to demonstrate the ambivalence of 
the synodal reform: the simultaneous strengthening of internal consistency and rationality, 
and the opening of space for national politics within the church. On one hand, the Budapest 
Synod (1891–94) finalized three centuries of efforts toward a unified, legally anchored church 
administration and codified a modern presbyterial-synodal model based on parity between 
laity and clergy. On the other hand, by adopting the Constitution of the Christian-Evangel-
ical Church of the Kingdom of Hungary (1893), it created a legal framework for the centrali-
zation of power in the hands of the General Convent and for the subsequent Magyarization 
of church life, especially through targeted redistricting (1894).
Keywords: Budapest Synod (1891–1894), Constitution of the Evangelical Church in Hungary 
(1893), Presbyterial-synodal model, General Convent and laity/clergy parity, Redistricting 
(1894), Slovak seniorates, Magyarization.

Úvod
Budapeštianska synoda Evanjelickej cirkvi augsburského vyznania (ECAV) 

v Uhorsku (1891 – 1894), ktorá zasadala v rokoch 1891 až 1894, predstavuje jeden 
z najdôležitejších, no zároveň najambivalentnejších momentov v moderných de-
jinách uhorského protestantizmu. Nebola iba ďalšou v rade významných synod, 
ktoré formovali evanjelickú cirkevnú správu – počnúc konštitutívnou synodou 
v Žiline (1610), cez Spišskopodhradskú (1614) až po Peštiansku (1791), ktorá za-
nechala právne dedičstvo plné nejasností. V kontexte silnejúcich maďarizačných 

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 1



103

Problematika cirkevnej správy ECAV a synoda v Budapešti 1891 – 1893(4)

tlakov v druhej polovici 19. storočia sa synoda v Budapešti stala kulminačným 
bodom, kde sa stretli snahy o modernizáciu a právnu stabilizáciu cirkvi s otvore-
nou národnostno-politickou agendou. Predkladaná štúdia si preto kladie za cieľ 
preskúmať, ako Budapeštianska synoda prekonfigurovala vnútornú moc a sprá-
vu cirkvi a aké mala priame dôsledky pre slovenské senioráty – od prijatia novej 
cirkevnej Ústavy v roku 1893 až po následnú reorganizáciu dištriktov o rok ne-
skôr. Kľúčom k interpretácii synody je práve jej vnútorná rozpoltenosť: na jednej 
strane stála legitímna snaha o racionalizáciu cirkevnej správy, na strane druhej 
presadzovanie národnostnej politiky v cirkevnom živote.

V tejto práci tvrdím, že Budapeštianska synoda síce priniesla zásadný pozi-
tívny posun v podobe ústavného zakotvenia presbyteriálno-synodálneho modelu 
s paritou laikov a duchovných, a najmä posilnila právnu stabilitu cirkvi vďaka 
schváleniu Ústavy panovníkom Františkom Jozefom I. (18. marca 1893 a vyhláse-
ná 4. mája 1893). Zároveň však tento proces viedol ku koncentrácii rozhodovacej 
moci v generálnom konvente, čím sa vytvoril inštitucionálny rámec pre politicky 
motivovanú redištriktáciu v roku 1894. Táto reorganizácia, ako ukážem, citeľne 
a cielene zasiahla mocenské pozície slovenských seniorátov a stala sa nástrojom 
maďarizácie.

Na zodpovedanie výskumných otázok postupujem kombináciou právno-his-
torickej analýzy normatívnych textov, heuristickej práce s dobovými prameňmi 
a kritickej konfrontácie so sekundárnou literatúrou. Najprv mapujem inštituci-
onálnu architektúru a  kompetenčné hranice na základe kľúčových zákonných 
noriem, najmä zák. čl. XXVI/1791 a samotnej cirkevnej Ústavy z roku 1893. Ná-
sledne syntetizujem priebeh a rozhodnutia synody, pričom čerpám z digitálnych 
zbierok maďarských luteránskych prameňov (MEDiT)1 a ďalších archívnych ma-
teriálov. Tieto zistenia napokon konfrontujem s novšou slovenskou i maďarskou 
historiografiou (napr. M. Viršinská, štúdie publikované vo Forum Historiae), aby 
som zasadil výsledky synody do širšieho etnokonfesionálneho kontextu.2

1	 medit.lutheran.hu
2	 Na rámcovanie kontinuity synodálneho riadenia a  na časové vymedzenie používam ofici-

álne prehľady ECAV (Žilina 1610; Spišské Podhradie 1614; Pešť 1791; Budapešť 1891–1894). 
Normatívnu rovinu opieram o  „Ezer év törvényei“ (1790/91. évi XXVI. tc. a  protestánsok 
ügyeiről; a „superintendentiarum synodus“ elv. „Ezer év törvényei“. Online: https://net.jogtar.
hu/ezer-ev-torveny?docid=79000026.TV; pozri tiež: 1895. évi XLIII. törvénycikk a  vallás 
szabad gyakorlásáról. „Ezer év törvényei“. PDF: https://net.jogtar.hu/getpdf?dbnum=77&do-
cid=89500043.TV), o texty a zbierky k Ústave 1893 (vrátane údajov o prijatí 10. 2. 1893, potvr-
dení 18. 3. 1893 a vyhlásení 4. 5. 1893; Ústava 1893 – parita a postavenie generálneho konventu; 
porovnaj MIKLER, K. Magyar evangélikus egyházjog. Budapest 1906. Online: https://library.
hungaricana.hu/hu/view/EvangelikusEgyhazjogiMuvek_1906_Mikler_Karoly_Magyar_
evang_egyhazjog/) a o maďarské evanjelické zbierky (MEDiT). Pre redistriktáciu (1894) a jej 
etnokonfesionálny dosah využívam analýzy publikované vo Forum Historiae. Z novšej sloven-
skej literatúry stojí ako oporný sekundárny zdroj štúdia M. Viršinskej o Budapeštianskej sy-
node a Slovákoch (VIRŠINSKÁ, M. Žilinská synoda (1610) a formovanie evanjelickej cirkevnej 
správy. In Vývoj cirkevnej správy… (ed. Rábik). Trnava, 2016. Dostupné: https://ff.truni.sk/sites/
default/files/publikacie/obsah/obsah_18.pdf).



104

Radoslav HANUS

1	 Stručne k problematike cirkevno-správneho postavenia evanjelikov 
augsburského vyznania na území dnešného Slovenska v rozmedzí  
16. – 18. storočia
Pred konaním synody v Budapešti v závere 19. storočia sa v dejinách evanje-

likov nemeckej reformácie v Uhorsku konalo viacero synod, kedy každá riešila 
problémy cirkevnosprávnej organizácie novovznikajúcej protestantskej cirkvi. 
Formy vnútornej organizácie cirkevného života – spočiatku farárov v  jednotli-
vých „spolkoch“ sympatizujúcich s myšlienkami Lutherovej reformácie – sa for-
movali hneď v prvých desaťročiach 16. storočia. Je pochopiteľné, že do obdobia 
zvolania Žilinskej synody v roku 1610 sa formy vnútornej organizácie nemohli 
realizovať do podoby stabilných vonkajších cirkevnosprávnych štruktúr. Farári 
sa organizovali na základe spoločných teologických myšlienok v  spomínaných 
spolkoch ešte v rámci jurisdikcie katolíckej cirkvi. Napriek tomu snahy o budo-
vanie štruktúr na najnižšej úrovni cirkvi sú badateľné už v danom období. Struč-
ne úvodom je teda potrebné ich aspoň v krátkosti predostrieť kvôli následnému 
detailnejšiemu uchopeniu významu budapeštianskej synody v otázke kreovania 
cirkevnej správy a  cirkevného života evanjelikov augsburského vyznania 
v Uhorsku.

Myšlienky nemeckej reformácie prenikali na územie dnešného Slovenska3 
prakticky okamžite po konaní snemu vo Wormse začiatkom 20. rokov 16. sto-
ročia. Je zrejmé, že snahy zo strany rímskokatolíckej cirkvi o zastavenie šírenia 
reformácie boli, no ich efektivita kvôli sporom o korunu medzi Habsburgovcami 
a Zápoľským po bitke na Moháči bola takmer nulová. Kráľovské mestá východ-
ného Slovenska ako Košice, Levoča, Sabinov, Bardejov či Prešov, banské mestá 
územia dnešného stredného Slovenska či spišské mestá v 20. a 30. rokoch 16. sto-
ročia prijímajú myšlienky nemeckej reformácie a liturgické obrady rímskej omše 
sa postupne modifikujú Wittenberskými poriadkami liturgie. „V mestách bola 
pre postup reformácie situácia priaznivá aj v tom, že mestá boli v náboženskom 
ohľade pomerne nezávislé. Boli patrónmi kostolov a kláštorov a  tak k novému 
náboženstvu pristúpili nielen samotní obyvatelia mesta, ale evanjelická cirkev 
získala kostoly s celým ich inventárom a bohatými dotáciami.“4 V Contuberniach 
či bratstvách/spolkoch farárov začal prevládať evanjelický „klérus“ aj napriek 
tomu, že „v roku 1548 Ferdinand I. a bratislavský snem nariadili, aby sa nábožen-
stvo navrátilo k svojej predošlej podobe a kacírstvo bolo odstránené“.5 Čo sa týka 
spomenutých pomenovaní spolkov či bratstiev farárov tak tie mali ešte rôzne 
variácie. „Na Spiši bratstvo, vo východnejších stoliciach seniorát. Pomenovanie 
bratstvo bolo tradičnou katolíckou štruktúrou i názvom v Spišskom prepoštstve. 
V Šariši, Above, Zemplíne, teda na území Jágerskej diecézy jestvovali arcidiako-
náty. Kým na Spiši evanjelickí farári prevzali organizáciu aj názov, v Šariši, Zem-

3	 Podrobne pozri: KVAČALA, J. Dejiny reformácie na Slovensku. Lipt. Sv. Mikuláš: Tranoscius, 
1935; BORBIS, J. Die evangelish- lutherische Kirche Ungarns. Nördlingen 1861. 

4	 BODNÁROVÁ, M. Vplyv mestských rád na cirkevný život miest v 16. storočí. In DANIEL, D. P. 
(zost.) Evanjelici a evanjelická teológia na Slovensku. Bratislava: EBF UK v Bratislave, 1999, s. 
42 – 43.

5	 BODNÁROVÁ, M. Vplyv mestských rád na cirkevný život miest v 16. storočí. In DANIEL, D. P. 
(zost.) Evanjelici a evanjelická teológia na Slovensku. Bratislava: EBF UK v Bratislave, 1999, s. 39.



105

Problematika cirkevnej správy ECAV a synoda v Budapešti 1891 – 1893(4)

plíne, Above vyvinuli pre združenie evanjelických farárov latinské pomenovanie 
„senioratus“, teda seniorát, a pre jeho personálneho voleného predstaviteľa po-
menovanie senior, teda starší“.6 Snahy o oddelenie sa jednotlivých zborov a se-
niorátov od katolíckej cirkvi začínali naberať na intenzite vo všetkých stoliciach. 
„Dôležitým medzníkom vo vývoji reformácie je Prešovská synoda z roku 1546, 
na ktorej vznikol prvý seniorát kňazov východoslovenských miest a  upevňuje 
sa organizácia novej cirkvi.“7 – hoc len na nižšej úrovni. Podobný proces bežal 
v prostredí stredoslovenských banských miest už pred tým na synode v Kremnici 
v 30. rokoch 16. storočia. Na tomto mieste je potrebné spomenúť fakt, že popri 
riešení cirkevno-organizačných problémov bolo nutné definovať teológiu a prax, 
ktorá mala byť v cirkvi vykonávaná. Tým, že reformácia na území dnešného Slo-
venska bola myšlienkovo úzko previazaná a ovplyvnená dianím v Nemecku, tak 
problémy a teologické spory, ktoré sa po smrti Luthera v Nemecku začali preja-
vovať – preniesli sa aj územie Kráľovského Uhorska. A hoci dochádzalo k istému 
zjednocovaniu evanjelikov, tak „rímskokatolícka cirkevná organizácia bola jedi-
nou v krajine (ostalo zachované cirkevno-správne členenie, farnosti však nemali 
veriacich, často ani kňazov).“8 Pochopiteľne, že katolícki biskupi si robili naďalej 
nároky na platby napríklad desiatkov od evanjelických kňazov. Evanjelici v kra-
jine nedisponovali jednotným bohoslužobným poriadkom – o jednotnej agende 
nemohlo byť ani reči, nemali vlastné školské zákony. Nateraz to boli konkrétne 
v mestách mestské rady, ktoré svoje patronátne právo uplatňovali vo vypraco-
vávaní bohoslužobných poriadkov a  cirkevných poriadkov ako základu nábo-
ženského života. Toto bolo dôsledkom toho, že nedisponovali vlastnou (vyššou 
cirkevnou organizáciou) a prakticky spadali pod jurisdikciu katolíckeho biskup-
stva. Luteránski šľachtici sa mimoriadne obávali vplyvu ostatných reformačných 
hnutí, ktoré sa začali šíriť – ako bol anabaptizmus, helvétska forma reformácie, 
antitrinitári. Nie raz prejavili ochotu spojiť sa s predstaviteľmi katolíckej hierar-
chie v uplatňovaní už v príspevku spomínaného zákonného článku bratislavské-
ho snemu z roku z roku 1548 o vyhnaní kacírov z krajiny, pričom si ten zákon 
vykladali tak, že sa vyťahuje len na tzv. sakramentárov a anabaptistov. 

Uvedená cirkevnoprávna neistota, hrozba nejednotnosti v  bohoslužobných 
a teologických otázkach bola pre budúcnosť prežitia evanjelictva ako takého na 
území dnešného Slovenska značným problémom. Hoci sa cirkevné zbory v 16. 
storočí postupne zorganizovali do druhého stupňa cirkevnej správy (paradoxne 
právne stále pod jurisdikciou katolíckej cirkvi) – do seniorátov, vytvorenie tre-
tieho stupňa cirkevnej správy aj vzhľadom k nástupu budúcej protireformácie či 
rekatolizácie bolo pre cirkev bytostnou otázkou. Po sformulovaní a prijatí vie-
rovyznavačských vyznaní – Confessio Pentapolitana, Confessio Heptapolitana 

6	 ULIČNÝ, F. Superintendencie na východnom Slovensku v  17.-18. storočí. In DANIEL, D. P. 
(zost.) Evanjelici a evanjelická teológia na Slovensku. Bratislava: EBF UK v Bratislave, 1999, s. 
88 – 89.

7	 BODNÁROVÁ, M. Reformácia vo východoslovenských kráľovských mestách v druhej polo-
vici 16. storočia. In ČAPLOVIČ, D. (ed.). Problematika cirkevných dejín 1517-1681. Bratislava: 
Veda, 2001, s. 49.

8	 KÓNYA, P. Dejiny ECAV na Slovensku v rokoch 1610-1791. In UHORSKAI, P. - ALBERTY, J. 
(eds.) Evanjelici v dejinách slovenskej kultúry 3. Liptovský Mikuláš: Tranoscius, 2002, s. 28. 



106

Radoslav HANUS

a  Confessio Scepusiana obsahovo teologicky stojacich na Augsburskom viero-
vyznaní a ako symbol vymedzenia sa voči ostatným prúdom reformných hnutí 
sa v druhej polovici 16. storočia začínajú objavovať „snahy o osamostatnenie sa 
evanjelickej cirkvi augsburského vyznania a  snahy o  vytvorenie vyššej organi-
zácie na treťom stupni cirkevnej správy – superintendencie či biskupstva.“9 Ná-
boženský zákon z roku 1608 ako výsledok úspešného povstania Štefana Bočkaja 
a uzavretia Viedenského mieru umožňoval, že „každá zákonom uznaná cirkev 
si mohla vytvárať vlastnú cirkevnú organizáciu a  mať svojich superintenden-
tov“.10 Na podnet luteránskeho veľmoža a palatína Juraja Thurzu sa v roku 1610 
zišla v Žiline prvá synoda evanjelických zborov augsburského vyznania. Evan-
jelici sa zákonne oddelili od jurisdikcie katolíckej cirkvi/diecéznych bisku-
pov, konečne zriadili tretí stupeň cirkevnej správy a inštalovali do úradu troch 
superintendentov, dvoch inšpektorov pre nemecky hovoriacich luteránov a jed-
ného inšpektora pre maďarsky hovoriacich luteránov. Cirkevnosprávne však nešlo 
o organizáciu života cirkvi celého územia dnešného Slovenska,11 ale šlo o „územie 
desiatich dolnouhorských stolíc“.12 Vlastný seniorát si ponechali banské mestá, 
osobitná situácia bola na Gemeri, Maďarom bolo v roku 1613 umožnené vytvore-
nie vlastnej superintendencie na čele s Mikulášom Gönczym a východ krajiny – 
tzv. Horné Uhorsko cirkevnosprávne organizovala synoda v Spišskom Podhradí 
z roku 1614, ktorej výsledkom bolo vytvorenie dvoch superintendencií, a to tzv. 
vidieckej a  superintendencie slobodných kráľovských miest. Význam Žilinskej 
a Spišskopodhradskej synody, platnosť ktorých bola založená na zákone z roku 
1608 o náboženskej slobode a potvrdená na sneme v Banskej Bystrici v roku 1620 
je a bol pre evanjelickú cirkev mimoriadny. Vytvorením tretieho stupňa cirkevnej 
správy bola zaručená vieroučná jednota cirkvi aj napriek tomu, že v danom obdo-
bí sa ešte nepodarilo vydať jednotnú agendu a zjednotiť bohoslužobné poriadky. 
Navyše v dobre protireformácie13 sa evanjelici mohli opierať o kánony a zákony 
prijaté na uvedených synodách hoc to nebolo zo strany katolíckej hierarchie ak-
ceptované. Prakticky okamžite v roku 1610 arcibiskup František Forgáč „synodu 
ako celok označil za odporujúcu uhorským, ľudským a Božím zákonom“.14 

9	 BODNÁROVÁ, M. Akty a závery – zákony a ustanovenia Spišskopodhradskej synody z roku 
1614. In KLÁTIK, M. (ed.). Rozpomienka na slávnosti 400. výročia Spišskopodhradskej synody. 
Liptovský Mikuláš: Tranoscius, 2015, s. 31.

10	 BODNÁROVÁ, M.. Akty a závery – zákony a ustanovenia Spišskopodhradskej synody z roku 
1614. In KLÁTIK, M. (ed.). Rozpomienka na slávnosti 400. výročia Spišskopodhradskej synody. 
Liptovský Mikuláš: Tranoscius, 2015, s. 31.

11	 Podrobne pozri BODNÁROVÁ, M. Žilinská synoda a  jej význam pre evanjelickú cirkev na 
Slovensku. In KOVAČKA, M. (ed.). Akta a závery. Zákony a ustanovenia Žilinskej synody z roku 
1610. Martin: Slovenská národná knižnica, 2010, s. 55 nn.

12	 KÓNYA, P. Dejiny ECAV na Slovensku v rokoch 1610-1791. In UHORSKAI, P. - ALBERTY, J. 
(eds.). Evanjelici v dejinách slovenskej kultúry 3. Liptovský Mikuláš: Tranoscius, 2002, s. 29.

13	 Podrobne pozri KÓNYA, P. Základné črty protireformácie a  vzťah Evanjelickej a.v. cirkvi 
k štátnej moci do prelomu 17. - 18. storočia. In KÓNYA, P. (zost.). Konfesionalizácia na Sloven-
sku v 16. – 18. storočí. Prešov: Vydavateľstvo Prešovskej Univerzity, 2010, s. 96 nn.

14	 KÓNYA, P. Dejiny ECAV na Slovensku v rokoch 1610-1791. In UHORSKAI, P. - ALBERTY, J. 
(eds.). Evanjelici v dejinách slovenskej kultúry 3. Liptovský Mikuláš: Tranoscius, 2002, s. 30.



107

Problematika cirkevnej správy ECAV a synoda v Budapešti 1891 – 1893(4)

V  nasledujúcom období vyostrovania protireformácie v  ére protihabsbur-
ských stavovských povstaní prebiehali intenzívne pokusy o likvidáciu evanjelic-
kej cirkvi. Ewa Kowalská charakterizuje postavenie náboženstva v danom období 
17. a 18. storočia nasledovne: „Viera, náboženstvo, cirkev – to ešte neboli sféry 
privátna, súkromného presvedčenia a spôsobu života, ale boli to otázky doslova 
existenčné a politické.“15 David Paul Daniel, cirkevný historik stotožňuje proti-
reformáciu s politizáciou náboženstva a náboženskej ideológie. Podľa jeho slov 
protireformácia predstavovala „uznanie špecifických náboženských tradícií ako 
normatívnych pre politickú komunitu a  viedla k  reštrikcii a  vymedzeniu práv 
prívržencov iných náboženských tradícií...vyústila do vytvorenia minoritných 
socio-náboženských skupín, ktorých identitu a súdržnosť poznačila diskriminá-
cia... a konečne vyústila do sformovania normatívneho náboženstva ako štátneho 
náboženstva“.16 Rozklad cirkevnej správy evanjelikov mohol teda úspešne začať. 
A hoci pokusy o reštitúciu náboženskej slobody za povstania Františka II. Rá-
kociho vyzerali zvolaním Ružomberskej synody v roku 1707 sľubne, „krajinský 
snem v  roku 1714 vyhlásil uznesenia Ružomberskej synody za neplatné, zaká-
zal konať synody a zrušil superintendencie“.17 Hoci rezolúcia panovníka Karola 
VI. z roku 1734 dovoľovala obnovenie evanjelických dištriktov/superintendencií, 
prakticky celé 18. storočie až do vydania Tolerančného patentu Jozefom II. a pre-
dovšetkým prijatím náboženského zákona v roku 1791 bolo právne postavenie 
evanjelikov v tieni tzv. tichej protireformácie.18 

Obdobie osvietenského absolutizmu za vlády panovníka Jozefa II. a Leopol-
da II. umožnilo zvolanie tretej významnej synody evanjelikov do Pešti v  roku 
1791. Toleranciu – ešte nie slobodu vyznania evanjelici získali paradoxne v dobe, 
ktorá myšlienkovo teologicky nepriala klasickej konfesijnej teológii stojacej na 
wittenberskej ortodoxii. Protireformáciu a prenasledovanie už synoda síce riešiť 
nemusela, no stáli pred ňou nové výzvy v meniacom sa politickom, národnom 
a teologickom živote v 19. storočí. Aj keď jej závery a kánony panovník nepotvr-
dil, napriek tomu sa stali istým základom cirkevnej správy evanjelickej augsbur-
ského vyznania cirkvi v  danom storočí, čo však prinieslo kvôli presadzovaniu 
maďarizačných tendencií v cirkvi nie málo problémov a právne nepodložených 
rozhodnutí. Až Budapeštianska synoda, o ktorej bude príspevok ďalej samostat-
ne pojednávať, postavila evanjelickú cirkev augsburského vyznania ako jednotný 
celok podľa práva do plne legálneho postavenia v spoločnosti, dala jej jednotnú 
ústavu – aj keď s mnohými a nie zanedbateľnými negatívnymi dopadmi pre slo-
venských evanjelikov. Cirkevno-správne a  cirkevnoprávne postavenie evanjeli-
kov augsburského vyznania na území dnešného Slovenska v rozmedzí rokov 1610 

15	 KOWALSKÁ, E. Katolícka ríša na Dunaji?. In Historická revue. 2016, roč. XXVII., č. 2, s. 26.
16	 DANIEL, P. D. K problému a interpretácii konfesionalizácie a protireformácie na Slovensku. In 

DANIEL, D. P. (zost). Evanjelici a evanjelická teológia na Slovensku. Bratislava: EBF UK v Bra-
tislave, 1999, s. 59.

17	 BODNÁROVÁ, M. Akty a závery – zákony a ustanovenia Spišskopodhradskej synody z roku 
1614. In KLÁTIK, M. (ed.). Rozpomienka na slávnosti 400. výročia Spišskopodhradskej synody. 
Liptovský Mikuláš: Tranoscius, 2015, s. 40.

18	 Podrobne pozri KOWALSKÁ, E. Obnova cirkevného života evanjelikov a.v. v Uhorsku po rolu 
1681. Problémy a formy ich riešenia. In Historický časopis, 2006, roč. 54, č. 4, s. 654 nn.



108

Radoslav HANUS

– 1791 charakterizujú slová cirkevného historika Daniela Veselého: „Okrem zá-
konov politickej vrchnosti evanjelici mali cirkevnú správu len na základe svojich 
starých a neúplných zákonov. Od Žilinskej synody platnosť Ružomberskej bola 
zrušená, Peštianska bola nepotvrdená....čím sa potreba synody stala aktuálnou. 
Plánovali ju na rok 1867.“19 Veľkou otázkou ostávalo nateraz, kto – aký cirkevný 
orgán ju zvolá a s akými ďalšími úmyslami v kontexte cirkevno-politických uda-
lostí 19. storočia. 

2	 19. storočie v znamení prechodu od protireformácie k zrovnoprávneniu 
cirkví a následnej maďarizácii v prostredí evanjelickej cirkvi 
augsburského vyznania
Obdobie 19. storočia bolo pre slovenských evanjelikov augsburského vyzna-

nia v ich snahe o budovanie konečnej podoby cirkevnej správy v znamení nových 
výziev – zvlášť v druhej polovici daného storočia a po odvolaní platnosti Pro-
testantského patentu. Historik Milan Podrimavský charakterizuje toto obdobie 
slovami: „V situácii po rakúsko-maďarskom vyrovnaní, keď sa národnostná otáz-
ka stala výlučnou záležitosťou Uhorska, slovenskí politickí činitelia vzali s nevô-
ľou na vedomie fakt, že legislatívne normy v tejto oblasti bude prijímať uhorský 
snem už s podstatne pevnejšou pozíciou, ako ju mal do vyrovnania... Maďarská 
politická reprezentácia bude presadzovať len takú právnu normu, ktorá potvrdí 
supremáciu maďarského národa ako jediného štátotvorného subjektu a vyjadrí 
princíp, že Uhorsko je maďarským národným štátom.20 

Otázka riešenia cirkevno-správnej problematiky bola závislá od výsledkov 
riešenia cirkevno-politických otázok – konkrétne v  ich dvoch rovinách. Jed-
nak bolo pre evanjelikov potrebné dosiahnuť úplnú náboženskú rovnoprávnosť 
s katolíckou cirkvou a jednak sa evanjelici museli vysporiadať s maďarizačným 
tlakom pochádzajúcim od vrcholných predstaviteľov cirkvi, ktorí boli prevažne 
zástancami spomínanej maďarizačnej štátnej politiky. Maďarizačný tlak a  idey 
uhorskej politiky sa v závere 19. storočia premietli do záverov synody v Budapeš-
ti, o čom bude príspevok pojednávať v nasledovných riadkoch.

Aj keď s  nadhľadom môžeme konštatovať, že cesta k  náboženskému zrov-
noprávneniu začala v podstate v závere 18. storočia, až v roku 1895 bol prijatý 
zákonný článok číslo 43 O slobodnom vyznávaní náboženstva. „Každý môže slo-
bodne vyznávať náboženstvo či akúkoľvek vieru a tomu v medziach požadovania 
krajinských zákonov a verejnej mravnosti aj navonok smie dať výraz a môže tak 
konať. Pri výkone náboženských ceremónií ktoré sa nepriečia zákonom alebo ve-
rejnej mravnosti, nemožno hatiť nikoho, ani k tomu neslobodno nikoho nútiť, aby 
konal náboženský úkon, ktorý sa nesrovnáva s jeho vierou.“21 Už niekoľko rokov 
pred tým, v  momente vyzdvihnutia Protestantského Patentu z  platnosti, cisár 

19	 VESELÝ, D. Dejiny kresťanstva a  reformácie na Slovensku. Liptovský Mikuláš: Tranoscius, 
2004, s. 330.

20	 PODRIMAVSKÝ, M. V politike porevolučného obdobia. In ROLKOVÁ, N. (zost.). Jozef Miloslav 
Hurban prvý predseda Slovenskej národnej rady. Bratislava: Kancelária Národnej rady Sloven-
skej republiky, 2007, s. 111.

21	 Zákon o svobodnom vyznávaní náboženstva. In Cirkevné listy, 1896, roč. 10, č. 1, s. 12-13, č. 2. 
s. 20-23.



109

Problematika cirkevnej správy ECAV a synoda v Budapešti 1891 – 1893(4)

svojimi slovami podporil budúce náboženské zrovnoprávnenie slovami, citujem 
„v otcovskej starosti, aby náboženský pokoj mojim verným protestantským podda-
ným zachoval, uznal som za dobré patent pozbaviť platnosti, aby sa na generál-
nom konvente evanjelici a. v po dobrom uvážení usporiadali“.22 Úloha generálneho 
konventu v pred synodálnom období bola nateraz zrejmá – slovensko-maďarská 
cirkevnosprávna dohoda s dôrazom, že bude zachované právo vrchného dozoru 
panovníka nad evanjelickou cirkvou v Uhorsku a zároveň, že budú dané záruky 
pre národnostnú rovnosť v rámci uhorskej luterskej cirkvi.23 Dôležitým medzní-
kom v procese zrovnoprávnenia cirkví bol aj zákon č. 7 z roku 1885, zaručujúci 
protestantským cirkevným predstaviteľom práva a postavenie, aké mali rímsko-
katolícki biskupi. Úrad superintendenta bol premenovaný na úrad biskupa a lute-
ránski biskupi a dozorcovia sa stali automaticky členmi uhorského parlamentu.24 

Z dobovej Zápisnice všetkých štyroch dištriktov je zrejmé, že riešenie cirkev-
no-organizačnej/správnej otázky v cirkvi – a teda zvolanie synody, ktorá by danú 
problematiku riešila, bolo pre evanjelikov skutočne bytostnou otázkou. Totiž, 
evanjelici stále nedisponovali jednotnou cirkevnou ústavou čím v podstate ako-
by pred štátom neexistovali podľa práva; vedenie cirkvi bolo provizórne – cirkev 
ako celok riadil generálny konvent ktorému predsedal generálny inšpektor, ktorý 
mal v rukách rozhodujúce kompetencie v správe cirkvi.25 Bol to právny paradox, 
že napriek absencii ústavy bolo riadenie celej cirkvi a jej správa v rukách gene-
rálnych konventov. K danej problematike sa ešte v vrátime v príspevku v ďalších 
riadkoch. 

Problém bol, že poprední predstavitelia cirkvi začali prispievať k maďarizá-
cii slovenských evanjelikov a cirkvi tým, že žiaľ – ako zástancovia maďarizačnej 
národnostnej politiky vlády vnášali do cirkevných konventov riešenie politic-
kých otázok, a to aj napriek zákonným zárukám napríklad ohľadom používania 
materinského jazyka v cirkvi. Generálny konvent z roku 1882 – teda necelých 10 
rokov pred zvolaním synody do Budapešti bol rozhodujúcim vo svojich záveroch 
ohľadom ďalšieho smerovania cirkvi. Panslavizmus bol vyhlásený za vážny kano-
nický priestupok. Časopis Korouhev na Sionu k prijatému priestupku píše: „Jest-
li kto slovom, písmom, tlačivom objavil, že je nepriateľom národa maďarského 
a snáh maďarských v ev. a. v. cirkvi má byť považovaný ako volebná prekážka pri 
obsadení úradov cirkevných a pre prechmaty panslavistické pokáraní teológovia 
nesmú byť vysvätení na úrad kňazský...“26 Ako príklad maďarizačných tlakov uve-
diem ešte vyjadrenie zástupcu Zadunajského dištriktu Györyho, ktorý v pred-
prípravných sedeniach výborov sa pred konaním synody v  otázke novej deľby 

22	 Podrobne ďalej pozri Cirkewní listy pro wesskeré záležitosti církve ewanjelicko-luteránske, 
roč.4, 1867, č.1-2, s. 10nn.

23	 Pozri Prípis ministeriálny na p. sen. Inšpektora zo 17. mája 1867 od J. Eötvösa. In Cirkewní listy 
pro wesskeré záležitosti církve ewanjelicko-luteránske, roč. 4, 1867, č.1, s. 11.

24	 Pozri ďalej Zápisnica dištrikuálního předdunajského ev. a. v. konventu v Prešpurku léta Páně 
1885. Ústredný archív ECAV na Slovensku. Zbierka zápisníc , Preddunajský dištrikt, krabica 
XLVII, cirkevné zákonodarstvo.

25	 Pozri Zápisnice všech čtyř ev.a.v. distriktů v Uhřích. Budapešť, 1875, s. 2 – 5. Ústredný archív 
ECAV na Slovensku. Zbierka zápisníc z generálnych konventov, krabica č. 2.

26	 Pozri BOOR, M. - LEŠKA, J. Konvent. In Korouhev na Sionu, 1882, s. 305 nn.



110

Radoslav HANUS

dištriktov vyjadril nasledovne: „ale otázku deľby dištriktov treba brať s vyššie-
ho stanoviska, a to nadovšetko vlasteneckého. My i v cirkvi musíme k platnosti 
priviesť ciele vlastenecké a preto keď ináč neide, tedy aj mocou zdlávime všetko, 
čo sa týmto cieľom protiví.“27 A veď práve – otázka novej deľby dištriktov bola 
pre zástancov maďarizácie najdôležitejšou, nakoľko snahy o prečíslenie Slovákov 
voči Maďarom sa ukázalo pri Preddunajskom dištrikte, z ktorého boli nakoniec 
odčlenené senioráty s prevažne slovenským obyvateľstvom a naopak pričlenené 
senioráty maďarské. 

Superintendentiarum synodus – platná cirkevnosprávna zásada 
Dôležitým v  predsynodálnom období bol okrem spomenutého konventu 

z roku 1882 aj generálny konvent z roku 1889, ktorý sa uzniesol o spoločnom ko-
naní synody evanjelikov augsburského aj helvétskeho vyznania. Účel bol načrt-
nutý jasne – vytvorenie spoločnej cirkevnej vrchnosti pre obidve protestantské 
cirkvi – teda administratívnej jednoty, čo by v podstate znamenalo dogmatickú/
vieroučnú jednotu obidvoch cirkví. Opätovne teda začínajú ožívať unionistické 
tézy z predpatentálneho obdobia, ktorých cieľom bolo vytvorenie jednej uhorskej 
protestantskej cirkvi bez vieroučného základu s politickým motívom. „Slovenskí 
evanjelici boli podľa mnohých vrcholných dobových predstaviteľov evanjelickej 
a. v. cirkvi v Uhorsku vyhlásení za nevďačníkov voči uhorsko-maďarskej vlasti...
ak vraj chcú byť vlastenci, musia sa stať Maďarmi a musia stáť za myšlienkou 
únie protestantských cirkví.....nebuďme ani Židia, ani kresťania, ani katolíci, ani 
protestanti, ale maďari...Uhorsko bude len vtedy veľkým a  šťastným, keď bude 
maďarským....“28 Národnie noviny v roku 1891 uverejnili od neznámeho pisateľa 
v danej otázke cirkevnej únie text: „Som priateľom únie, totiž toho, aby sa obe pro-
testantské cirkvi čím vnútornejšie spojili...aby i v evanj. a. v. cirkvi maďarský živel 
zvíťazil, obdržiac takýmto spôsobom väčšinu.“29 A  konečne, príklad politizácie 
náboženskej otázky dokladajú slová vysokého sekulárneho cirkevného hodnostá-
ra Zsilinszkeho o potrebe zrušenia „neprirodzeného stavu, že v Uhorsku sú dve 
protestantské cirkvi, ktorých zjednotenie by zároveň riešilo národnostnú otázku, 
ktorá úzko súvisí s cirkevným životom.“30 

Na generálnom konvente roku 1889 sa síce rozhodlo o definitívnom termíne 
zvolania synody, no slovenskí zástupcovia dištriktov – zvlášť Preddunajského sa 
zatiaľ zdráhali vyslať zástupcov na synodu. Argumentovali tým, že jednak syno-
da je zvolávaná predovšetkým politickými motiváciami a jednak spochybňovali 
na základe zákonného článku číslo 26 z roku 1791 autoritu generálneho konventu 
v otázke zvolávania synody. „Práve tak ani uzavretie generálneho konventu, väč-
šinou donesené, nemôže naložiť dištriktu synodu, lebo generálny konvent nemá 
takejto právomocenskej svrchovanosti nad dištriktom, jehož autonomné jestvo-

27	 Pozri ďalej Otázka novej deľby dištriktov na generálnom konvente. In Cirkevné listy, 1894, roč. 
VIII., č. 6, s. 94nn. 

28	 Pozri ďalej HANUS, R. Jozef Miloslav Hurban – zakladateľ slovenskej luteránskej neoortodxie. 
In KODAJOVÁ, D. - MACHO, P. (zost.). Jozef Miloslav Hurban osobnosť v spoločnosti a reflexii. 
Bratislava: Veda, 2017, s. 108 – 109.

29	 SYNODA. In Národnie noviny, 1891, roč. 22, č. 49, s. 2.
30	 JANOŠKA, J. Po generálnom konvente. In Cirkevné listy, 1888, roč. 2, č. 11. Citované podľa Sob-

rané spisy dr. Jura Janošku. I. diel. Články a úvahy. Liptovský Mikuláš: Tranoscius, 1932, s. 46.



111

Problematika cirkevnej správy ECAV a synoda v Budapešti 1891 – 1893(4)

vanie i bez generálneho konventu zákon uznáva; nemôže mať generálny konvent 
takejto moci nad dištriktom zvlášte v  zákonodárnych, do života a  budúcnosti 
cirkve tak hlboko a osudne zasahujúcich otázkach, akou je nepochybne aj otázka 
držania alebo nedržania synody... nám nejde o nič iné, ako o zachovanie cirkve pri 
jej neodvislosti od živlov sveta tohto a tak pri jej čistej, spasiteľnej misii, ďalej o ne-
narušenosť nášho evanjelického aug. vyznania a o zachránenie nášho autonóm-
neho presbyteriálneho sriadenia proti návalom odkiaľkoľvek pochádzajúcim... 
k tomu všetkému i to vyslovenie zák. čl. 26 z r. 1791 paragraf 4., že synody sú su-
perintendencionálne – superintendentiarum synodus – dopúšťa jasne a zreteľne, 
že synodu môžu držať tie dištrikty, ktoré chcú a nemusia držať, ktoré nechcú.“31 
Uvedený zákonný článok uzákonil autonómiu jednotlivých dištriktov – a  teda 
závery generálneho konventu nemuseli prijať – obzvlášť, ak cieľom synody malo 
byť uzákonenie centralizácie vedenia cirkvi do rúk generálneho konventu. Na-
vyše – generálny konvent prijímaním rozhodnutí, ktoré sú v rozpore s platnými 
cirkevnými poriadkami dištriktov ide právne proti ich autonómii.32 Už skôr – 
v čase, keď generálny konvent prijal spomínané ustanovenie o panslavizme ako 
kanonickom priestupku slovenskí evanjelici v Preddunajskom dištrikte protes-
tovali,33 že konvent tým prekročil svoje právomoci a uzurpoval si kompetencie, 
ktoré patrili do rúk len synode, ktorá ako jediná na svojom riadnom zasadnutí 
môže prijímať či meniť cirkevné kánony. 

V cirkevnej praxi druhej polovice 19. storočia ako je už v príspevku spomína-
né panoval stav, že hoci neexistovala jednotná ústava, napriek tomu celé vedenie 
cirkvi bolo v rukách generálneho konventu – čo bolo očividne právne spochyb-
niteľné. Konečne – rozklad právneho výkladu kánonu č. 3 Peštianskej synody 
z roku 1791, na ktorú sa odvolávali predstavitelia generálneho konventu ohľadom 
ich práva na zvolanie synody – navyše synody ako je v príspevku už uvedené spo-
ločnej s predstaviteľmi evanjelikov helvétskeho vyznania – slovenskí evanjelici 
Preddunajského dištriktu dokončili právnym tvrdením o jej nepodpísaní panov-
níkom. Nie je teda právne záväzná pre všetky dištrikty, dištriktuálna autonómia 
je zákonodarne právoplatná a teda ani nariadenia generálneho konventu nie sú 
celocirkevne záväzné v zákonodarných a kanonických záležitostiach. „Pokus zni-
čenia našej osobitnej cirkevnej ústavy a miesto nej zavedenia spoločnej, rovnakej 
s cirkvou kalvínskou – ako vyslovený bol v 3. kánone nepotvrdenej synody r. 1791, 
na ktorý generálny konvent odvoláva sa pri svojom uzavretí 1889 – vyvolal proti 
sebe odpor nielen jednej čiastky prítomných na synode mužov, ale hlavne ducho-
venstva a  sborov našich cirkevných. Pravoverní mužovia a  hodnostári cirkevní 
pracovali na tom, aby kánony tejto r. 1791 držanej synody nedošly od kráľa potvr-

31	 Uzavretia dištriktu ev.a.v. preddunajského v otázke synodálnej. Turčiansky sv. Martin: Tlačou 
kníhtlačiarsko – účastinárskeho spolku, 1891, s. 12 nn. Ústredný archív ECAV na Slovensku. 
Zbierka zápisníc, Preddunajský dištrikt, krabica XLVII., cirkevné zákonodárstvo. 

32	 Pozri Zápisnica porady mužov evanjelického a. v. dištriktu preddunajského, zo dňa 12. novem-
bra 1888 v Turčianskom Sv. Martine. Ústredný archív ECAV na Slovensku. Zbierka zápisníc, 
Preddunajský dištrikt, krabica XLVII., cirkevné zákonodárstvo. 

33	 Pozri Zápisnica předdunajského dištriktuálneho konventu ev. a. v. odbývaného v Prespurku, 
dňa 21. a 22. augusta 1889. Ústredný archív ECAV na Slovensku. Zbierka zápisníc, Preddunaj-
ský dištrikt, krabica XLVII., cirkevné zákonodarstvo. 



112

Radoslav HANUS

denia preto, lebo odporujú pravovernému učeniu cirkve našej evanjelickej podľa 
aug. vyznania. Áno ešte i okolo roku 1831 superintendent banského okolia, Ján 
Seberíni, keď ho kancellár Reviczky vyzval, aby podal svoju mienku o kánonoch 
synody peštianskej, v obšírnom predostretí udal všetky nesprávnosti a chyby aktov 
synodálnych a dokázal, že predložené kánony z  veľkej čiastky odporujú písmu, 
cirkevnému duchu, praxi, a tak že nesmerujú k lepšiemu, ale k horšiemu.....a dnes 
predsa v duchu tejto synody chcú mať synodu! Akí nehodní potomci svojich viere 
verných otcov boli by sme, keby sme sa proti tomu neozvali, nezopreli.“34 

Napriek neochote predstaviteľov slovenských seniorátov a  Preddunajského 
dištriktu vyslať vyslancov a svojich zástupcov na zvolanú synodu, nakoniec ustú-
pili a synody sa zúčastnili. Nešlo však o kapituláciu pred maďarizačnými postoj-
mi vedenia generálneho konventu – išlo o pragmatické rozhodnutie, aby o slo-
venskej otázke ohľadom budúcnosti v cirkvi mal, kto predkladať návrhy a teda 
– aby o slovenskej časti cirkvi nerozhodovali maďarskí či nemeckí vyslanci.

3	 Základné cirkevnoprávne rozhodnutia synody v Budapešti 
Synoda evanjelickej cirkvi augsburského vyznania bola otvorená dňa 5. 12. 

1891 a posledné piate zasadnutie sa konalo 10. 6. 1894. Z dovtedajšieho cirkevno-
dejinného vývoja v rámci cirkvi v 19. storočí bolo pochopiteľné, že mnohí – pre-
dovšetkým slovenskí veriaci si kládli rôzne otázky ohľadom jej možných záverov 
a budúcnosti cirkvi. Janoškove cirkevné listy prinášajúce v danej dobe podrobné 
informácie ohľadom zasadnutí synody zdieľajú na svojich stránkach isté oba-
vy, predovšetkým, či bude zachovaný synodálno-presbyteriálny systém správy 
cirkvi. „Slovom, jestliže synoda vo svojich uzavretiach bude sa pridřžať dosavád-
nych základov a nebude chcieť prevádzať veľké novoty...“35, a inde: „Aké budú jej 
výsledky? Či bude k povstaniu a či k pádu cirkvi? Či k potešeniu a či k zármutku 
jej verným údom? Či obavy proti nej prechovávané sa dosvedčia, a či nádeje v ňu 
skladané sa naplnia? Čo prinesie, či krutosť boja a horkosť nových utrpení a či 
požehnanie pokoja, nám evanjelickým Slovákom.“36

12. 1891 sa konala predbežná porada synodálov ohľadom zadefinovania otá-
zok, ktoré má riešiť synoda za účasti významných slovenských nielen cirkevných 
ale aj svetských predstaviteľov ako napríklad Matúša Dulu, Jána Kvačalu, Jána 
Lešku, Štefana Fajnora, biskupa Fridricha Baltíka či Pavla Mudroňa. Na porade 
bol zároveň navrhnutý predseda dolnej snemovne uhorského parlamentu Tomáš 
Péchy – ktorý bol zároveň potiským dištriktuálnym dozorcom – za predsedu sy-
nody za svetský stav a zvolený do funkcie bol na prvom zriaďujúcom zasadnutí sy-
nody 7. 12. 1891 na návrh generálneho inšpektora baróna Prónaya. Prónay bol to-
tiž tej mienky, že úrad generálneho inšpektora je nezlučiteľný s úradom predsedu 
synody, pretože „úrad generálneho inšpektora je ustanovený viac na exekvovanie 
cirkevných zákonov, kdežto predseda synody vedie porady zákonotvorného sbo-

34	 Uzavretia dištriktu ev.a.v. preddunajského v otázke synodálnej. Turčiansky sv. Martin: Tlačou 
kníhtlačiarsko – účastinárskeho spolku, 1891, s. 11. Ústredný archív ECAV na Slovensku. Zbier-
ka zápisníc, Preddunajský dištrikt, krabica XLVII., cirkevné zákonodárstvo.

35	 Z generálneho konventu. In Cirkevné listy, 1891, roč. V., č. 10, s. 161.
36	 Synoda. In Cirkevné listy, 1891, roč. V., č. 12, s. 198.



113

Problematika cirkevnej správy ECAV a synoda v Budapešti 1891 – 1893(4)

ru“.37 Biskup Karsay – podobne na návrh Prónaya – bol zvolený za spolupredsedu 
synody za duchovný stav. 

Úvodný prejav predsedu synody Péchyho na prvom zasadnutí synody nate-
raz upokojil evanjelikov odmietajúcich účasť na synode, pretože bol predostretý 
skutočný záujem o riešenie cirkevno-správnych a cirkevno-právnych záležitostí 
cirkvi. Tomáš Péchy ako predseda synody deklaroval napríklad, že „Ústava ev. 
a. v. církve je ústavou svobody, v  ktorej každý člen církve má právo a  vliv. Zá-
sadnou povinnosťou synody bude zachovať tieto práva v celosti a úcte“.38 Hovo-
ril v  podstate, že úlohou synody bude usporiadať práva jednotlivca do súladu 
s novým cirkevným poriadkom; zároveň hovoril o potrebe vymedzenia právneho 
postavenia zborov, zborov v seniorátoch a seniorátov v dištriktoch. Spomenul, že 
synoda musí zároveň otvoriť otázku riadneho vzdelávania farárov a otázku ich 
riadneho finančného zabezpečenia hodného ich postavenia v spoločnosti. Hoci 
generálny inšpektor Prónay presadzoval myšlienku, že synoda má riešiť a  ko-
difikovať len hlavné zásady cirkevného zriadenia, pričom ostatné otázky by na 
svojich zasadnutiach riešil generálny konvent, nakoniec sa synodáli uzniesli na 
tom, že vzhľadom k absencii celocirkevnej ústavy musí synoda riešiť komplexne 
všetky problémy cirkvi. Výsledný zákon – Ústava musí potom reflektovať rie-
šenia v  celocirkevných synodálnych zákonoch všetkých oblastí vnútorného ži-
vota cirkvi – nielen cirkevného zriadenia. Slovenských vyslancov Tomáš Péchy 
zároveň ubezpečil (mimochodom v rozpore s uznesením generálneho konventu 
z roku 1889), že sa synoda v žiadnom prípade nebude venovať otázke cirkevnej 
a teologickej únie s kalvínmi, na čo zožal od nich hlasné uznanie. „Ale úlohou 
synody je predsa len to, aby radila sa o sriadení výlučne evanj. církve augš. vyzna-
nia; ďalej ísť nemožno.“39

Druhé zasadnutie synody, ktoré sa konalo od 4. 5. 1892 do 27. 5. 1892 s po-
kračovaním 10. a 11. 6. 1892 malo na programe ústredný bod jednotlivých syno-
dálnych zasadnutí a síce vypracovanie Ústavy. Zároveň došlo k prvým vážnej-
ším nezhodám medzi slovenskými a maďarskými vyslancami, nakoľko opätovne 
aj napriek úvodným ubezpečeniam predsedu synody Péchyho, že otázka únie 
s maďarskými kalvínmi nebude na programe synody – generálny inšpektor túto 
otázku otvoril. Vzápätí medzi Prónayom a zástupcami slovenského Preddunaj-
ského dištriktu napríklad s Fajnorom prebehla ostrá výmena názorov. Na slová 
Prónaya, že „uniu považuje za jednu z najdôležitejších povinností svojho úradu,“40 
lebo „jemu je mnohý kalvín bližší než luterán“41 odpovedá Fajnor slovami, že ge-
nerálny inšpektor zneužíva úradné postavenia v danej otázke, čo je disciplinárny 
priestupok. „Generálny inšpektor nemá práva vysloviť za svoju úradnú povinnosť 
napomáhanie unie, a keď tak činí, dopúšťa sa priestupku.“42 Súbežne s uvedenou 
slovnou výmenou bola v pléne nastolená otázka o štátnej finančnej podpore pre 

37	 Synoda. In Cirkevné listy, 1891, roč. V., č. 12, s. 201.
38	 Synoda. In Cirkevné listy, 1891, roč. V., č. 12, s. 201.
39	 Synoda. In Cirkevné listy, 1891, roč. V., č. 12, s. 201.
40	 JANOŠKA, J. Synoda. In Cirkevné listy, 1892, roč. VI., č. 6, s. 86.
41	 JANOŠKA, J. Synoda. In Cirkevné listy, 1892, roč. VI., č. 6, s. 85. 
42	 JANOŠKA, J. Synoda. In Cirkevné listy, 1892, roč. VI., č. 6, s. 86.



114

Radoslav HANUS

cirkev, za ktorú hlasovali predovšetkým duchovní, pričom svetskí predstavitelia 
synody na čele opäť s Prónayom boli proti. Dôvodili síce, že za podporu bude 
štát od cirkvi určite niečo požadovať, čím sa podľa nich oslabí autonómia cirkvi 
voči štátu, no skutočný dôvod bol iný. A síce – obávali sa, že ako ako čelní svetskí 
predstavitelia cirkvi stratia svoj dosah a autoritu nad zbormi, ktoré by už od nich 
priame dotácie nemuseli žiadať a teda ani nemuseli byť vykonávateľmi ich pod-
mienok udelenia dotácie. V závere diskusie v danej otázke bol prijatý paragraf 
o možnosti prijatia štátnej finančnej pomoci pri „inkassovaní cirkevných a škol-
ských podlžností“,43 s tým, že každý člen cirkvi je povinný pomerne prispievať na 
cirkevné potreby. 

Druhé zasadnutie synody sa ďalej nieslo duchu rozporov. Premenili práve 
v opätovnom nastolení maďarizačných tendencií Prónayom v otázke cirkevnej 
únie s maďarskými kalvínmi, čo sa nakoniec odrazilo v  rokovaní o  troch kľú-
čových témach – o postavení generálneho konventu a generálneho inšpektora 
v cirkvi, o súdnictve a školstve. 

V  riadení cirkvi od najnižšieho stupňa teda od zboru cez seniorát až po 
dištrikt od čias Peštianskej synody v  praxi platila zásada parity duchovných 
a  svetských predstaviteľov, no zároveň toto neplatilo vo vedení generálneho 
konventu, kedy bol vo vedení len svetský predstaviteľ v osobe generálneho in-
špektora. Navyše ako bolo v príspevku spomínané, v jeho rukách bolo praktic-
ky celé vedenie cirkvi, čo bolo v rozpore so zásadou zák. čl. 26 z r. 1791 parag-
rafu 4., že synody sú superintendencionálne – superintendentiarum synodus 
– a  teda dištrikty v  správe autonómne. Generálnemu inšpektorovi išlo teda 
o jedno – aby synoda s konečnou platnosťou uzákonila „generálny konvent ako 
najvyššiu cirkevnú vrchnosť“,44 a potom nebude mať nič ani proti tomu, aby sa 
zrušil úrad generálneho inšpektora. Toto by ale v  nijakom prípade nezaručilo 
paritu vo vedení generálneho konventu, nakoľko jeho členovia by boli volení bez 
ohľadu či kandidáti by boli z duchovenstva či laici. Diskutovať v tejto súvislosti 
sa začalo aj s alternatívou vytvorenia úradu generálneho biskupa, ktorý by bol 
vo vedení cirkvi/konventu spolu s  generálnym inšpektorom. Stav, kedy stojí 
na najvyššom poste cirkvi laik a  nie duchovný poprípade ich parita bolo viac 
než potrebné riešiť popri súvisiacich témach ako je vymedzenie ich právomo-
cí, kompetencií generálneho konventu, spôsobe voľby duchovných a  svetských 
predstaviteľov či právomocí presbyterstiev od najnižšej zborovej úrovne až po 
dištrikt. K téme sa vecne vyjadril dr. Miloš Štefanovič slovami: „O úrade generál-
neho inšpektora chcem hovoriť. V Zelenkovom elaboráte stojí, aby sa generálne-
ho inšpektorátu širší kruh účinkovania určil, alebo aby sa táto ustanovizeň cele 
zotrela. V prvom prípade má sa ten širší kruh účinkovania podeliť medzi gen. 
inšpektora a gen. biskupa. Otvorene vyznám, ja nie som priateľom myšlienky ge-
nerálneho biskupstva; ale áno prijímam tú myšlienku, že keď niet generálneho 
biskupa, nech nebude ani generálneho inšpektora....nesmýšľam ani reakcionárne 
ani klerikálne; nechcem sosilňovanie kňazskej moci ale nemôžem nepoznať, že 
nie je správne, že na čele cirkvi stojí svetský človek. Toto obsahuje nedôslednosť 

43	 JANOŠKA, J. Synoda. In Cirkevné listy, 1892, roč. VI., č. 6, s. 89.
44	 JANOŠKA, J. Synoda. In Cirkevné listy, 1892, roč. VI., č. 6, s. 88. 



115

Problematika cirkevnej správy ECAV a synoda v Budapešti 1891 – 1893(4)

celému nášmu cirkevnému sriadeniu, pri ktorom vidíme, že dualizmus na zá-
klade rovnosti kňazského a svetského živlu cele až po dištrikt je prijatý – prečo 
není tak i pri ustanovizni gen. inšpektora?“45 Po siahodlhej diskusii bol prijatý 
najskôr návrh Györyho a Dohnányiho, že zákonodarstvo a cirkevná správa bude 
výsledkom spolupôsobenia všetkých členov cirkvi, ďalej že všetka moc v cirkvi 
pochádza z cirkevného zboru a že „seniorálne, dištriktuálne a generálne vrchnos-
ti ako aj údovia synody sú volení od cirkvi a od korporácií k tomu oprávnených“.46 
Následne s konečnou platnosťou členovia synody zahlasovali za Zelenkov návrh 
o  rovnoprávnosti laikov a  duchovných vo všetkých stupňoch vedenia cirkvi. 
Generálnemu konventu mal popri generálnemu dozorcovi (staršie pomenovanie 
generálny inšpektor) predsedať služobne najstarší dištriktuálny biskup, čím sa 
vyriešila otázka parity vo vedení generálneho konventu bez potreby zriadiť úrad 
generálneho biskupa. „V zákonodarstve i správe církve bez narušenia podržuje sa 
úplná rovnoprávnosť kňazského a svetského živlu cez všetky stupne i zákonodár-
stva i správy.“47

V otázke cirkevného súdnictva aj napriek ostrému nesúhlasu slovenských vy-
slancov nebol prijatý návrh na zrušenie ustanovenia či kanonickému priestupku 
o panslavizme ako prekážke pri obsadzovaní do úradov a navyše „cirkevné súdy 
majú súdiť také prečiny, za ktoré udeľujú tresty súdy svetské“.48 Podľa Štefanoviča 
a Mudroňa ak synoda prijme uvedený návrh o cirkevnom súdnictve, „zasiahne 
tým do právneho systému moci štátnej“,49 pretože o politických priestupkoch ako 
napríklad búrení proti uhorskej vlasti či kráľovi majú rozhodovať výlučne seku-
lárne štátne súdy. 

Tretie zasadnutie synody konané v dňoch 7. až 11. 2. 1893 nebolo valné a na 
protest proti prijatým ustanoveniam ohľadom cirkevného súdnictva a panslaviz-
mu na druhom zasadnutí synody, takmer všetci slovenskí vyslanci predmetné 
zasadnutie bojkotovali. „Menovite z preddunajského dištriktu krem prešporských 
a liptovských vyslancov nebol tam nikto.“50 Prítomní vyslanci vypracovali 11. 2. 
1893 prosbopis pre panovníka so žiadosťou o schválenie zákonov či kánonov sy-
nody a popri tom konečné znenie zákona ohľadom civilného manželstva. V jeho 
znení sa odzrkadľuje istá servilita vládnemu programu v danej otázke: „Synoda 
považuje manželské otázky za také, ktoré týkajú sa spoločne oboch cirkví a uzná-
va, že otázka manželská v prvej čiare zo stanoviska štátneho má byť posudzova-
ná; ale, ako vec dnes stojí, vyslovuje, že nepovažuje na čase prejaviť sa obšírnejšie 
v otázke manželstva.“51

Štvrté zasadnutie synody konané 4. až 6. 5. 1893 sa nieslo v duchu slávnost-
ného oznámenia predsedu synody Péchyho ohľadom podpísania synodálnych 
zákonov panovníkom. Zároveň vyhlásil, že „od tejto chvíle zákony tieto zaväzujú 

45	 JANOŠKA, J. Synoda. In Cirkevné listy, 1892, roč. VI., č. 6, s. 87 – 88.
46	 JANOŠKA, J. Synoda. In Cirkevné listy, 1892, roč. VI., č. 6, s. 89.
47	 JANOŠKA, J. Synoda. In Cirkevné listy, 1892, roč. VI., č. 6, s. 89.
48	 JANOŠKA, J. Synoda. In Cirkevné listy, 1892, roč. VI., č. 8., s. 109.
49	 JANOŠKA, J. Synoda. In Cirkevné listy, 1892, roč. VI., č. 10, s. 122.
50	 Synoda. In Cirkevné listy, 1893, roč. VII., č. 3, s. 51.
51	 Synoda. In Cirkevné listy, 1893, roč. VII., č. 3, s. 52. 



116

Radoslav HANUS

každého evanjelika a. v. tejto vlasti; áno zaväzujú i občanov iných cirkví nakoľko 
obsahujú ustanovenia o pomeroch medzináboženských.“52 Synodálne vyslanstvo 
u kráľa 6. 5. 1893 pozostávalo z biskupov Karsaya, Zelenku, Sárkánya, Baltíka 
a inšpektorov Prónaya, Fabinyho, Radóva a Jozefa Szentiványiho. Po vrelom pri-
jatí panovníkom a audiencii trvajúcej 15 minút panovník uistil vyslancov, že „po-
drží v milosti i na budúce ev. cirkev a jej údov“.53

Ústava cirkve kresťansko-evanjelickej a. v. krajiny Uhorskej, 1893
Prijatá a panovníkom podpísaná Ústava cirkve kresťansko-evanjelickej a. v. 

krajiny Uhorskej je rozdelená do šiestich častí a tvorí ju spolu 443 paragrafov.54 
Prvá kapitola obsahuje v jednotlivých paragrafoch všeobecné ustanovenia; dru-
há kapitola venuje obsahovú náplň jednotlivým paragrafom otázke samospráv-
nych zborov a ich správnym vrchnostiam a úradníkom, zaoberá sa problemati-
kou štruktúry cirkvi – konkrétne – cirkevnému zboru, konventu, presbyterstvu, 
úradníkom, seniorátu, seniorálnemu konventu, seniorálnym konventom a úrad-
níkmi, dištriktu, dištriktuálnym konventom a úradníkmi, generálnou cirkvou, 
generálnym konventom a úradníkom generálnej cirkvi. V paragrafe 38 definuje 
cirkevný konvent ako spravujúcu a zastupiteľskú vrchnosť cirkvi. Tretia kapitola 
sa venuje zadefinovaniu poslania synody ako najvyššieho zákonodarného a vý-
konného snemu cirkvi a zároveň vymedzeniu jej právomocí. Štvrtá kapitola pojed-
náva o školskej problematike, piata o systéme hospodárenia v rámci jednotlivých 
stupňov cirkevnej správy a konečne šiesta kapitola o cirkevnom súdnictve. 

V  úvodnom paragrafe Ústava vymedzuje autonómnu samosprávu v  znení: 
„Cirkev kresťansko-evanjelická augšpurského vyznania krajiny Uhorskej riadi si 
samostatne a svobodne záležitosti náboženstva a cirkve sa týkajúce v smysle svoj-
ho v zásadách jej viery, v krajinských zákonoch a storočnej praxi zakoreneného 
autonómneho práva, nenarušeným ponechávajúc Jeho Veličenstva kráľa v záko-
noch krajinských určené právo najvyššieho dozoru.“55 

Na najnižšom stupni stojacou samosprávnou jednotkou je cirkevný zbor, na-
sleduje seniorát, dištrikt a  generálna cirkev. V  paragrafe 12 sa zaručuje parita 
vo vedení jednotlivých stupňov cirkevnej správy. „V zákonodárstve a na každom 
stupni správy církve evanjelickej a. v. duchovnému a svetskému živlu rovnoprávny 
vplyv nenarušene sa ponecháva.“56 Vedľa cirkevného konventu ako spravujúcej 
a zastupujúcej cirkevnej vrchnosti cirkevná ústava riadne zriadila tzv. cirkevnú 
radu (dnes presbyterstvo), úlohou ktorej bolo dohliadať, aby sa v cirkvi a v škole 
dialo všetko v súhlase s platným cirkevným poriadkom. V duchu parity vo vedení 

52	 Synoda. In Cirkevné listy, 1893, roč. VII., č. 6, s. 94.
53	 Synoda. In Cirkevné listy, 1893, roč. VII., č. 6, s. 95.
54	 Podrobne pozri Ústava cirkve kresťansko-evanjelickej a.v. krajiny Uhorskej. Zákony vynesené 

na cirk. všeobecnej synode r. 1891 – 1893. Potvrdené 18. marca 1893 a vyhlásené v zasadnutí 
synodálnom 4. mája r. 1893. Budapešť: Tlačiareň Viktora Hornyánszkeho, 1893. 263 s.

55	 Ústava cirkve kresťansko-evanjelickej a.v. krajiny Uhorskej. Zákony vynesené na cirk. všeobecnej 
synode r. 1891 – 1893. Potvrdené 18. marca 1893 a vyhlásené v zasadnutí synodálnom 4. mája 
r. 1893. Budapešť: Tlačiareň Viktora Hornyánszkeho, 1893, s. 5.

56	 Ústava cirkve kresťansko-evanjelickej a.v. krajiny Uhorskej. Zákony vynesené na cirk. všeobecnej 
synode r. 1891 – 1893. Potvrdené 18. marca 1893 a vyhlásené v zasadnutí synodálnom 4. mája 
r. 1893. Budapešť: Tlačiareň Viktora Hornyánszkeho, 1893, s. 11. 



117

Problematika cirkevnej správy ECAV a synoda v Budapešti 1891 – 1893(4)

jednotlivých stupňov cirkevnej správy Ústava priamo v paragrafe 58 určuje z ti-
tulu funkcie obsadenie úradu cirkevného predsedníctva. „Cirkevné predsedníctvo 
záleží z cirkevného dozorcu a farára, ktorí rovným právom a rovnou zodpovednos-
ťou spravujú a zastupujú cirkev a veškeré jej záležitosti usrozumne vybavujú.“57 

V  rámci vnútornej štruktúry Ústava predstavuje v  podstate štyri stupne 
cirkevnej správy – cirkevný zbor, seniorát, dištrikt generálnu cirkev. Cirkevné 
zbory sa zlučujú do seniorátov, kde zastupiteľskou a spravujúcou vrchnosťou je 
seniorálny konvent na čele so seniorom a  seniorálnym dozorcom s  dohľadom 
nad správou cirkevných a školských záležitostí seniorátu; senioráty sa zlučujú do 
dištriktov s rovnakou právomocou dištriktuálnych konventov. Podľa paragrafu 
144 je najvyššou cirkevnou vrchnosťou generálna cirkev a generálny konvent je 
„zastupiteľskou a  spravujúcou vrchnosťou generálnej cirkvi ako najvyššieho sa-
mosprávneho sboru cirkve evanjelickej augšpurského vyznania“.58 Zásada parity 
vo vedení generálneho konventu je síce zachovaná – generálnemu konventu 
predsedá generálny dozorca a úradne najstarší biskup, no predsa len generálne-
mu dozorcovi a vymedzeniu jeho právomocí je venovaný samostatný paragraf 
o práve spravovať a zastupovať cirkev navonok. „Generálny dozorca cirkví a škôl 
spravuje a zastupuje cirkev evanj. augšpurského vyznania.“59 Naproti tomu po-
stavenie a biskupa vymedzené paragrafmi 121 až 141 sa takmer výlučne zame-
riava na jeho právo a povinnosť do vnútra cirkvi – posviacať chrámy, ordinovať 
novokňazov, viesť výchovu a vzdelávanie budúcich farárov a učiteľov, vizitovať 
zbory a senioráty a v cirkevnosprávnej oblasti spolu s dištriktuálnym dozorcom 
dozerať na poriadok a disciplínu v dištrikte, vyvodzovať zodpovednosť voči cir-
kevnoprávnym priestupkom či uvádzať do platnosti ustanovenia vyššej cirkev-
nej vrchnosti (generálnej cirkvi) v dištrikte do platnosti. Nie je to síce v Ústave 
uvedené explicitne no zároveň vo vymedzení práv dozorcu a biskupa na štvrtom 
stupni cirkevnej správy je jasné, že pred štátom verejne cirkev zastupuje gene-
rálny dozorca čo opätovne s nechuťou komentovali na stránkach cirkevnej tlače 
predstavitelia slovenských seniorátov. Predsavzatie generálneho inšpektora Pró-
naya sa teda v podstate podarilo na synode presadiť – generálny konvent sa stal 
na čele s generálnym dozorcom najvyššou cirkevnou vrchnosťou. Svedčia o tom 
slová Prónaya na úvodnom zasadnutí generálneho konventu po potvrdení cir-
kevnej Ústavy panovníkom: „je prvý (gen. konvent) nielen praxou, ako dosiaľ, ale 
už i zákonom ako najvyššie cirkevné fórum...a má riešiť veľmi dôležité otázky.“60 
Postavenie generálneho konventu ako zastupujúcej a  správnej vrchnosti celej 
cirkvi, ktoré nebolo legálne ale spochybňujúce platnú cirkevnosprávnu zásadu 
57	 Ústava cirkve kresťansko-evanjelickej a.v. krajiny Uhorskej. Zákony vynesené na cirk. všeobecnej 

synode r. 1891 – 1893. Potvrdené 18. marca 1893 a vyhlásené v zasadnutí synodálnom 4. mája 
r. 1893. Budapešť: Tlačiareň Viktora Hornyánszkeho, 1893, s. 33. 

58	 Ústava cirkve kresťansko-evanjelickej a.v. krajiny Uhorskej. Zákony vynesené na cirk. všeobecnej 
synode r. 1891 – 1893. Potvrdené 18. marca 1893 a vyhlásené v zasadnutí synodálnom 4. mája 
r. 1893. Budapešť: Tlačiareň Viktora Hornyánszkeho, 1893, s.79. 

59	 Ústava cirkve kresťansko-evanjelickej a.v. krajiny Uhorskej. Zákony vynesené na cirk. všeobecnej 
synode r. 1891 – 1893. Potvrdené 18. marca 1893 a vyhlásené v zasadnutí synodálnom 4. mája 
r. 1893. Budapešť: Tlačiareň Viktora Hornyánszkeho, 1893, s. 89.

60	 Tohtoročný generálny konvent cirkve ev. a .v v Uhorsku. In Cirkevné listy, 1893, roč. VII., č. 10, s. 
151.



118

Radoslav HANUS

superintendentiarum synodus v priebehu 19. storočia sa prijatou a panovníkom 
podpísanou cirkevnou Ústavou stáva právnym základom riadenia evanjelickej 
cirkvi v  Uhorsku do obdobia založenia a  vzniku Československej republiky. 
Zároveň sa stal hlavným nástrojom maďarizácie cirkvi v danom nasledujúcom 
období. 

Záverom
Maďarizačné tendencie v rámci evanjelickej cirkvi v závere 19. storočia zvlášť 

v období piateho zasadnutia synody v Budapešti – presnejšie – ich opätovný roz-
mach – vychádzali ako je vidieť z textu príspevku od samotných predstaviteľov 
cirkvi. V snahe oslabiť slovenské autonómne cirkevné zbory predmetné posledné 
zasadnutie synody konané v dňoch 7. až 10. 6. 1894 rokovalo o novom rozdelení 
dištriktov a celkovej novej územnej organizácie evanjelickej cirkvi. Dovtedajšie 
platné rozdelenie dištriktov od čias vydania Resolutio Carolina z roku 173461 na 
Preddunajský, Zadunajský, Banský a Potiský dištrikt malo prejsť výraznou reví-
ziou s cieľom presadenia národnostnej maďarizačnej politiky v cirkvi a  to tak, 
aby ani v jednom dištrikte nemali prevahu slovenské senioráty. Tŕňom v oku bol 
predovšetkým Preddunajský dištrikt disponujúci piatimi slovenskými a  tromi 
maďarskými seniorátmi. Prijatá Ústava v paragrafe 108 dáva do právomocí ge-
nerálneho konventu právo rozhodovať o pripojení zboru k seniorátu či seniorátu 
k dištriktu: „Nové podelenie dištriktov prináleží po vypočutí patričného dištriktu 
a generálneho konventu, synode – pripojenie jednotlivej cirkve, alebo jednotlivého 
seniorátu ku inému dištriktu patrí ale do právneho oboru generálneho konven-
tu.“62 Súčasne – keďže synoda neschválila zrušenie panslavizmu ako kanonické-
ho priestupku – členmi generálneho konventu sa nemohli stať tí členovia cirkvi, 
ktorí sa nehlásili k vytvoreniu maďarskej národnej cirkvi ako o tom horlivo ho-
voril člen synody August Pulszky. Spomenutý predpoklad, že najvyšší orgán cir-
kevnej vrchnosti – generálny konvent sa stáva nástrojom maďarizácie sa stáva 
realitou. Pulszky hneď na prvom zasadnutí generálneho konventu 4. 10. 1893 
predložil návrh o novej reorganizácii dištriktov a zároveň návrh, aby bol „vysla-
ný výbor, ktorý túto otázku preštuduje a najbližšiemu gen. konventu hotový ná-
vrh na rozdelenie dištriktov podá, aby tak terajšia synoda previedla a uzákonila 
nové podelenie“.63 Týmito synodálnymi zákonmi (nezrušený delikt o panslaviz-
me a zákon ohľadom kompetencií generálneho konventu) bol daný právny rámec 
pre spomínanú národnostnú maďarizačnú politiku v cirkvi pri riešení jej „novej“ 
územnosprávnej organizácie.

Budapeštianska synoda rokov 1891 – 1894 a z nej vzídená cirkevná Ústava 
predstavujú teda zásadný bod zlomu v dejinách evanjelickej cirkvi v Uhorsku. 
Ukončili dlhú éru právnej neistoty a administratívnych provizórií, ktoré prame-

61	 Carolina resolutio (1731) a II. Carolina resolutio (1734). Szolgátárs 2018/4: https://szolgatars.
hu/wp-content/uploads/Szolgatars-2018-4-2.pdf

62	 Ústava cirkve kresťansko-evanjelickej a.v. krajiny Uhorskej. Zákony vynesené na cirk. všeobecnej 
synode r. 1891 – 1893. Potvrdené 18. marca 1893 a vyhlásené v zasadnutí synodálnom 4. mája 
r. 1893. Budapešť: Tlačiareň Viktora Hornyánszkeho, 1893, s. 61.

63	 Tohtoročný generálny konvent cirkve ev. a .v v Uhorsku. In Cirkevné listy, 1893, roč. VII., č. 10, 
s. 151.



119

Problematika cirkevnej správy ECAV a synoda v Budapešti 1891 – 1893(4)

nili ešte z nepotvrdenej Peštianskej synody v roku 1791. Prvýkrát v moderných 
dejinách získala cirkev jednotný, panovníkom schválený právny rámec, ktorý 
kodifikoval jej synodálno-presbyteriálnu štruktúru a princíp parity. Avšak táto 
ambivalencia je kľúčom k pochopeniu jej odkazu: tie isté nástroje, ktoré priniesli 
poriadok a stabilitu, zároveň vytvorili a  legalizovali mechanizmy pre nový typ 
útlaku. Éra konfesionálneho zápasu s protireformáciou sa definitívne skončila, 
no jej miesto zaujal zápas národnostný, vedený tentoraz zvnútra samotnej cirkvi 
prostredníctvom maďarizačnej politiky. Snahy maďarských cirkevných elít, zo-
sobnených najmä generálnym inšpektorom Prónayom, o centralizáciu moci v ge-
nerálnom konvente či o  kontroverznú úniu s  kalvínmi je možné interpretovať 
nielen ako prejav vypätého nacionalizmu. V ich optike mohlo ísť aj o pragmatic-
kú snahu vytvoriť administratívne jednotnú a silnú protestantskú cirkev, ktorá 
by bola rešpektovaným partnerom uhorského štátu. Na druhej strane, rozhodnu-
tie slovenských predstaviteľov napokon sa zúčastniť synody, ktorú pôvodne pre 
jej politické motivácie odmietali, nebolo kapituláciou, ale prejavom strategického 
realizmu. Pochopili, že o budúcnosti slovenských evanjelikov sa rozhodne s nimi 
alebo bez nich, a ich prítomnosť bola jedinou, hoci malou, šancou na obhajobu 
vlastných záujmov priamo na pôde synody.

Dlhodobé dôsledky synody naplno potvrdili obavy slovenskej strany. Prá-
vomoci, ktorými Ústava vybavila generálny konvent, najmä v  otázke pripája-
nia seniorátov k  iným dištriktom, a  súčasné ponechanie „panslavizmu“ ako 
kánonického priestupku, sa okamžite stali nástrojom na presadenie reorgani-
zácie dištriktov. Táto reorganizácia, ako navrhol August Pulszky už na prvom 
zasadnutí nového generálneho konventu, cielila na rozbitie slovenských väčšín 
v dištriktoch, predovšetkým v  tom Preddunajskom. Generálny konvent sa tak, 
v súlade s  tézou tejto štúdie, skutočne stal najvyšším legálnym nástrojom ma-
ďarizácie v  cirkvi. Nasledujúce štvrťstoročie až do vzniku Československej re-
publiky bolo pre slovenských luteránov obdobím obranného zápasu, ktorý však 
paradoxne posilnil ich národnú identitu a  vyformoval generáciu odhodlaných 
lídrov. Práve táto skúsenosť s inštitucionalizovaným národnostným útlakom vo 
vlastnej cirkvi sa stala formujúcou pre ich postoje a aktivity v roku 1918, keď sa 
im konečne naskytla príležitosť budovať vlastnú, autonómnu cirkevnú správu. 
Hoci si detailná analýza samotnej redištriktácie vyžaduje samostatnú štúdiu, jej 
základy boli neodvolateľne položené práve na pôde Budapeštianskej synody.



120

DIE SOZIALPOLITIK DER RÖMISCH-KATHOLISCHEN 
KIRCHE IN UNGARN DER ZWISCHENKRIEGSZEIT, 
INSBESONDERE DIE AKTIVITÄTEN VON MARGIT 

SLACHTA

Tibor TÓTH1

The social policy of the Roman Catholic Church in Hungary during the interwar period 
with particular emphasis on the activities of Margit Slachta
Social policy in Hungary between the two world wars was characterised by a number of ten-
sions and shortcomings. Although the official social political measures were capable of achiev-
ing significant results regarding urban society and industrial workers, the rural population 
– the agrarian society – was left out of these. Consequently, there was still plenty of work left for 
various institutions, charitable organisations, social associations, including the Roman Catho-
lic Church, in the field of social policy in Hungary between the two world wars. During the 
interwar period in Hungary, the most diverse organisational and educational activity of the 
Roman Catholic Church in the field of social policy was carried out by Margit Slachta.
Keywords:  catholic church, political Catholicism, Christian socialism, Hungarian social 
history, Hungarian social policy. 

Die militärische Niederlage im Ersten Weltkrieg, und der darauf folgende 
Zerfall der Österreichisch-Ungarischen Monarchie und die Revolutionen von 
1918 und 1919 führten zu einer neuen politischen Ordnung in Ungarn,, die spä-
ter mit dem Namen Bethlen Istváns verbunden wird. Die wichtigste Aufgabe 
dieser Regierung war die Herstellung und Konsolidierung der innen- und außen-
politischen Stabilität Ungarns.2 Zusammenfassend lässt sich sagen, dass dieses 
Ziel erfolgreich erreicht wurde. Im innenpolitischen Bereich stellten die sozial- 
und gesellschaftspolitischen Fragen die Regierungen der Zwischenkriegszeit vor 
immense Herausforderungen.3 Die bereits vor dem Krieg ungelösten sozialpoli-
tischen Probleme wurden durch die zerstörerischen sozialen Folgen des Krieges, 
insbesondere die nachkriegszeitliche Hyperinflation, weiter verschärft. Diese 
wurde durch die Friedensbedingungen und deren Umsetzung, die Anpassung 
an das neue wirtschaftspolitische Umfeld und die ungünstigen weltwirtschaftli-

1	 Dr. Tóth Tibor habil. PhD, intézetigazgató egyetemi docens, Pázmány Péter Katolikus Egye-
tem, Bölcsészettudományi Kar, Gondoskodáspolitikai Intézet toth.tibor@btk.ppke.hu

2	 Weitere Informationen hierzu finden Sie in: ROMCSICS, I. Magyarország története a XX. szá-
zadban. Budapest: Osiris Kiadó, 2010, S. 111 – 150., ORMOS, M. Magyarország a két világhá-
ború korában 1914-1945. Debrecen: Csokonai Kiadó, 2006, S. 22 – 77., L. NAGY, Zs. Magyar-
ország története 1919-1945. Debrecen: Kossuth Lajos Tudományegyetem, 1991, S. 13 – 38.

3	 EGRESI, K. Szociálpolitika Magyarországon. Nézetek, programok és törvények 1919-1939. Bu-
dapest: Napvilág Kiadó, 2008. Az űrlap teteje

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 1



121

Die Sozialpolitik der römisch-katholischen Kirche in Ungarn der Zwischenkriegszeit, 
insbesondere die Aktivitäten von Margit Slachta

chen Entwicklungen, einschließlich des drastischen wirtschaftlichen Rückgangs 
in Europa, zusätzlich verstärkt.

Um die Möglichkeiten zur Bewältigung der sozialen Frage zu verstehen, 
müssen die Veränderungen in der Parteienlandschaft und -struktur sowie die 
Verschiebungen in der Einflussnahmefähigkeit verschiedener gesellschaftlicher 
Gruppen berücksichtigt werden. Die politische Aktivität der Sozialdemokrati-
schen Partei und der Gewerkschaften, bzw. die Interessenvertretung der Arbei-
ter im Allgemeinen, wurde in der ersten Hälfte der 1920er Jahren – aufgrund 
ihrer Rolle in den Revolutionen von 1918 und 1919 – deutlich eingeschränkt. Die 
Verbesserung der sozialen Lage der ländlichen Bevölkerung und deren politische 
Repräsentation wurden noch stärker geschwächt. Die ländliche Bevölkerung war 
bis in die frühen 1930er Jahren hinein faktisch ohne politische Interessenver-
tretung; das Fehlen von Parteien, die die Interessen der ärmeren Bevölkerungs-
schichten vertraten, führte zu einer Marginalisierung der ländlichen Bevölke-
rung und beeinträchtigte die Behandlung der grundlegenden Probleme der 
sozialen Lage des bäuerlichen Standes.

Parallel zu diesen Entwicklungen nahm das öffentliche Interesse und die 
Sensibilität für soziale Fragen in dieser Zeit deutlich zu, wie beispielsweise die 
Aktivitäten und Bewegungen der „népi írók” (Volksautoren) und die kirchli-
chen Organisationen zeigen. Die Regierung sah sich angesichts dieser Prozesse 
und Herausforderungen gezwungen zu reagieren, um die politische Stabilität zu 
wahren und einer möglichen sozialen Radikalisierung entgegenzuwirken. Zu-
sammenfassend lässt sich über die soziale Frage sagen, dass sie in der Zwischen-
kriegszeit „im Vergleich zu früheren Zeiten zu einem weitaus wichtigeren politi-
schen Thema wurde und die staatliche Wohlfahrtsfunktion am Ende der Periode 
weiter zunahm.”4

Ein renommierter Forscher der modernen ungarischen Sozialgeschichte, 
Gyáni Gábor, unterteilt die Sozialpolitik, in Anlehnung an eine grundlegende 
Studie von Heller Farkas aus dem Jahr 1939, inhaltlich in drei Kategorien:5 ge-
setzlicher Arbeitsschutz, von der Selbsthilfe der Arbeiter bis zur Sozialversiche-
rung und arbeitsrechtliche Verwaltung. Hellers Ausgangspunkt ist die These, 
dass „der Inhalt der Sozialpolitik aufgrund ihres Entstehens vor allem Arbeiter-
politik war. Dies ergibt sich aus der Zeit ihrer Entstehung. In jener Zeit benötigte 
vor allem die Arbeiterklasse Hilfe.”6 Unter Arbeiterklasse versteht man in dieser 
Epoche selbstverständlich auch die Beschäftigten im Agrarsektor, deren Anteil 
an der ungarischen Gesellschaft im untersuchten Zeitraum bestimmend war. 
Bevor wir uns mit dem sozialpolitischen Engagement der katholischen Kirche 
im Ungarn der Zwischenkriegszeit befassen, sollten die wichtigsten sozialpoliti-
schen Maßnahmen auf staatlicher Ebene während der Bethlen-Konsolidierung 
skizziert werden. Dabei soll auf die Bereiche eingegangen werden, in denen be-

4	 TOMKA, B. Szociálpolitika a világháborúk korában. In Korunk, 2012. 11. sz. S. 46 – 47.
5	 GYÁNI, G. A szociálpolitika múltja Magyarországon. Budapest: MTA Történettudományi In-

tézet, 1994, S. 7.
6	 HELLER, F. A szociálpolitika alapja és lényege. In A mai magyar szociálpolitika. (Hg.) Mar-

tonffy K. Budapest: Közzéteszi Dr. vitéz Keresztes-Fischer Ferenc belügyminiszter, 1939, S. 70.



122

Tibor TÓTH

deutende Fortschritte zu verzeichnen waren, sowie auf die gesellschaftlichen 
Gruppen und sozialpolitischen Bereiche, in denen erhebliche Defizite und Rück-
stände sichtbar sind.7

Das Gesetz I. tc. von 1920 reorganisierte die Ministerien, darunter das Mi-
nisterium für Soziales und Arbeit, das sich mit sozialen Fragen befasste. Es hob 
alle Volksgesetze und Verordnungen der Volksrepublik von 1918 und der Räte-
republik von 1919 auf. Die Zuständigkeit des Ministeriums umfasste Sozialver-
sicherung, öffentliches Gesundheitswesen, Kriegsopferfürsorge, Kinderschutz, 
soziale Fragen und Wohnungswesen. Das Gesetz XII. Tc. von 1922 änderte das 
Gewerbegesetz von 1884. Es brachte jedoch keine wesentlichen Änderungen und 
kann als Neufassung und Bestätigung interpretiert werden.8 Konkretere und so-
zial sensitivere Maßnahmen enthielt das Gesetz XV. Tc. von 1923 über die Re-
gulierung der Arbeit in der Bäckereibranche, das erstmals die Beschäftigung von 
Kindern unter 14 Jahren verbot und die Beschäftigung von Jugendlichen unter 
18 Jahren nur mit ärztlichem Attest über deren Gesundheit und Eignung für die 
jeweilige Arbeit erlaubte.9 Das Gesetz V. tc. von 1928 brachte zahlreiche Neue-
rungen zum Schutz von Kindern, Jugendlichen und Frauen, die sich jedoch auf 
den Industriebereich beschränkten.10 Es setzte sich zum Ziel, die Beschäftigung 
von Kindern unter 14 Jahren in den aufgeführten Industriebetrieben zu verbie-
ten. „Vorübergehend, bis die tägliche Grundschulbildung bis zum vollendeten 
14. Lebensjahr ausgebaut ist, können jedoch auch Kinder ab dem vollendeten 
12. Lebensjahr beschäftigt werden.”11 Ein ärztliches Attest war für die Beschäf-
tigung von Kindern, Jugendlichen und Frauen erforderlich, das besagte, dass sie 
nur Arbeiten verrichten durften, die ihre Gesundheit und körperliche Unver-
sehrtheit nicht gefährdeten. Für Frauen wurde eine 12-wöchige Mutterschafts-
urlaubszeit sowie eine Stunde Stillzeit während der Arbeitszeit für Mütter mit 
kleinen Kindern vorgesehen. Es enthielt auch Bestimmungen zur Nachtarbeit: 
„§ 15 Jugendliche zwischen 16 und 18 Jahren sowie Frauen über 18 Jahren kön-
nen vom Betriebsinhaber nach einfacher Anmeldung auch nachts beschäftigt 
werden, wenn dies zur Abwehr drohender Unfälle oder Naturkatastrophen, zur 
Behebung von Betriebsstörungen oder Naturkatastrophenschäden oder im Fal-
le unvorhersehbarer, nicht regelmäßig wiederkehrender Ereignisse, die zu Be-
triebsunterbrechungen führen, sowie im Falle von Epidemien zur Bekämpfung 
derselben unbedingt erforderlich ist. Die Anmeldung muss innerhalb von 24 
Stunden nach Beginn der Nachtarbeit erfolgen.”12

7	 TÓTH, T. Társadalmi problémáka vidéki Magyarországon és szociálpolitikai viták a törvény-
hozásban az 1930-as években. Budapest: Gondolat Kiadó, 2018, S. 34 – 42.

8	 GYÁNI, G. – KÖVÉR, Gy. Magyarország társadalomtörténete a reformkortól a második világ-
háborúig. Budapest: Osiris Kiadó, 2006, S. 366.

9	 1923. évi XV. tc. In Corpus Juris Hungarici – Magyar Törvénytár. 1923. évi törvénycikkek. Bu-
dapest: Franklin-Társulat, 1924, S. 122 – 126.

10	 1928. évi V. tc. In Corpus Juris Hungarici – Magyar Törvénytár. 1928. évi törvénycikkek. Buda-
pest: Franklin-Társulat, 1929, S. 230 – 247.

11	 1928. évi V. tc. In Corpus Juris Hungarici – Magyar Törvénytár. 1928. évi törvénycikkek. Buda-
pest: Franklin-Társulat, 1929, S. 230 – 247. 

12	 1928. évi V. tc. In Corpus Juris Hungarici – Magyar Törvénytár. 1928. évi törvénycikkek. Buda-



123

Die Sozialpolitik der römisch-katholischen Kirche in Ungarn der Zwischenkriegszeit, 
insbesondere die Aktivitäten von Margit Slachta

Die wichtigste Verbesserung im Bereich der Sozialversicherung brachte das 
Gesetz XXI. Tc. von 1927 über die „obligatorische Kranken- und Unfallversiche-
rung”13. Ihr Entwickler war der bedeutendste Sozialpolitikexperte der Zeit, Kov-
rig Béla.14 Es erweiterte den Kreis der Versicherten erheblich, schloss aber weiter-
hin die Landarbeiter aus. Die Zahl der Versicherten erreichte durch das Gesetz 
900.000 Personen und umfasste damit fast die gesamte Industriearbeiterschaft. 
Der Versicherungsbeitrag betrug 7 % des Einkommens bzw. bei Tagelöhnern 6 % 
des Durchschnittstageslohns, wobei die Hälfte vom Arbeitgeber getragen wur-
de. Versicherte hatten Anspruch auf Krankengeld (55 % des Gehalts), kostenlose 
Krankenhausbehandlung und hausärztliche Versorgung, kostenlose Geburtshil-
fe und Schwangerschaftshilfe in den letzten sechs Wochen sowie ein 12-wöchi-
ges Stillgeld. Diese Leistungen erstreckten sich auch auf Familienmitglieder. Aus 
der obligatorischen Sozialversicherung ausgeschlossen waren Beamte und An-
gestellte der Kommunalverwaltung. Für sie bestand seit 1921 der freiwillige „Na-
tionale Beamtenkrankenhilfe-Fonds” mit einem Beitrag von 2 %. Sie erhielten 
kostenlose hausärztliche Versorgung, Krankenhausbehandlung, Medikamente, 
Erholungsaufenthalte sowie Mutterschaftshilfe und Sterbegeld. Die Budapester 
Angestellten gründeten bereits 1916 den „Hilfefonds für die Angestellten der 
Stadt Budapest”. Zunächst zielte er auf die Gewährung von Darlehen und die 
Förderung von Kultur und Bildung ab. Das Gesetz von 1927 erweiterte seine 
Aufgaben um die Krankenhilfe. Der Arbeitgeber zahlte den Beitrag zur Unfall-
versicherung. Im Gegenzug erhielt der Arbeitnehmer kostenlose medizinische 
Versorgung und Krankengeld für 20 Wochen. Die Witwenrente betrug 20 % des 
Einkommens des Ehemannes. Die Umsetzung des Gesetzes erfolgte zunächst or-
ganisatorisch durch das Nationale Arbeiterversicherungsinstitut, ab 1928 durch 
das in kommunaler Form operierende Nationale Sozialversicherungsinstitut. 
Dieses bot auch die Möglichkeit einer freiwilligen Versicherung und verfügte 
über lokale und zentrale Einrichtungen. In einigen Branchen – z. B. Eisenbahn, 
Post, Bergbau – wurden auch separate Versicherungseinrichtungen geschaffen.

Nach der Regelung von 1927 folgte das Gesetz XL. von 1928 über die „obliga-
torische Versicherung für Alter, Invalidität, Witwenschaft und Waisenschaft”15. 
Auch diese Regelung umfasste nicht die Landarbeiter. Das Rentenalter wurde auf 
65 Jahre festgelegt. Der Beitrag betrug maximal 3,5 % des Tageslohns und wurde 
vom Arbeitgeber bezahlt. Der Anspruch auf Rente bestand nach siebeneinhalb 
Jahren Beitragszahlung; bei Witwen- und Invaliditätsrenten waren es weniger 
als vier Jahre.

pest: Franklin-Társulat, 1929, S. 230 – 247. 
13	 1927. évi XXI. tc. In Corpus Juris Hungarici – Magyar Törvénytár. 1927. évi törvénycikkek. Bu-

dapest: Franklin-Társulat, 1928, S. 384 – 531.
14	 Kovrig Béla (1900-1962): Soziologe, Sozialwissenschaftler, egyetemi tanár. 1923 persönlicher 

Sekretär von Bethlen István, später Direktor des Nationalen Sozialversicherungsinstituts. Von 
1940 bis 1944 bekleidete er verschiedene Lehr- und Führungspositionen an der Universität 
Klausenburg (Kolozsvár). 1948 emigrierte er in die Vereinigten Staaten.

15	 1928. évi XL. tc. In Corpus Juris Hungarici – Magyar Törvénytár. 1928. évi törvénycikkek. Bu-
dapest: Franklin-Társulat, 1929, S. 587 – 652.



124

Tibor TÓTH

Diese Maßnahmen verdeutlichen, dass die sozialpolitischen Maßnahmen 
Ende der 1920er Jahre die Unterschiede zwischen der sozialen Lage und der Ver-
sorgungssicherheit der städtischen Industriearbeiterschaft und der ländlichen 
Bevölkerung weiter verschärften. Dies war ein allgemeines Merkmal der gesam-
ten Periode, die durch große Ungleichheiten in der Sozialpolitik gekennzeichnet 
war. Die Unterschiede werden noch deutlicher, wenn man andere Bereiche der 
Sozialpolitik betrachtet.

Die wichtigsten Fortschritte im Bereich der Arbeiterwohlfahrt wurden in der 
Zwischenkriegszeit nach dem Ersten Weltkrieg erzielt. Ein wichtiger Bestandteil 
davon war die soziale Wohnungspolitik. Die Politik begann sich um die 1900 
herum mit den sozialen Aspekten und Zusammenhängen der Wohnungsfrage 
zu befassen.16 Infolge dieser Bemühungen entstand zwischen 1908 und 1927 die 
sogenannte Wekerle-Siedlung. Das Wohnungsproblem, d.h. der Wohnungsman-
gel und die schlechte Qualität des bestehenden Wohnraums, verschärfte sich 
nach dem Ersten Weltkrieg, als die Umsiedlungen und die Flüchtlingsströme 
nach Budapest die bereits bestehenden Spannungen weiter erhöhten. Probleme 
bereiteten der Geldmangel und das Fehlen eines starken und aktiven staatlichen 
Engagements. Die Initiative und Finanzierung von Wohnungsbauprojekten lag 
maßgeblich bei der Stadt Budapest.17 In den frühen 1920er Jahren könnten daher 
nur geringe Fortschritte im sozialen Wohnungsbau erzielt werden. In Budapest 
und Umgebung entstanden 17 Siedlungen mit über 6.000 Ein-Zimmer-Wohnun-
gen, die nicht den minimalen Wohnraum pro Person erfüllten. In den 1920er 
Jahren wurden in Budapest mit staatlicher Unterstützung etwa 6.500 Mietwoh-
nungen gebaut, in denen 39.000-40.000 Menschen lebten.18

Der Wohnungsmangel und die Probleme hinsichtlich der Quantität und 
Qualität des Wohnraums bestanden auch auf dem Land. Im Rahmen der Na-
gyatádi-Bodenreform, einem Bestandteil der Bethlen-Konsolidierung, wurden 
insgesamt 260.000 Hausgrundstücke verteilt. Es fehlte jedoch an günstigen Kre-
ditmöglichkeiten für den Hausbau. Das Gesetz XIX. Tc. von 1929 gründete die 
Nationale Genossenschaft für den Bau kleiner Häuser auf dem Land, die lang-
fristige Kredite mit günstigen Zinsen anbot, d.h. 20 Jahre mit 6 % Zinsen. Es gab 
auch kurzfristigere und längerfristige Varianten mit einer Laufzeit von 30 Jahren 
und 4 % Zinsen. Bis zum Beginn des Zweiten Weltkriegs wurden etwa 41.000 
ländliche Wohnungen gebaut, aber nur ein Viertel der Eigentümer waren Land-
arbeiter. Das Programm brachte also keinen Durchbruch bei den bestehenden 
Wohnungsproblemen der ländlichen Agrarbevölkerung.19

In den 1920er Jahren kam es offensichtlich zu keiner wesentlichen Verbesse-
rung der Situation im sozialen Wohnungsbau. Das staatliche Engagement blieb 

16	 GYÁNI, G. – KÖVÉR, Gy. Magyarország társadalomtörténete a reformkortól a második világ-
háborúig. Budapest: Osiris Kiadó, 2006, S. 367

17	 GYÁNI, G. – KÖVÉR, Gy. Magyarország társadalomtörténete a reformkortól a második világ-
háborúig, S. 370.

18	 GYÁNI, G. – KÖVÉR, Gy. Magyarország társadalomtörténete a reformkortól a második világ-
háborúig, S. 370.

19	 GYÁNI, G. – KÖVÉR, Gy. Magyarország társadalomtörténete a reformkortól a második világ-
háborúig, S. 371.



125

Die Sozialpolitik der römisch-katholischen Kirche in Ungarn der Zwischenkriegszeit, 
insbesondere die Aktivitäten von Margit Slachta

bescheiden. Obwohl das Gesetz XXXIV. Tc. von 1923 den Wohnungsbau durch 
Steuererleichterungen unterstützte, gab es keine nennenswerten direkten finan-
ziellen Hilfen. „Die Hauptbegünstigten der Unterstützungen waren die verarmte 
Mittelschicht.”20

In den 1920er Jahren wurden in mehreren Bereichen des öffentlichen Ge-
sundheitswesens erhebliche Fortschritte erzielt. Diese bauten auf den im Dualis-
mus erlassenen Bestimmungen im Bereich des öffentlichen Gesundheitswesens 
auf. Durch das Gesetz XIV. Tc. von 1876 wurde das öffentliche Gesundheits-
wesen zu einer staatlichen Aufgabe. Die konkrete Umsetzung der Gesundheits-
aufgaben oblag den lokalen Behörden. Das Gesetz XXI. Tc. von 1898 schuf den 
Nationalen Krankenversicherungsfonds, mit dem der Staat die Krankenhausver-
sorgung der unteren Bevölkerungsschichten in die Hand nahm. Ab 1900 wurde 
die Fürsorge für Findelkinder zu einer staatlichen Aufgabe. Ein neues Element 
in dieser Zeit war die Förderung von Maßnahmen und Programmen zur Prä-
vention im Bereich des öffentlichen Gesundheitswesens. Der Stefánia-Bund, der 
weiterhin den organisierten Schutz von Müttern und Neugeborenen sowie die 
Aufklärung in seiner praktischen Arbeit betrieb, wurde erheblich erweitert.21 
Der Bund, der ursprünglich als soziales Selbstorganisationsprojekt entstanden 
war, bezog den Großteil seiner Mittel vom Staat und den Kommunen. Dies führ-
te zu einer Stärkung seiner Aktivitäten. Die Anzahl der Beratungsstellen stieg 
von 91 im Jahr 1925 auf 169 im Jahr 1930, und die Zahl der Tuberkulose-Präven-
tionszentren verdreifachte sich. Auch hier gab es einen erheblichen Unterschied 
zwischen Stadt und Land, da die Aktivitäten des Stefánia-Bundes hauptsächlich 
auf die Städte ausgerichtet waren. Budapesten existierte bereits seit 1921 ein 
Schulgesundheitssystem. Die Einrichtung des Nationalen Instituts für öffentli-
che Gesundheit im Jahr 1927 durch das Gesetz XXXI. Tc. von 1925 diente der 
Prävention. Die Kombination von Behandlung und Prävention zeigte sich 1928 
in der Gründung einer Einrichtung zur Betreuung von Geschlechtskrankheiten. 
Im Jahr 1927 wurde in Zusammenarbeit mit Johan Béla22 und der Rockefeller-
Stiftung der Grüne Kreuz Gesundheitsdienst gegründet. Sein ursprüngliches 
Ziel war die Schaffung und Verbreitung des öffentlichen Gesundheitswesens auf 
dem Land sowie die Aufklärungsarbeit. Seine Aufgaben umfassten Mutter- und 
Kinderschutz, Schulgesundheitspflege, Tuberkulose- und Geschlechtskrankhei-
tenprävention, die Pflege von Kranken in armen Haushalten und soziale Ver-
sorgung.

Der Erste Weltkrieg, die darauf folgenden Revolutionen und die Friedens-
regelungen rückten die Bedeutung der Armenfürsorge und der Armenpolitik 
noch stärker in den Mittelpunkt. Im Jahr 1920 benötigten beispielsweise 15.000-

20	 GYÁNI, G. – KÖVÉR, Gy. Magyarország társadalomtörténete a reformkortól a második világ-
háborúig, S. 372.

21	 GYÁNI, G. – KÖVÉR, Gy. Magyarország társadalomtörténete a reformkortól a második világ-
háborúig, S. 373.

22	 Béla Johan (1889-1983): Arzt, Gesundheitspolitiker. Anfang der 1920er Jahre studierte er mit 
einem Rockefeller-Stipendium in den Vereinigten Staaten. Durch seine Erfahrungen dort und 
in Westeuropa entstand die Idee zu der von ihm später initiierten Bewegung. Von 1925 bis 
1935 war er der erste Direktor des Nationalen Instituts für öffentliche Gesundheit.



126

Tibor TÓTH

20.000 Menschen landesweit dauerhafte öffentliche Unterstützung, Ende des 
Jahrzehnts waren es bereits 60.000 (davon allein 25.000 Budapesten)23. Im Jahr 
1929 wurde die Zahl der Kinder, die Unterstützung benötigten, auf über 60.000 
geschätzt. Die bestehenden Organisationsformen waren unzureichend. „Die Ar-
menpolitik erhielt relativ wenig Aufmerksamkeit, was deutlich wird, wenn man 
bedenkt, dass das Ministerium ihre Verwaltung dem konfessionellen „Verein für 
soziale Mission” übertrug, der jedoch nicht in der Lage war, die schweren Prob-
leme zu bewältigen, die sich aus der Massenverarmung Anfang der 1920er Jahre 
ergaben.”24 Nach 1921 beauftragte der zuständige Minister neben den 78 Mit-
gliedern des „Vereins für soziale Mission” auch acht Mitglieder des reformierten 
Diakonissenhauses in Debrecen mit der Aufsicht über die Armenfürsorge und 
den Kinderschutz.25

Die Bedeutung der sozialpolitischen Fragen wurde in offiziellen Erklärungen 
auch von der Regierung selbst anerkannt. Im Jahr 1926 erklärte Dr. Imre Dréhr, 
Staatssekretär für Soziales und Arbeit, auf einer Konferenz: „Das Versäumnis, 
soziale Aufgaben zu erfüllen, würde die ungarischen Arbeitsverhältnisse infi-
zieren, und eine soziale Krise, die sich auf die ungarische Produktion auswirkt, 
würde das Gleichgewicht unseres Staatshaushaltes gefährden. Wir können nicht 
von einer finanziellen, produktionspolitischen und sozialpolitischen Prioritäten-
reihenfolge sprechen. Die Vernachlässigung sozialer Aspekte wäre für unsere 
nationale Zukunft ebenso schädlich wie das Ignorieren finanzieller Anforderun-
gen.”26

Eine Bewertung der ungarischen Sozialpolitik zwischen den Weltkriegen, 
ihrer Ergebnisse und Mängel, kann mit den Feststellungen eines führenden For-
schers dieses Themas übereinstimmen: „Das Wohlfahrtsystem der Zwischen-
kriegszeit in Ungarn war daher von einem starken Widerspruch geprägt. Die-
ser entstand dadurch, dass einerseits ein großer Teil der Industriearbeiter eine 
Kranken-, Unfall- und schließlich auch eine Altersversicherung erhielt, und das 
Niveau der ihnen gewährten Leistungen im internationalen Vergleich hoch war. 
Auch die Staatsbediensteten erhielten relativ großzügige soziale Leistungen. 
Demgegenüber blieben die sozialen Rechte der landwirtschaftlichen Bevölke-
rung, die den größten Teil der Bevölkerung ausmachte, während der gesamten 
Zeit auf einem im Wesentlichen niedrigen Niveau.”27 Aus dieser Feststellung lässt 
sich auch ableiten, dass im Bereich der ungarischen Sozialpolitik noch ein breites 
Feld für Institutionen, karitative Organisationen, Vereine und nicht zuletzt die 
römisch-katholische Kirche in Ungarn zwischen den Weltkriegen bestand.

23	 GYÁNI, G. – KÖVÉR, Gy. Magyarország társadalomtörténete a reformkortól a második világ-
háborúig, S. 376.

24	 GYÁNI, G. – KÖVÉR, Gy. Magyarország társadalomtörténete a reformkortól a második világ-
háborúig, S. 375.

25	 CSIZMADIA, A. A szociális gondoskodás változásai Magyarországon. Budapest: Az MTA Ál-
lam és Jogtudományi Intézetének kiadványa, 1977, S. 78.

26	 Társadalompolitikai feladataink. (Hg.) Balogh Andor és Kovrig Béla. Budapest: Franklin-Tár-
sulat, S. 375.

27	 TOMKA, B. Szociálpolitika a világháborúk korában. In Korunk, 2012. 11. sz. S. 54.



127

Die Sozialpolitik der römisch-katholischen Kirche in Ungarn der Zwischenkriegszeit, 
insbesondere die Aktivitäten von Margit Slachta

In einer Rede von 1939 über das sozialpolitische Engagement der römisch-ka-
tholischen Kirche sagte Gyula Glattfelder, Bischof von Csanád und ab 1942 Erz-
bischof von Kalocsa: „... das Christentum – also auch das Werk der Kirche – ist 
keine rein theoretische Konzeption, sondern nicht nur geistlicher Dienst, son-
dern durch den geistlichen Dienst auch Dienst, Befriedigung und Förderung der 
irdischen, materiellen, sozialen und wirtschaftlichen Interessen des Menschen. 
Es ist daher offensichtlich, dass eine kirchliche Organisation, die mit dem An-
spruch in die Welt tritt, den Geist und die Ambitionen der Menschheit auf hö-
here Ziele auszurichten und zu befriedigen, Konzepte, Programme und Gesetze 
zur Lösung der Bedürfnisse in Bezug auf die verschiedenen sozialen Bedürfnisse 
haben wird.”28

Die erste Sozialenzyklika ist das von Leo XIII. im Jahr 1891 veröffentlichte 
päpstliche Rundschreiben „Rerum novarum”.29 Die katholische Kirche reagierte 
darin auf die neuen Phänomene der kapitalistischen Entwicklung, die sozialen 
und wirtschaftlichen Folgen der im späten 19. Jahrhundert stattfindenden zwei-
ten industriellen Revolution und die Lage der Arbeiterklasse. Sie kritisierte die 
neuen sozialen Ungleichheiten und schrieb dem Staat eine entscheidende Rolle 
bei der Verbesserung der Lage der Arbeiter, der Sicherung ihres Organisations- 
und Streikrechts zu. Obwohl die erhoffte Wirkung in der Arbeiterklasse nicht 
erzielt wurde, da zu diesem Zeitpunkt der Marxismus im aufkeimenden Arbei-
terbewegung die dominierende Rolle einnahm, spielte sie dennoch eine immense 
Rolle bei der Organisation des politischen Katholizismus und der Formulierung 
des sozialpolitischen Engagements der katholischen Kirche. Ins Ungarische wur-
de sie von Ottokár Prohászka übersetzt, der in der Zwischenkriegszeit der wich-
tigste Vertreter des ungarischen christlichen Sozialismus war.30

Eine weitere wichtige päpstliche Erklärung in dieser Zeit, die die gesell-
schaftspolitischen Ansichten und die sozialpolitische Ausrichtung der katho-
lischen Kirche maßgeblich beeinflusste, war die 1931 erschienene Enzyklika 
„Quadragesimo anno” von Pius XI.31 Mit dieser Enzyklika reagierte die katho-
lische Kirche auf die sozialen und wirtschaftlichen Folgen der Weltwirtschafts-
krise und die zunehmende Instabilität politischer Systeme.

Die wichtigsten römisch-katholischen Sozialinstitutionen und -organisa-
tionen in Ungarn zwischen den Weltkriegen waren folgende32 (die Liste erhebt 
keinen Anspruch auf Vollständigkeit). Es werden einige typische Organisatio-
nen genannt, die die sozialpolitischen Bestrebungen der katholischen Kirche gut 
28	 GLATTFELDER, Gy. A katolikus egyház szociális célkitűzései. In A mai magyar szociálpoliti-

ka. (Hg.) Martonffy K. Budapest: Közzéteszi Dr. vitéz Keresztes-Fischer Ferenc belügyminisz-
ter, 1939, S. 384.

29	 Dr. SZÁNTÓ, K. A katolikus egyház története II. kötet. Budapest: Ecclesia, 1988, S. 446 – 449.
30	 SZABÓ, F. Prohászka Ottokár élete és műve, 1858-1927. Budapest: Szent István Társulat, 2007. 

Modernkori katolicizmus Magyarországon. Egyetemi jegyzet. Szerkesztette: Dr. Tusor Péter. 
Budapest: Pázmány Péter Katolikus Egyetem, Bölcsészettudományi Kar, Történettudományi 
Intézet, 2009, S. 11.

31	 Dr. SZÁNTÓ, K. A katolikus egyház története II. kötet. Budapest: Ecclesia, 1988, S. 538 – 539.
32	 A püspöki kar tanácskozásai. A magyar katolikus püspökök konferenciáinak jegyzőkönyveiből, 

1919-1944. Szerkesztette és válogatta, a bevezető tanulmányt és a jegyzeteket írta, a függeléke-
ket összeállította Gergely Jenő. Budapest: Gondolat, 1984, S. 26 – 27.



128

Tibor TÓTH

widerspiegeln. Unter den verschiedenen Vereinen und Verbänden waren Um-
strukturierungen, Fusionen mit anderen Bewegungen oder Neugründungen 
häufig. Charakteristisch war die Überschneidung von Funktionen und sozialen 
Zielgruppen. Die meisten Organisationen entstanden um die Jahrhundertwen-
de zum 20. Jahrhundert nach dem Beginn des politischen Katholizismus. Die 
meisten von ihnen wurden in der Zeit des politischen Wandels in Ungarn nach 
dem Zweiten Weltkrieg, zwischen 1946 und 1948, durch ein Dekret des Innen-
ministeriums aufgelöst.

Katolikus Háziasszonyok Országos Szövetsége. Nemzeti Verband Katholi-
scher Hausfrauen. Aktiv von 1908 bis 1941. „Sein Ziel war die Unterstützung 
des spirituellen Lebens der Hausfrauen und ihrer Rolle in der Familie, die Zu-
sammenführung von Haushaltshilfen und der Schutz der Mädchen.”33 Es or-
ganisierte Kurse zur Haushaltsführung, zum Nähen und Kochen. Es leitete die 
Arbeit der ebenfalls 1908 gegründeten „Szent Zita Kreise”. „Zur Befriedigung 
der kulturellen Bedürfnisse des Dienstpersonals gründete der Verband die sonn-
täglichen Szent Zita Kreise. In der Hauptstadt gibt es 23 Kreise, in denen der 
Verband ständig mit 2.400 Haushaltshilfen arbeitet. Die Leiterinnen der Zita-
Kreise sind Lehrerinnen, für die der Verband im Januar und Oktober Fortbil-
dungskurse durchführt.”34 In den 1930er Jahren betrieb der Verband an größeren 
Bahnknotenpunkten die so genannte „Eisenbahnmission” mit karitativem Ziel, 
die bedürftigen Reisenden praktische Hilfe leistete. 1936 hatte der Verband über 
1.000 Mitglieder. Ab 1942 setzte er seine Tätigkeit unter dem Namen „Familien-
schutzstiftung” fort.

Magyar Katolikus Nőegyesületek Országos Szövetsége. Nationaler Verband 
der Katholischen Frauenvereine Ungarns. Aktiv von 1918 bis 1949. Seine Auf-
gabe war die Vereinigung der katholischen Frauenorganisationen in Ungarn.Az 
űrlap teteje35

Katolikus Leányok Országos Szövetsége. Nemzeti Verband Katholischer Mäd-
chen. Aktiv von 1911 bis 1948. Ziel war die Erziehung katholischer Mädchen im 
Geiste nationaler Verbundenheit und religiöser Werte, wobei auch die Erhaltung 
der körperlichen Gesundheit wichtig war.

Katolikus Legényegylet. Burschenverein. Weltliche sozial-agrarische Jugend-
bewegung mit katholischem Hintergrund. Aktiv von 1935 bis 1946. Ihr Motto 
lautete: „Christlicherer Mensch! Besseres Dorf! Stärkeres Volk! Selbstbewusster 
Ungar!”36

33	 https://lexikon.katolikus.hu/K/Katolikus%20H%C3%A1ziasszonyok%20Orsz%C3%A1gos%20
Sz%C3%B6vets%C3%A9ge.html (2024. 12. 10.)

34	 Dr. HORONY PÁLFU, A. A jótékony egyesületek működése Budapesten. Budapest: Budapest 
Székesfőváros Statisztikai Hivatal, 1940, S. 40.

35	 SÁNDORFI, M. Az Országos Katolikus Nővédő Egyesület és a belőle kibontakozó mozgalmak 
Magyarországon a XX. sz.első felében. In Magyar Egyháztörténeti Vázlatok. 2004. 1-2. sz. S. 
154 – 159.

36	 BALOGH, M. A KALOT és a katolikus társadalompolitika. Budapest: MTA Történettudomá-
nyi Intézet, 1998.



129

Die Sozialpolitik der römisch-katholischen Kirche in Ungarn der Zwischenkriegszeit, 
insbesondere die Aktivitäten von Margit Slachta

Keresztény Munkásifjak Országos Szövetsége. Nationaler Verband Katho-
lischer Arbeiterjugend. Gegründet nach dem Vorbild des Internationalen Kol-
pingwerks. Aktiv von 1920 bis 1946.37

Országos Katolikus Nővédő Egyesület. Nationaler Katholischer Verein zum 
Schutz der Frauen. Aktiv von 1896 bis 1946. Nach zeitgenössischer Formulie-
rung: „Verein zur Förderung der religiösen und moralischen Entwicklung be-
rufstätiger Frauen, zu ihrer geistigen und materiellen Unterstützung und zur 
Förderung ihrer Selbstständigkeit im Leben.”38

Katolikus Tanoncokat Védő Egyesület. Katholischer Verein zum Schutz der 
Lehrlinge. Aktiv von 1892 bis 1956. „Ziel war die religiöse und patriotische Be-
treuung der katholischen Lehrlinge im Handwerk und im Handel, ihre geistige 
und körperliche Fürsorge, die Bildung in ihrer Freizeit, die Schaffung geeigneter 
Versammlungsorte, Jugendbibliotheken, kostengünstiger oder kostenloser Un-
terkünfte und Speisesäle, die Vermittlung kostenloser Stellen bei Meistern und 
die Zusammenführung der Lehrlinge sonntags zu gemeinsamen Freizeitaktivi-
täten und Bildung.”39

Katolikus Tisztviselőnők Egyesülete. Verein Katholischer Angestellter. Aktiv 
von 1909 bis 1946. Übte Interessenvertretung aus.

Keresztény Szeretet Országos Gyermekvédő Műve. Nationales Werk Katholi-
scher Kinderfürsorge. Aktiv von 1908 bis 1948. Es betrachtete die Betreuung von 
Waisen und Kindern in gefährdenden Verhältnissen sowie deren Unterbringung 
in katholischen Familien und Einrichtungen als seine Aufgabe. Von 1910 bis 
1943 gab es eine Monatszeitschrift mit dem Titel „Katholischer Kinderschutz”.

Der Verein für Soziale Mission und der Verband der Sozialen Schwestern sind 
eng mit der praktischen Tätigkeit Margit Slachtas verbunden und werden später 
behandelt.

Zur Bewältigung sozialer Probleme und zur Entwicklung neuer Formen und 
Organisationsstrukturen gab es zahlreiche Vorschläge und Initiativen. Innerhalb 
der römisch-katholischen Kirche war die wichtigste die 1927 von P. Oszvald Os-
lay40, dem Provinzial der Franziskaner in Eger, entwickelte so genannte „Egerer 
Norm”.41 Ihre Methodik wurde auch von anderen Institutionen und Organisatio-
nen übernommen. Sie regelte die Spendenbeschaffung, den Kreis der Bedürfti-
gen, die Formen der Hilfeleistung und deren Umfang. Sie sah eine Zusammen-
arbeit verschiedener Institutionen und der Gesellschaft in sozialen Fragen als 
wünschenswert an. Sie erkannte, dass das Problem der Armut nicht durch Al-
mosengeben oder dessen administrative Regulierung gelöst werden konnte. Sie 

37	 P. MIKLÓS, T. „Ifjúsági szerveződések évszázada?” Gyermek- és ifjúsági szervezetek a XIX-
XX. századi Magyarországon. In Új Pedagógiai Szemle, 1997. 7-12. sz. S. 41.

38	 h t t p s : / / l e x i k o n . k a t o l i k u s . h u / O / O r s z % C 3 % A 1 g o s % 2 0 K a t o l i k u s % 2 0
N%C5%91v%C3%A9d%C5%91%20Egylet.html (2024. 12. 10.)

39	 https://lexikon.katolikus.hu/K/Katolikus%20Tanoncokat%20V%C3%A9d%C5%91%20
Egyes%C3%BClet.html (2024. 12. 10.)

40	 Sein ursprünglicher Name Oslay József (1879-1962), Franziskanermönch, Provinzial.
41	 HÁMORI, P. Az Egri (Magyar) Norma. Kísérlet a magyar szegény- (koldus-) ügy rendezésére. 

In Závodszky Géza (Hg.) Fuga Temporum. Emlékkönyv Eperjessy Géza 70. születésnapjára. 
Budapest: ELTE TFK, 1997, S. 257–286



130

Tibor TÓTH

sah in der Armenfürsorge nicht nur die materielle Versorgung, sondern auch die 
Bedeutung der Seelsorge. Oslays Mitbrüder suchten die Bedürftigen persönlich 
auf. Sie erfassten nicht nur deren Zahl, sondern leisteten auch aktive Hilfe. „Die 
Egerer (Ungarische) Norm konnte zwar unbestreitbare Erfolge vorweisen, war 
aber nur in der Lage, einen sehr kleinen Teil der hilfsbedürftigen Bevölkerungs-
gruppen zu erreichen.”42

Margit Slachta43 leistete in der Zwischenkriegszeit in Ungarn den vielseitigs-
ten organisatorischen und pädagogischen Beitrag der römisch-katholischen Kir-
che im Bereich der Sozialpolitik. Sie wurde 18 éves vagyok. 1884. szeptember 
Kassa in eine Familie mit polnischen Wurzeln aus der Slowakei geboren. Ein 
Großteil ihrer Familie emigrierte 1908 aus finanziellen Gründen nach Amerika, 
sie selbst blieb jedoch in Ungarn. Sie absolvierte eine Lehrerinnenausbildung in 
Kalocsa und unterrichtete später in Győr und Budapest. Ihr soziales Engagement 
zeigte sich bereits früh.

Anfang 1908 nahm sie im Auftrag des Nationalen Katholischen Frauenver-
eins an einem Kurs für „Arbeiterinnensekretärinnen” (im damaligen Sprachge-
brauch) in Berlin teil. Nach ihrer Rückkehr nach Ungarn trat sie im November 
1908 dem gerade gegründeten Verein für Soziale Mission bei, der auf Initiative 
von Schwester Edith Farkas entstand, einer der aktivsten Vertreterinnen der ka-
tholischen Sozialarbeit. Sie und Margit Slachta gründeten noch im selben Jahr 
mit Unterstützung von Bischof Ottokár Prohászka von Székesfehérvár in Siks-
zó das Mutterhaus des Vereins für Soziale Mission mit dem Ziel des Familien-
schutzes, das 1913 nach Budapest umzog. „Der Verein bestand aus inneren und 
äußeren Mitgliedern. Die inneren Mitglieder, die Missionsschwestern, legten 
ihre Gelübde ab, um die Nächstenliebe zu praktizieren. Die äußeren Mitglieder 
waren Laien und beteiligten sich an der Arbeit des Vereins. Obwohl 1923 35 
Schwestern die Gemeinschaft verließen, leistete der Verein für Soziale Mission 
mit 12 Konventen, über 150 Schwestern und etwa 10.000 externen Mitgliedern 
eine sehr umfassende karitative Arbeit in den Bereichen der Sozialhilfe, Gefäng-
nismission, Patronat (Schutz und gesellschaftliche Reintegration von Mädchen 
auf Abwegen oder aus dem Gefängnis entlassener Mädchen), Krankenhausmis-
sion und Kinderschutz.”44

1915 gründete Slachta eine Sozialschule. Ab diesem Jahr leitete sie die katho-
lische Vereinszeitschrift „Keresztény Nő” „Christliche Frau”, die im März 1918 
in „Magyar Nő” „Ungarische Frau” umbenannt wurde und den Untertitel „Zei-
tung des christlichen Feminismus” trug. Slachta war stets offen für gesellschaft-

42	 HÁMORI, P. Női szerepek és szociálpolitika Magyarországon 1920–1944. In Korall 2003. 13. 
sz. S. 36.

43	 Nähere Informationen zu seinem Leben und Wirken finden Sie in MONA, I. Slachta Margit. 
Budapest: Corvinus, 1997., KISS, M. R. „Mások sorsát fogadd szívedbe!” Slachta Margit keresz-
tény közéletisége. In A modern magyar katolikus politizálás arcképcsarnoka. (Hg.) Petrás Éva. 
Budapest: Gondolat Kiadó, 2019, S. 53 – 75., TÓTH, T. Szociális gondoskodás és keresztény 
közéletiség - Slachta Margit munkássága az 1920-as években. In Gondoskodás – Szakértelem 
és Emberség. S. 1924. 3. sz. 6 – 17.

44	 Modernkori katolicizmus Magyarországon. Egyetemi jegyzet. Szerkesztette: Dr. Tusor Péter. 
Budapest: Pázmány Péter Katolikus Egyetem, Bölcsészettudományi Kar, Történettudományi 
Intézet, 2009, S. 49.



131

Die Sozialpolitik der römisch-katholischen Kirche in Ungarn der Zwischenkriegszeit, 
insbesondere die Aktivitäten von Margit Slachta

liche und politische Fragen. Sie wurde Mitglied der Christlich-Sozialen Partei, 
die 1918 mit der Katholischen Volkspartei zur Christlich-Sozialen Volkspartei 
fusionierte. Slachta blieb Mitglied. 1918 gründete sie die Nationale Christlich-
Soziale Frauenpartei, die bis 1922 bestand und die Zusammenarbeit katholischer 
Politikerinnen fördern sollte. 1920 ging Slachta ein Wahlbündnis mit der da-
maligen Regierungspartei ein und wurde von 1920 bis 1922 als erste Frau in das 
Parlament gewählt. Auch als Abgeordnete setzte sie sich für soziale Anliegen 
ein. „Zu den Ergebnissen ihrer Reden gehörte unter anderem, dass im Zuge der 
Bodenreform das Recht auf Landanspruch neben Kriegswitwen auf alle Frauen 
ausgedehnt wurde, in einigen Tabakfabriken ein zweiwöchiger bezahlter Urlaub 
für Arbeiterinnen eingeführt wurde, die Wettsteuer um 0,5 % erhöht und zur 
Unterstützung der Armen in Budapest verwendet wurde und höhere Steuern auf 
Luxuswohnungen erhoben und daraus kleine Wohnungen für die Bewohner von 
Eisenbahnwaggons gebaut wurden.”45

Ab 1922 hieß Slachtas Partei „Christlicher Frauenbund” und wurde zu einer 
der wichtigsten Vertreterinnen des christlich-sozialen Gedankenguts in Ungarn. 
Nach der deutschen Besatzung wurde die Partei im Juli 1944 verboten. Nach 
dem Zweiten Weltkrieg wurde die Partei neu organisiert und errang bei den 
Wahlen von 1947 (mit 1,39 % der Stimmen) vier Sitze im Parlament, darunter 
Margit Slachta. Im zunehmend linksgerichteten ungarischen politischen Um-
feld galten Slachtas Person und Ansichten als zunehmend feindselig. Slachtas 
Mandat wurde nach Oktober 1947 mehrmals ausgesetzt, und die Partei wurde 
im Februar 1949 verboten. Im Juni 1949 emigrierte sie in den Westen. Sie starb 
am 6. 1974. január, Buffalo, New York.

Während des Zweiten Weltkriegs sprach sie sich offen gegen die Judenver-
folgung aus, und in den Konventen wurden Schutzmöglichkeiten für Verfolgte 
geschaffen. Sie und der Verband der Sozialschwestern organisierten den Reli-
gionsunterricht für Juden, die sich taufen lassen wollten. „11.000 Juden nahmen 
daran teil. 19. mód. März 1944 verließen die Schwestern ihr Mutterhaus in Buda-
pest, um Flüchtlingen Platz zu machen. Sie gaben ihnen auch ihre Papiere.” 46Für 
ihren mutigen und selbstlosen Einsatz wurde sie 1969 vom Staat Israel mit dem 
Titel „Gerechte unter den Völkern” ausgezeichnet. Ihre Asche wurde 2021 nach 
Ungarn zurückgebracht, und ihre Beisetzung wurde von Kardinal Péter Erdő, 
dem Primas von Ungarn, zelebriert.

Ihre praktische und theoretische Tätigkeit im sozialen Bereich nahm Mitte 
der 1920er Jahre Fahrt auf, nachdem sie 1923 zusammen mit mehreren Mitstrei-
tern aus dem Verein für Soziale Mission ausgetreten und ihre eigene Organi-
sation, den Verband der Sozialschwestern, gegründet hatten. Slachta und ihre 
Mitstreiter wollten die ursprünglichen Prinzipien und Traditionen bewahren, 
aber einen offeneren organisatorischen Rahmen schaffen. Die Veränderung, die 
Gründung der neuen Organisation, zeigte sich auch äußerlich. Anstelle der bis-
herigen blauen Schleierkleidung trugen sie einfache graue Kleidung und nur zu 
besonderen Anlässen einen Schleier; in der Öffentlichkeit wurden sie als „graue 

45	 Modernkori katolicizmus Magyarországon. Egyetemi jegyzet, S. 71.
46	 Modernkori katolicizmus Magyarországon. Egyetemi jegyzet, S. 63.



132

Tibor TÓTH

Schwestern” bezeichnet. „Der Verband der Sozialschwestern gründete 1924 Ka-
nadában, 1926 in den Vereinigten Staaten und 1927 in der Tschechoslowakei in 
Kassa ein Konvent. 1947 ließen sie sich in Kuba, auf Taiwan und in Puerto Rico 
nieder.”47 Die Aufgaben des Verbandes wurden wie folgt formuliert: „Als seine 
spezifischste und wegweisendste Aufgabe betrachtet der Verband die Heranbil-
dung von geistigen Arbeitern für das öffentliche Leben, deren berufliche Aufgabe 
es ist, katholische Interessen, die Interessen des zeitlichen und ewigen Wohls von 
Familie, Frau und Kind zu vertreten und mit denselben modernen Mitteln und 
in denselben Zentren für sie einzutreten, mit denen und in denen die Träger der 
weltlichen Macht tätig sind, und dies entscheidend für sechzig Millionen Men-
schenmassen und die kommenden Jahrhunderte.”48

Neben den praktischen sozialpolitischen Aufgaben hielt Slachta und ihre Or-
ganisation die Ausbildung von Fachkräften für soziale Fragen und die Gewin-
nung gesellschaftlicher Unterstützung – sowohl materiell als auch im Hinblick 
auf das Bewusstsein – für äußerst wichtig. Auf den erheblichen Rückstand in 
diesem Bereich wies der zuständige Staatssekretär 1926 auf einer sozialpoliti-
schen Konferenz nachdrücklich hin: „Natürlich lastet die Last der Durchfüh-
rung eines umfassenden sozialpolitischen Programms nicht nur auf der Regie-
rung, sondern auch auf der Verwaltung und auf breiten Teilen der Gesellschaft. 
Voraussetzung für eine planmäßige und nachhaltige Verfolgung sozialpoliti-
scher Ziele ist daher die Durchdringung der Verwaltung und der Gesellschaft 
mit dem sozialpolitischen Gedankengut. Es ist bemerkenswert, dass in unserer 
Zeit, in der eine Behörde ohne sozialpolitische Kenntnisse nicht nach richtigen 
Prinzipien geführt werden kann, unser derzeitiges Hochschulsystem es nicht er-
möglicht, dass zukünftige Gesetzgeber, Leiter von Behörden, Richter, leitende 
und ausführende Beamte im Rahmen der allgemeinen juristischen und verwal-
tungswissenschaftlichen Hochschulausbildung eine fundierte sozialpolitische 
Ausbildung erhalten. Wenn wir diesem Mangel in unserer Hochschulbildung 
nicht bald abhelfen, besteht die Gefahr, dass die zukünftigen Gesetzgeber und 
Administratoren den unbekannten Problemen des gesellschaftlichen Lebens 
hilflos gegenüberstehen.”49 Slachta organisierte seit ihrem Eintritt in die Sozial-
arbeit kontinuierlich Kurse. Mit aufklärenden Vorträgen versuchte sie, in der Ge-
sellschaft ein Bewusstsein für soziale Fragen zu schaffen. „Paradoxerweise wur-
de die Sozialarbeit als weibliche Laufbahn und die Vereinbarkeit mit der Rolle 
der Mutter gerade vom Verband der Sozialschwestern, also von Nonnen, betont. 
Der Lehrplan des Katholischen Frauen-Sozialseminars, das seit 1938 unter ihrer 
Leitung stand, umfasste Fächer und Kenntnisse für beide Berufe. Dies stimmte 
vollständig mit den Vorstellungen der Ordensgründerin Margit Slachta überein, 
die bereits in den frühen 1920er Jahren die Existenz spezifischer, voneinander 
unterschiedlicher Lebensberufe für Männer und Frauen, gleichzeitig aber deren 
47	 Modernkori katolicizmus Magyarországon. Egyetemi jegyzet, S. 71.
48	 IDÉZI KISS, M. R. „Mások sorsát fogadd szívedbe!” Slachta Margit keresztény közéletisége. In 

A modern magyar katolikus politizálás arcképcsarnoka. (Hg.) Petrás Éva. Budapest: Gondolat 
Kiadó, 2019, S. 74.

49	 Társadalompolitikai feladataink. (Hg.) Balogh Andor és Kovrig Béla. Budapest: Franklin-Tár-
sulat, S. 374.



133

Die Sozialpolitik der römisch-katholischen Kirche in Ungarn der Zwischenkriegszeit, 
insbesondere die Aktivitäten von Margit Slachta

Ergänzung und Gleichberechtigung innerhalb der Familie und der Gesellschaft 
betonte.”50

Margit Slachtas Wirken wurde Ende der 1920er Jahre auf vier wichtigen Ge-
bieten spürbar und bestimmend. Ausgangspunkt war die soziale Frauenarbeit, 
in deren Rahmen sie die Ideen des christlichen Feminismus kennenlernte und 
Erfahrungen mit den spezifischen Problemen von Frauen verschiedener gesell-
schaftlicher Gruppen sammelte. Dabei erkannte sie, dass neben der freiwilligen, 
karitativen Arbeit gut ausgebildete, professionelle Mitarbeiterinnen, im heutigen 
Sprachgebrauch Sozialarbeiterinnen, notwendig waren, die sich in ihrer Arbeit 
auf landesweit tätige, solide Institutionen stützen könnten, die zugleich stark in 
das fachliche und politische Leben des Landes eingebunden waren. Aus diesen 
Erkenntnissen heraus bildete der zweite Pfeiler ihres Wirkens die Entwicklung 
und praktische Umsetzung einer auf christlichen moralischen und ethischen 
Grundlagen beruhenden Grundhaltung der sozialen Fürsorge. Margit Slachtas 
Ansatz stand nicht im Widerspruch zu der in der zweiten Hälfte der 1920er Jah-
re vor allem mit den Namen Lajos Esztergár und Rezső Hilscher verbundenen 
produktivistischen sozialpolitischen Konzeption, deren Kern nicht die einseiti-
ge Unterstützung und Hilfeleistung, sondern vielmehr das gemeinsame Denken 
und der Konsens waren.51

Die Ansätze zeitgenössischer Sozialpolitiker und Praktiker erscheinen bei 
Slachta jedoch in einem umfassenderen, transzendentaleren Rahmen, der zu 
dem dritten Element ihres Wirkens führt: im ideellen Sinne der christliche Fe-
minismus, im praktischen Sinne ihre Tätigkeit als Redakteurin und Journalis-
tin. Ihre Schriften machen deutlich, dass der christliche Feminismus für sie ein 
Gleichgewicht zwischen religiösem und moralischem Leben einerseits und der 
wirtschaftlichen, rechtlichen und sozialen Unterstützung von Frauen und Be-
nachteiligten andererseits darstellte. Daher waren die spezifischen Interessen 
und Aufgaben von Frauen untrennbar mit den Interessen der Gesellschaft und 
der Nation sowie der Durchsetzung des Gemeinwohls verbunden. Ihre grund-
sätzlich konservative Ideologie beruhte auf dem Prinzip der organischen Einheit 
und verstand das Verhältnis zwischen Mann und Frau als Zusammenarbeit und 
gegenseitige Ergänzung. Da sie von Anfang an die Rolle und gestaltende Kraft 
von Institutionen, Verwaltung und Politik erfahren hatte, war für sie die gesell-
schaftliche und politische Partizipation das geeignetste Mittel zur Lösung sozia-
ler Probleme. Daraus ergab sich logischerweise der vierte Pfeiler ihres Wirkens: 
die politische Arbeit, der Erwerb eines Parlamentsmandats und die Tätigkeit als 
Abgeordnete.

Die Einschätzung Margit Slachtas und das Bild ihrer Tätigkeit sind äußerst 
vielschichtig und spiegeln die wechselvolle ungarische Geschichte des letzten 
Jahrhunderts mit ihren Machtwechseln und ideologischen Umwälzungen wider. 
Jede Epoche zeichnete ihr eigenes Bild von Margit Slachta nach ihrem jeweili-

50	 HÁMORI, P. Női szerepek és szociálpolitika Magyarországon 1920–1944. In Korall 2003. 13. 
sz. S. 40.

51	 ESZTERGÁR, L. A  szociális munka útján. Pécs: Kultúra Könyvnyomdai Műintézet, 1940., 
HILSCHER, R. Bevezetés a szociálpolitikába. Budapest: MEKDSz, 1928.



134

Tibor TÓTH

gen Wertemaßstab.52 Sie war „... die Schwester, die Nächstenliebe praktizierte, 
die christliche Feministin, die für die politischen Rechte der Frauen kämpfte, 
die erste Abgeordnete, die ‚Gerechte unter den Völkern’, die mit todesmutiger 
Courage Juden rettete”. Nach 1945, ins Visier der kommunistischen Salami-Tak-
tik geraten, wurde sie in der linken Presse fast übergangslos zu einer Ikone des 
„Horthy-Faschismus”. Sie war die Politikerin, die den christlichen Kurs wieder-
beleben wollte, die „kriegshetzerische und panikmachende” Person.53 Januar 
2021 wurde das Margit-Slachta-Institut für Nationale Sozialpolitik gegründet, 
das „seit dem 1. Juli 2022 als Hintergrundinstitution des Innenministeriums die 
Aufgaben der Fachkräfteentwicklung im Bereich Soziales, Kinderwohlfahrt und 
Kinderschutz wahrnimmt”.54 Ein Rückblick auf Slachtas Wirken im Bereich der 
Sozialpolitik zwischen den Weltkriegen zeigt, dass sie nicht zufällig Namensge-
berin des Instituts wurde.

Sociálna politika rímskokatolíckej cirkvi v Maďarsku  
v medzivojnovom období 

(so zameraním na aktivity Margity Slachta)

Sociálna politika v Maďarsku medzi dvoma svetovými vojnami sa vyznačovala 
viacerými napätiami a nedostatkami. Hoci oficiálne sociálnopolitické opatrenia 
dokázali dosiahnuť významné výsledky v oblasti mestského obyvateľstva a prie-
myselných robotníkov, vidiecke obyvateľstvo – agrárna spoločnosť – z nich zostá-
valo vylúčené. V dôsledku toho zostávalo v oblasti sociálnej politiky v Maďarsku 
medzi dvoma svetovými vojnami ešte veľa práce pre rôzne inštitúcie, charitatívne 
organizácie a sociálne spolky vrátane rímskokatolíckej cirkvi. V medzivojnovom 
období v Maďarsku vykonávala najrozmanitejšiu organizačnú a vzdelávaciu čin-
nosť Rímskokatolíckej cirkvi v oblasti sociálnej politiky Margita Slachta.

52	 MONA, I. Slachta Margit. Budapest: Corvinus, 1997, S. 170 – 175., KISS, M. R. „Mások sorsát 
fogadd szívedbe!” Slachta Margit keresztény közéletisége. In A modern magyar katolikus politi-
zálás arcképcsarnoka. (Hg.) Petrás Éva. Budapest: Gondolat Kiadó, 2019, S. 53.

53	 Ibid.
54	 https://nszi.hu/koszonto (2024. 12. 10)



135

A SZENT JOBB KÁRPÁTALJAI KÖRÚTJÁNAK KRÓNIKÁJA

BACSÓ Róbert1– CSATÁRY György2 – VÁRADI Natália3

The Chronicle of the Tour of the Holy Right Hand in Subcarpathia
On May 14–15, 1939, the “Golden Train” passed through 15 settlements in Subcarpathia, 
with prominent stops in Uzhhorod, Mukachevo and Berehovo, where the Holy Right Hand 
was received with solemn ceremonies. The events were carried out according to a meticu-
lously prepared program, requiring thorough ecclesiastical and civic organization. Prepara-
tions took into account the guidelines of Actio Catholica, the instructions of local ordinar-
ies, and notes recorded by parish priests; the event schedules underwent multiple revisions 
to ensure smooth execution. The Holy Right Hand was accompanied from Budapest by the 
highest-ranking church dignitaries, led by Prince Primate Jusztinián Serédi and Apostolic 
Nuncio Angelo Rotta. In his address, the Prince Primate emphasized the inseparable bond 
between Christianity and patriotism as the key to the survival of the Hungarian nation—an 
idea that remains relevant today. The tour of the Holy Right Hand in Subcarpathia became 
a memorable historical event for the population, ecclesiastical authorities, and local offi-
cials alike. Its organization and execution required exemplary cooperation among church, 
civic and military bodies, which enriched local organizational experience for future events. 
Contemporary press reports noted that such a grand, disciplined, and high-quality celebra-
tion had never before been seen in the region, where tens of thousands of people paid tribute 
to the relic.
Keywords: Holy Right Hand, Golden Train, Subcarpathia, Catholic Church, religious 
procession, historical memory, national identity, ceremonial reception, interwar period, 
church-state relations.

1938-ban Magyarország kettős szentévet ünnepelt, amely során a  hívek és 
a nemzet közössége különleges lelki készülettel szervezték: a XXXIV. Nemzet-
közi Eucharisztikus Kongresszust,4 valamint I. (Szent) István király (1000–1038) 
mennyei születésének 900. évfordulóját.5 Ez az esztendő így nem csupán vallási 
ünnepek sorozata volt, hanem a keresztény magyar állameszme megújításának 
kiemelt alkalma is.

1	 Tanszékvezető, professzor, II. Rákóczi Ferenc Kárpátaljai Magyar Főiskola, Számvitel és Audi-
tálás Tanszék; bacho.robert@kmf.org.ua

2	 Tanszékvezető, docens, II. Rákóczi Ferenc Kárpátaljai Magyar Főiskola, Történelem- Társada-
lomtudományi Tanszék; csatary.gyorgy@kmf.org.ua

3	 Docens, II. Rákóczi Ferenc Kárpátaljai Magyar Főiskola, Történelem- Társadalomtudományi 
Tanszék; varadi.natalia@kmf.org.ua

4	 GERGELY, J. Eucharisztikus világkongresszus Budapesten, 1938. Budapest: Kossuth Kiadó, p. 
1–193; DOROMBY, K. Világkongresszus Budapesten – ötven év távlatából. In LUKÁCS, L. 
(főszerk.). Vigilia. Szent István irály ünnepén. Budapest: Actio Catholica, Szent István Társulat, 
53. évf. augusztus. 1988. 8. sz. p. 589–597.

5	 S.n.: A Szent István jubileumi év hivatalos ünnepségei június 25-án kezdődnek. Népszava. 66. 
évf. 125.sz. 1938. június 3., p. 8.

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 1



136

BACSÓ Róbert– CSATÁRY György – VÁRADI Natália

Serédi Jusztinián esztergomi érsek (1927‒1945) már 1929-ben szorgalmazta,6 
hogy Szent István halálának 900. évfordulója alkalmából (1938) Magyarország 
hatalmas ünnepség-sorozattal emlékezzen az első királyra. Az elképzelés meg-
valósításában Huszár Károly nyugalmazott miniszterelnök, az Actio Catholica 
alelnöke (1932‒1941) is támogatta. A  magyar katolikus egyház feje már ekkor 
azon dolgozott, hogy a szent király halálának ünnepségsorozatát összekössék az 
Eucharisztikus Világkongresszus eseményeivel, így Budapest kérte annak meg-
rendezési jogát.

A Magyar Katolikus Püspöki Kar 1937. március 17-ei közös pásztorlevelében7 
hozta nyilvánosságra, hogy a Szent István Emlékév ünnepi eseményei 1938. 30-
án kezdődnek, és ebben kinyilatkoztatta azt a szándékát is, hogy a Szent Jobbot 
végig szállítják Magyarországon.8

Hosszas egyeztetések után Budapest 1937 novemberében kapta meg a világ-
kongresszus megrendezésének jogát. 1937. december 31-ei körlevelében a püspö-
ki kar erről a híveket is tájékoztatta: „Hódolni hívjuk a nemzetet a szent király em-
léke s országos körútra induló szent jobbja elé, mert mindazt, ami nemzeti életünk 
maradandó értéke, az ő nagy lelke virága s az ő rendületlen hitének sugallata.”9 

1938. május 25-én délután öt órakor Budapest valamennyi katolikus temp-
lomában egyszerre kondultak meg a harangok, hogy tudtul adják a városnak és 
a  világnak: megkezdődött a  34. Eucharisztikus Világkongresszus, Budapesten, 
ahol Eugenio Pacelli bíboros szózatában a magyarság történelmi küldetését mél-
tatta és az új világégés veszélyére hívta fel a figyelmet. Az eucharisztikus kong-
resszus a Szent István év egyházi és állami nyitányával folytatódott.10

6	 Dr. Serédi Jusztinián Esztergomi érsek, Magyarország bíboros hercegprímása elnöki megnyitó 
beszéde a Szent István-Társulat LXXIV-ik közgyűlésen, 1920. március 14-én. In Dr. VÁRDAI, 
B. (szerk.). Katholikus Szemle. 43.kötet. 1929. IV.füzet. Budapest: Stephaneum Nyomda és 
Könyvkiadó r. t., 1929, p. 289–292.

7	 „[…] Mélységes öröm és hála érzete töltött el mindnyájunkat, amikor arról értesültünk, hogy 
a  nemzetközi eucharisztikus kongresszusok állandó bizottságának egy hangú állásfoglalása 
alapján Őszentsége XI. Fiús pápa Magyarország fővárosát, Budapestet jelölte ki a legközelebbi 
Eucharisztikus Világkongresszus színhelyéül Mindnyájan átérezzük a magas kitüntetést, amely 
ebben a megbízásban megnyilatkozik, hiszen a pápa, s a katolikus világ ezáltal mintegy a mi 
kezünkbe telte le a legközelebbi eucharisztikus kongresszus sikerét; minket tett meg az Oltári-
szentség nemzetközi diadal menetének zászlóvivőivé, s ránk ruházta a feladatot, hogy a nemze-
tek hódolatát az Oltáriszentség előtt méltó keretek közé foglaljuk. Öt világrész katolikusainak 
figyelme irányul most reánk s várja tőlünk e szent és felséges megbízatás megfelelő betöltését. 
Annál inkább jól esett szívünknek Őszentsége elhatározása, mert hiszen ebben az elhatározás-
ban része volt annak a megfontolásnak, hogy az 1938. évben üljük nemzetünk első királya, az 
országszervező Szent István halálának 900 éves fordulóját […]”. Magyar Püspöki Kar: A Ma-
gyar Püspöki Kar közös pásztorlevele. Nemzeti Újság. XIX. évf. 116.sz. 1937. május 25. p. 12.

8	 BOROS, K. Az aranyvagon legendája. Hová lett a Szent Jobb díszkocsija? Demokrata. 1999/26. 
p. 18–19.

9	 S.n.: A szent királynál nagyobb magyar nem volt. Katolikus Ösvény. IV. évf. 1.sz. 1938. január 1. 
p. 1–2.; A Magyar Püspöki Kar tagjai: Katolikus szemmel… Déli Hírlap. XXI. évf. 193.sz. 1989. 
augusztus 19. p. 2.; A magyar Püspöki Kar tagjai: A magyar nemzeti lét és nagyság alapfeltétele 
a szentistváni szellem, alkotmány és kormányzati irány – mondja a Magyar Püspöki Karnak a ju-
bileumi évre kiadott közös pásztorlevele. Nemzeti Újság. XX. évf. 1.sz. 1938. január 1. p. 7–8.

10	 GERGELY, J. Eucharisztikus Világkongresszus. Magyar Hírek: XLI. évf. 13.sz. 1988. július 8. p. 
18 – 19; GERGELY, J. Ötven esztendővel ezelőtt. A Szent Jobb országlása 1938-ban. In GLATZ, 
F. (felelős szer.). História. Budapest: Pallas Lap- és Könyvkiadó Vállalat, 1988. X. évf. 4.sz. p. 
11 – 13; GERGELY, J. Eucharisztikus világkongresszus – Budapest 1938. In LUDAS, M. L. 



137

A Szent Jobb kárpátaljai körútjának krónikája

1938. augusztus 18-án közétették az 1938. évi XXXIII. törvényt, amely ki-
mondta: „Az országgyűlés Szent István király dicső emlékét a magyar nemzet örök 
hálájának és mélységes hódolatának bizonyságául törvénybe iktatja. Az ország�-
gyűlés augusztus hó 20. napját Szent István király emlékezetére nemzeti ünnep-
nek nyilvánítja.”11 Így a találkozó nemcsak a katolikus egyház, hanem a nemzet 
ünnepévé vált.12 A kettős szentév programjának ismertetésekor a korabeli sajtó 
ekként számolt be: „Hogy a Szent István jubileumi esztendőt ilyen fényes világ-
egyházi ünneppel összekapcsolva ülhetjük meg, ezt a magyar hercegprímás kivá-
ló külföldi és nemzetközi kapcsolatainak köszönhetjük.”13 Az egyház részéről az 
Actio Catholica szervezte az ünnepségeket, amelynek tevékenységét Serédi érsek 
személyesen felügyelte. Az ünnepségeken a  magyarság vallási hovatartozástól 
függetlenül vett részt.

A Szent István-emlékév liturgikus és lelkipásztori eseményei közül kiemelke-
dett az Aranyvonat országjárása, vagy a Szent Jobb országjárása,14 amely szimbo-
likus módon fűzte össze a Kárpát-medence magyarságát.15 A szervezők kifejezett 
célja volt, hogy a szent ereklyét eljuttassák a magyar föld minden nagyobb tele-
pülésére. Ennek érdekében a Szent Jobbot méltóságteljesen díszített vasúti kocsi-
ban szállították,16 amely egyben a hit és a modern kor technikai vívmányainak 
találkozását is kifejezte.

A  városokban rendezett fogadalmi szertartásokon és ünnepi beszédeken 
a hangosítást megafonokkal biztosították, a díszemelvényeket pedig az éjszakai 
órákban neonfénnyel világították meg, ami különleges ünnepélyességet kölcsön-
zött e szakrális eseményeknek. Az országjárás ugyanakkor túlmutatott a pusz-
tán vallásos kereteken: a keresztény Magyarország eszményét hirdető, a nemzeti 
egység és összetartozás kifejezésére is törekvő demonstrációként valósult meg, 
amely a korszak állami és egyházi együttműködését is megjelenítette.17

A Szent Jobb országjárásának sikere nyomán 1939-ben folytatódott az erek-
lye körútja a visszacsatolt felvidéki18 és kárpátaljai19 területeken, majd 1942-ben 

(főszerk.). Élet és Tudomány. Budapest: Hírlap kiadó Vállalat. 1988. XLIII. évf.1.sz. p. 532 – 534.
11	 1938. évi XXXIII. Törvény Szent István király dicső emlékének megörökítéséről. In Jogtár: 

https://net.jogtar.hu/jogszabaly?docid=93800033.tv# Letöltve: 2023.07.07.
12	 HORTHY, M. vitéz IMRÉDY, B. 1938. évi XXXIII. Törvénycikk Szent István király dicső em-

lékének megörökítéséről. Magyar Közigazgatás. LVI. évf. 35.sz. 1938. augusztus 28. p. 1. 
13	 Dr. SERÉDI Jusztinián bíboros hercegprímás: A hercegprímás szózata a magyar társadalom-

hoz. Nemzeti Újság, 1936. december 6. p. 7.
14	 KOVÁCSNÉ TÓTH, E. A Szent Jobb Zalaegerszegen. In HÁLA, J. (szerk.). Honismeret. (A Szent 

Jobb Országjárása 1938). XLIX. évf. 4.sz. 2021. augusztus. p. 40–44; BÁNFALVI, L. A Szent 
Jobb egri „látogatásai” Uo. 44–49; ARANYOS, T. J. A Szent Jobb Nyíregyházán. Uo., 49–54.; 
MIZSÁK, K. Az Aranyvonat 1942. évi nagyváradi állomása. Uo., 58–63.

15	 S.n. A Szent Jobb háromnapos országjáró körutja. Pesti Hírlap. LX. évf. 148.sz. 1938. július 5. p. 8.
16	 S.n. Elvitte az aranyvonat Esztergomba a Szent Jobbot. Káprázatos ünnepségek a prímási vá-

rosban. In MIKLÓS, A. (felelős szerk.). Az Est. XXIX. évf. 122.sz.1938. június 1, p. 5–6.
17	 S.n. Szent István országa. In HANÁK, N. (szerk.). Pesti Hírlap Naptára 1938. Budapest: Pesti 

Hírlap Könyvtár: 48.évf. p. 113–120. 
18	 S.n. A Szent Jobb országjáró körutja a visszacsatolt Felvidéken. Pesti Hírlap. LXI. évf. 105.sz. 

1939. május 9., p. 17.
19	 „[…] Aranyvonat májusban Ungvárra is ellátogat. Előreláthatólag május 14-én vagy 15-én érke-



138

BACSÓ Róbert– CSATÁRY György – VÁRADI Natália

eljutott Nagyváradra is,20 kifejezve a Magyar Szent Korona országainak lelki új-
raegyesítését és a keresztény hitben való összetartozás eszméjét.

Ez a rendezvénysorozat lehetőséget teremtett arra, hogy a visszacsatolt ma-
gyar területek lakossága is bekapcsolódjon abba az országos jelentőségű, ün-
nepélyes megemlékezésbe, amely nem csupán Szent István szellemi örökségét 
idézte fel, hanem a keresztény hit nemzetmegtartó erejét és a kilenc évszázaddal 
korábban megszilárdított államiság egységét is hirdette. A körút ezáltal a nem-
zeti összetartozás és a keresztény magyar identitás megújításának liturgikus és 
közösségi eseményévé vált.

A Szent Jobb országjárásához egy pompás vasúti kocsi készült. A bizánci stí-
lusú Aranykocsihoz a Dunakeszi Főműhelyben a MÁV egyik D típusú szalon-
kocsiját alakították át.21 Az Aranyvonat 1939. május 14-én áthaladva Kárpátalja 
15 településén hosszabb megállókat tett Ungváron, Beregszászon és Munkácson, 
ahol ünnepélyes keretek között fogadták az ereklyét.22 A  ránk maradt feljegy-
zésekből és levelezésekből kiderül, hogy minden egyes megálló esetében apró 
részletekig átgondolt forgatókönyv szerint zajlottak le az ünnepi események és 
kiemelkedő történelmi jelentőséggel bírtak.

Az Aranyvonat kárpátaljai körútjával kapcsolatban az első írott feljegyzések 
1939. április 20. datálhatók. Ekkor küldte ki az Actio Catholica Országos El-
nöksége 1355/1939 sz. levelét az érintett intézményeknek és szervezeteknek.23 
A levélben felkéri a címzetteket, hogy feltétlenül jelenjenek meg az április 24-én 
tartott budapesti értekezleten az Aranyvonattal kapcsolatos előkészületek meg-
vitatására. Mivel a  postai kézbesítés szempontjából a  levél feladása és az érte-
kezlet megtartása közötti idő szűkösnek bizonyult, nem minden címzett jelent 

zik meg Ungvárra, ahol nagyszabású előkészületeket tesznek ünnepélyes fogadtatására. E célból 
Pelteárszky dr Budapestre utazik, hogy a Szent Jobbot vivő Aranyvonat kárpátaljai programját 
is megtárgyalja […].” S.n.: Mikor érkezik Ungvárra a Szent Jobbot vívó Aranyvonat? Kárpáti 
Magyar Hírlap. XX. évf. 93.sz. 1939. április 25. p. 1.; S.n.: A Szent Jobb Kárpátalján. Zalamegyei 
Újság. XXII. évf. 108.sz. 1939. május 12. p. 3.; S.n.: A Szent Jobb Munkácson. Az Őslakó. Politi-
kai és Társadalmi Hetilap. II. évf. 19.sz. p. 1.; S.n.: A Szent Jobb útja a Felvidéken és Kárpátalján. 
Felvidéki Újság. II. évf. 95.sz. 1939. április 27. p. 2. 

20	 S.n.: Tízezrek hódoltak Nagyváradon a dicsőséges Szent Jobb előtt. Keleti Újság. 25. évf. 101.sz. 
1942. május 5. p. 1.; S.n. A Szent Jobb Nagyváradon. Zalamegyei Újság. XXV. évf.. 99.sz. 1942. 
május 4. p. 3. 

21	 KEREKES, D. A Szent Jobb országjárása. In HÁLA, J. (szerk.). Honismeret. Budapest: Honisme-
reti Szövetség. 49.évf. 2021/4.sz., p. 27–35.

22	 „[…] A Szent Jobbot vivő Aranyvonat május 14-én Ungvárra érkezik. A felvidéki városok közül 
Ungvár egész kivételes „bánásmódban“ részesül, amennyiben az Arany vonat Ungváron 210 
percig időzik. Ilyen bosszú ideig a Szent Jobb egyetlen felvidéki városban sem tartózkodott […].” 
S.n.: Az „Aranyvonat” kárpátaljai programja Serédy Jusztinián hercegprímás Ungváron. Ma-
gyar Hírlap. XX. évf. 96.sz.1939. április 29. (valójában 28, péntek) p. 1.; S.n.: Az „Aranyvonat” 
kárpátaljai programja Serédy Jusztinián hercegprímás Ungváron. Kárpáti Magyar Hírlap. XX. 
évf. 97.sz.1939. április 29. p. 1.

23	 Munkácsi Római Katolikus Püspöki Levéltár (a  továbbiakban: MRKPL). Az Actio Catholica 
Országos Elnökségének 1355/1939 sz. levele, 1939. április 20.; A dicsőséges Szt. Jobbot vivő 
Aranyvonat” programján „[…] 1939. május 6-án, szombat, 1939. május 7-én, vasárnap Ipoly-
ság, Balassagyarmat, Losonc, Rimaszombat, Rozsnyó, Fülek, Salgótarján és Pásztó szerepel, 
míg 1939. május 17-én, vasárnap, Sátoraljaújhely, Ungvár, Munkács, Csap, Bátyú és Beregszász 
[…]” szerepel. A beregszászi római katolikus egyház könyvtára, Pápai prelátus az A.C. országos 
igazgatójának Actio Catholica Elnökségének hirdetménye. Budapest, 1939. április 20.



139

A Szent Jobb kárpátaljai körútjának krónikája

meg a központi megbeszélésen. Erről árulkodik Sztojka Sándor görögkatolikus 
püspök április 25-i levele is,24 aki később az Országos Elnökségtől és a megyei ve-
zetőstől kérte el a Szent Jobb kárpátaljai körútjának programját.

Beregszász város vezetősége április 24-én kapta meg a  levelet,25 ami után 
a  város polgármestere, Dr. Hubay Kálmán, április 26-án rendelkezett a  helyi 
szervezés megkezdéséről, szervezői bizottság összehívásáról. Mivel ekkor még 
a szervezők sok információval nem rendelkeztek a rendezvény kapcsán, az április 
30-án, Felvidékre,26 főként Komáromba ellátogató Szent Jobb ereklye programját 
tartalmazó újságcikkekből merítették értesüléseiket.27

Dr. Korláth Endre főispán a  levelet április 22-én megkapta, így tudott kül-
dötteket delegálni a budapesti központi értekezletre.28 Ennek köszönhetően ren-
delkeztek előzetes információval az Aranyvonat tervezett menetrendjéről és 
tájékoztatni tudták az az érdekelt városok – Ungvár, Munkács és Beregszász 
– illetékeseit. Az április 24-én kelt központi tájékoztató alapján még nem volt 
ismeretes a vonat Beregszászra való érkezésének időpontja, tartózkodásának és 
indulásának ideje, valamint a közbeeső állomások listája és menetrendje sem.29

Az Actio Catholica központi tanácskozása után megkezdték a helybeni elő-
készületeket. Ungváron 1939. április 28-án, Peltsárszky Imre polgármester el-
nökletével értekezletet tartottak a városba érkező Aranyvonat fogadásának meg-
beszélését illetően. Az értekezlet irányadó dokumentumai az Actio Catholica 
1447/1939 április 26-án kelt levele és a hozzá tartozó mellékletek voltak,30 melyek 
alapján összeállították a vonat érkezésével kapcsolatos részletes programot. Ezt 
alapul véve április 30-ig a fogadó városok szervezőinek meg kellett küldeniük Bu-
dapestre a programterveiket. Eszerint az ungvári a pályaudvarról a Szent Jobbot 
a Széchenyi-térre viszik, ahol a felállított tábori oltárnál Sztojka Sándor görögka-
tolikus püspök szentmisét mutat be. Az ünnepi szentbeszédet Serédi Jusztinián 
bíboros hercegprímás mondja. A város díszítésének feladatait Czier Mihály vá-
rosgazdára bízták.31 A tervek szerint az Aranyvonat négyórás ungvári tartózkodás 
után folytatja útját Munkács felé Csapon, Bátyún és Mezőterebesen keresztül.

Április 28-án, Beregszászon tanácskozást tartottak Bereg és Ugocsa k.e.e. 
alispánja vezetésével, amelyen részt vett Pásztor Ferenc, a  Beregszászi espe-
res-plébános is.32 Itt összeállították a beregszászi előzetes programot. A szervezés 

24	 Derzsavnij Arhiv Zakarpatskoji Oblastyi (a továbbiakban: DAZO), F.151, op.18, spr.1573. ark.7.
25	 DAZO, F.67, op.1, spr.15. ark.25.
26	 S.n.: A Szent Jobb első felvidéki útja. Komáromban, Érsekújvárott és Léván ünnepelték a szent 

ereklyével – Jaross Andor miniszter kísérte a Felvidéken a Szent Jobbot. Felvidéki Magyar Hír-
lap. II. évf. 99.sz. 1939. május 2., p. 7.

27	 DAZO, F 67, op.1, spr.15. 25.
28	 DAZO, F.47, op.3, spr.1. 48.
29	 MRKPL. Az Actio Catholica Országos Elnökségének 1939. április 24-én kelt levelének mellék-

lete.
30	 MRKPL. Az AC Elnökségének 1447/1939 sz. 1939. április 26-én kelt levele.
31	 S.n.: A Szent Jobb nagy utja. Az „Aranyvonat” Kárpátalja városaiban. Káprázatos ünnepség 

Ungváron – Serédy hercegprímás egyórás beszéde. Kárpáti Magyar Hírlap. XX. évf. 111.sz. 
1939. május 16., p. 1.

32	 MRKPL. Bereg és Ugocsa k.e.e. alispánjának 5051/ki.1939 sz. levele.



140

BACSÓ Róbert– CSATÁRY György – VÁRADI Natália

folyamamán Pásztor Ferenc április 29-én és május 1-én is levélben fordult az AC 
Országos Elnökségéhez, a szervezés kapcsán, mint például: hogyan és miként kell 
elhelyezni az ereklyét az emelvényen, vagy hogy vállalja-e P. Bangha Béla33 az ün-
nepi beszéd megtartását. A válaszleveléből megtudjuk a Szent Jobb ereklyetartó 
dobogó méreteit, hogy P. Bangha Béla szerzetes nem tudja vállalni az ünnepi be-
széd elmondását Beregszászon, hogy a maximum10 perces beszédet akár katoli-
kus világi személy is (főispán, álispán, polgármester stb.) tarthatja, annak szöve-
gét előzetesen meg kell küldeni az Országos Elnökség részére. Ugyancsak kérték 
a  részletes beregszászi program mielőbbi megküldését, valamint a díszkiséret, 
koronaőrök és a hercegprímás vacsorájának biztosítását is, illetve a vacsorához 
szükséges meghívókat, a vacsora pontos helyének megjelölésével.34

Munkács polgármestere, aki a beregszászi összejövetelen személyesen részt 
vett, de a  szervezési folyamat elhúzódása miatt nem volt lehetősége az Actio 
Catholica által meghatározott időpontig, azaz április 30-ig valamennyi illetékes 
hatóság és intézmény vezetőjét egy részletes megbeszélésre összehívni, április 
26. kérelemmel fordult az Országos Elnökséghez a határidő május 6-ig való kito-
lását illetően.35 Munkácson a szervezési megbeszélés Nemes József megyebiztos 
elnökletével május 2-án 10 órától zajlott a városháza üléstermében, amelyen az 
AC irányelveinek megfelelően összeállították a végleges programot az egyházi, 
katonai és polgári hatóságok képviselőinek bevonásával. Az értekezleten jelen 
volt Béldi Alajos ezredes-dandárparancsnok, Sörös János római katolikus espe-
res-plébános és Duliskovics Eumén görögkatolikus esperes-plébános. Az ünnepi 
beszédre Mécs Lászlót kérték fel.36

A Szent Jobb fogadása elég komoly pénzügyi terhet rótt a fogadó városokra. 
Ezt bizonyítja Beregszász város elöljáróságának május 5-én kelt levele, melyben 
kérik Pásztor Ferencet, hogy az egyházközség járuljon hozzá az esemény lebo-
nyolításának költségeihez.37 A  város mérnöki osztályának véleménye szerint 
a  Szent Jobb méltó fogadása 3750 pengő halaszthatatlan kiadással járt.38 Ezen 
kívül épület és járda javításra a városnak még 8000 pengőre volt szüksége.

A városvezetők nagy hangsúlyt fektettek az utcák és a Szent Jobb útvonalán 
közbeeső területek rendezésére is. Így például egy beregszászi április 29-i hirdet-
ményből kiderül, hogy a Horthy Miklós úton, a Verbőczi, a Kossuth és a Rákóczi 
téren minden kopott külsejű épületet, tulajdonviszonytól függetlenül, ki kellett 
javítani és átmeszelni. Ezeken az utakon és tereken meg kellett javítani a kerítése-
33	 Bangha Béla (1880, Nyitra–1940, Budapest) a jezsuita rend tagjaként jelentős szerepet töltött 

be Magyarország vallási és szellemi életében. Mint igehirdető, teológus, író és szerkesztő, tevé-
kenysége meghatározó volt a katolikus sajtó fejlődésében, ezért gyakran a hazai sajtó apostola-
ként is emlegették.

34	 MRKPL, Az AC Elnökségének 1623/1939 sz. 1939. május 2-án kelt levele.
35	 DAZO, F.1553, op.1, spr.37. ark.15.
36	 DAZO, F.1553, op.1, spr.37. ark.14.
37	 MRKPL, Beregszász előjárójának 9328/ 1939 Körlevele. 1939 május 5.
38	 A 3750 pengő költség az alábbiakat foglalta magába: a Rákóczi tér rendezési és díszítési mun-

kálatai – 700 pengő; hangerősítő berendezés felszerelése – 150 pengő; baldachin és dobogó 
építése, drapériák stb. – 1500 pengő; diszvilágítás, virágfüzérek, lombgirland stb. – 600 pengő; 
vendégek fogadása, ellátás, díszvacsora – 500 pengő; előre nem látható kisebb kiadások – 300 
pengő. MRKPL. Beregszász előjárójának 9328/ 1939 Körlevele. 1939. május 5.



141

A Szent Jobb kárpátaljai körútjának krónikája

ket, az üzleti cégfeliratokat és kirakatokat. Azokat a cégtáblákat, melyeken a cseh 
szöveg bemázolása feltűnően látszott, ki kellet cserélni újakra. Ezek a rendelke-
zések vonatkoztak minden olyan utcára is, amelynek mélységébe a vonulás út-
vonaláról be lehetett látni. Hasonlóképpen javították az Árpád, Bethlen és Attila 
utcai telkek azon melléképületeit és kerítéseit, amelyek a Vérke-kőhídról láthatók 
voltak. A polgármesteri hivatal a  javítási munkák pénzügyi terhét előirányozta 
azok számára is, akik önerőből, a munkálatok nagy költsége miatt, nem voltak 
képesek azokat elvégezni. Az ilyen esetekben a város Közjóléti Osztálya biztosí-
totta a szükséges munkaerő hatósági kiutalását.39

A  kihangosítás kérdése kiemelkedően fontos volt, ezért a  budapesti Sziget-
közy és Társa Hangerősítő és Hanglemezkölcsönző vállalat több alkalommal is 
folytatott levelezést és telefonos egyeztetést az illetékes személyekkel.40 Ez a vál-
lalat, előző évi országjárás alkalmával, a Székesfehérváron tartott eseményeken is 
dolgozott. A beregszászi rendezvény kihangosítására április 27-én érkezett meg 
Beregszászra, míg a túl magas ár miatt a munkácsi polgármesteri hivatal pénz-
ügyi források hiányára hivatkozva május 8-i levelében visszautasította a kihan-
gosító céget.41

A Szent Jobb Beregszászon történő egyházi fogadásával kapcsolatban az ese-
mény zökkenőmentes lebonyolítása érdekében Szvoboda Ferenc apostoli kor-
mányzó a görögkatolikusokkal való szoros együttműködés mellett, részletes uta-
sításokat írt elő Pásztor Ferencnek, mint például: esős idő esetén a Szent Jobbot 
latin szertartású templomba kell vinni, ahol szentségimádást kell végezni; a Szent 
Jobb ereklyét vivő négy papnak felváltva görög és latin rítusúnak kell lennie; az 
egyházi liturgiát (amely antifónát, versiculust és oratiót tartalmazott) Mészáros 
János protonotárius kanonoknak kell mondani; a  felajánló fohász nem lehetett 
15–20 szónál hosszabb – egyet a latin, másikat a görög szertartású papnak kell 
végeznie (utóbbit ruszin nyelven is mondhatta); az ereklye incenzálást (füstölést) 
nem kaphat. Pásztor Ferencnek mindvégig az Ereklye mellet kellett tartózkodnia, 
kivéve a vacsora idejét, melyre a főispán, Korláth Endre, őt is meghívta.42

Mivel az ereklye érkezése a városok számára kiemelkedően fontos történelmi 
esemény volt, ezért a városok elöljárósága különös figyelmet fordított az esemé-
nyen megjelenő személyek nagy számára. Beregszász például május 8-i felhívá-
sában kérte az egyházi hivatalokat, testületeket, hogy május 10. 18:00-ig jelezzék 
a Közjóléti Ügyosztálynál hányan és milyen módon (milyen öltözetben, testüle-
ti zászlóval vagy anélkül) kívánnak részt venni az eseményen. Az intézmények 
résztvevőinek pontos elhelyezkedéséről és idejéről május 12-én pontos értesítést 
kellett adniuk.43 

Sztojka Sándor görögkatolikus püspök 1093/1939 számú körlevelében buz-
dítja papjait, hogy híveikkel együtt minél többen vegyenek részt e nívós esemé-
nyen a hozzájuk legközelebb eső városban, illetve állomáson. Felhívásában külön 

39	 DAZO, F.67, op.1, spr.15. ark.43.
40	 DAZO, F.1553, op.1, spr.37. ark.13.
41	 DAZO, F.67, op.1, spr.15. ark.19–40.; DAZO, F.67, op.14, od.zb.1. ark.102.
42	 MRKPL, Szvoboda Ferenc Pásztor Ferencnek címzett 906/1939 sz. 1939. május 2-án kelt levele.
43	 MRKPL, Beregszász előjárójának 9328/ 1939 Körlevele. 1939. május 8.



142

BACSÓ Róbert– CSATÁRY György – VÁRADI Natália

megemlíti a csoportos vasúti kedvezmény igénybevételének lehetőségét, mely 8 
személy esetében 20%, 20 személynél pedig 50% engedményt jelentett a menet-
térti útra.44

A Munkács környékén szolgálatot teljesítő papok számára Sörös János római 
katolikus esperes már május 2-án értesítést küldött, amelyben felkéri az érin-
tetteket, hogy híveik között hirdessék ki a Szent Jobb érkezésének időpontját és 
igyekezzenek minél több hívővel saját vezetésük alatt lehetőleg processzióval, 
vagy távolabbi helyekről vasúton, (ez esetben is processzióval) Munkácsra érkez-
ni.45 Azt hogy vasúton, szekéren vagy gyalog érkeznek-e, illetve hogy hány fővel 
képviselteti magát az egyházközösség, legkésőbb május 9-ig meg kellett küldeni 
számára. Amennyiben vonaton érkeztek, igénybe vehették a vasúti kedvezményt, 
20 fő retúr utazásánál 50%-os kedvezmény járt. A  résztvevők számát az illető 
állomásfőnökkel kellett előre egyeztetni, aki lajstromozott jegyet adott. A részt-
vevőknek nemzeti viseletben vagy más ünneplőben kellett érkezni. Az élelmezés-
ről mindenki saját maga gondoskodott, költségcsökkentés céljából az élelmet egy 
kocsira is fel lehet rakni.46

Az Ilosvai járás „Magyar a magyarért” szociális megbízottja 1939. május 11-
én kelt levelében jelentést adott a rábízott környék lakosságának mozgósításáról 
a beregszászi események kapcsán. Ebben kéri a beregszászi szervezőbizottságot, 
hogy a  „Magyar a magyarért” 25 kárpátaljai küldött részére biztosítson helyet 
a vasútállomáson és a körmeneten, az út mentén felállított, sorfalat képező kö-
zönség között. Az Ilosvai járásból Beregszászra érkezők száma végül 200 főt tett 
ki. A szociális megbízott kérte a szervezőket, hogy mivel a járás lakossága nagy-
részt ruszin nemzetiségű, ezért annak érdekében, hogy közelebb vigyék hozzájuk 
a  magyar szellemiség és gondolatvilágot, megfelelő módon biztosítsák a  külső 
diszpozíciónál az odazarándokolt ilosvaiak méltó elhelyezését.47

Az Actio Catholica utasításainak megfelelően az Aranyvonat, a  Magyar 
Államvasutak igazgatóságával történt megállapodás értelmében, lelasított az 
állomásokon – Szürte, Kincsestanya-Homok, Eszeny, Szernye, Barkaszó, Vár-
kulcsa, Bótrágy, Beregsom-Mezőkaszony, Nagybégány – való áthaladáskor. Igy 
azok a hívők, akik nem tudtak részt venni a központi rendezvényeken Ungváron, 
Munkácson vagy Beregszászon, de viszonylag közel laktak az útvonalába eső ál-

44	 DAZO, F.151, op.18. spr.1516. ark.2.
45	 MRKPL, A Várpalánki plébánosnak címzett 1939. május 2-án kelt levél.
46	 A papoktól beérkező értesítés többek között a következő információkat kellett, hogy tartal-

mazta: hány fővel vesz részt vezetése alatt a gondjaira bízott egyházközség; vasúttal, gyalog 
vagy szekéren érkezik, processzióval; amennyiben gyalog, melyik útvonalat fogja használni?

47	 MRKPL, Az Ilosvai járás „Magyar a  magyarért” Mozgalom szociális megbízottjának 1939. 
május 11-én kelt levele. „[…] mint Magyar a Magyarért Mozgalom budapesti kiküldötte és szo-
ciális megbízottja tisztelettel bejelentem, hogy munkakerületünkhöz tartozó Ilosva Járásban 
megszerveztük a  lakosságot Beregszászon folyó hó 14-én tartandó Szt. Jobb Ünnepségen való 
részvételt. Tisztelettel kérjük, hogy a közösségenként megalakított helybeli szervezeteink elnö-
keinek, mint a Magyar a Magyarért kárpátaljai küldöttei részére a vasúti állomáson s a kör-
menetben helyet biztosítani szíveskedjenek […].” A Beregszászi Római Katolikus Egyházközség 
könyvtára, Magyar a  Magyarért Mozgalom szociális megbízottjának kérelme. Ilosva, 1939. 
május 11.



143

A Szent Jobb kárpátaljai körútjának krónikája

lomásokhoz, még ha egy rövid időre is, láthatták az ereklyét.48 Actio Catholica 
rendelkezései alapján az Aranyvonat-áthaladás megszervezésének egyik eleme 
az volt, hogy a közbeeső állomásokon mindig legyenek hívek, akik énekükkel és 
jelenlétükkel fogadják és ünneplik a Szent Jobbot. Voltak állomások, melyeken 
az Aranyvonat kétszer is áthaladt, Csapon és Bátyún pedig háromszor is.49 Fo-
lyamatosan biztosítani kellet tehát a hívek jelenlétét, amíg az Aranyvonat el nem 
hagyja Kárpátalja területét.

Minden pap igyekezett felkészülni a Szent Jobb várására. Dr. Bujaló Bernát 
kisráti plébános például a következőképpen szervezte meg a hívek jelenlétét má-
jus 14-én a szürtei állomáson: mivel az Aranyvonat a szürtei állomáson 10:09-
kor halad át, ezért Kisráton a  10:00-kor kezdődő szentmisét 8:00-ra tették át. 
A szentmise végén körmenettel a pap és hívei az állomásra mentek, akikhez út-
közben csatlakoztak a nagyráti görögkatolikusok is. Mivel a vonatnak 14:11-kor 
újból át kellett haladnia az állomáson, a  processzió az ereklye visszaérkezését 
megvárta. A vonat távozását követően a hívek körmenetben tértek vissza a kisráti 
római katolikus templomba, ahol közvetlenül ezt követően megtartották a máju-
si (Lorettói) litániát.50

A város vezetése törekedett az Actio Catholica által előírt ünnepi előírások 
legpontosabb végrehajtására, különös figyelmet fordítva a lakóházak erkélyeinek 
díszítésére, valamint az esti órákban az ablakok kivilágítására is. Levéltári for-
rások tanúsága szerint Munkács polgármestere 1939. május 13-án felhívást tett 
közzé, amelyben arra kérte a Sugárút, a Fő utca, a Horthy Miklós tér és a Püs-
pök utca háztulajdonosait és lakóit – ahol a processzió útvonala elhaladt –, hogy 
házaikat zászlókkal díszítsék fel, ablakaikat pedig gyertyafénnyel világítsák ki, 
illetve egyéb díszítésekkel ékesítsék. A rendelkezés konkrét időpontokat is meg-
határozott: a fellobogózást 12 órára, a gyertyagyújtást a Sugárúton és a Fő utcán 
16 órára, míg a Horthy Miklós téren és a Püspök utcában 17:30-ra írta elő.51

Az Actio Catholica előírásainak megfelelően az Aranyvonat pályaudvarra 
érkezését katonai díszzenekar zenéjének kellett kísérnie. Mivel a munkácsi hely-
őrség nem rendelkezett saját katonai zenekarral, a város polgármesteri hivatala 
1944. április 28-án kérelemmel fordult a  Magyar Királyi Honvéd Állomáspa-
rancsnoksághoz, hogy a zenei kíséret biztosítása érdekében a VIII. hadtest pa-
rancsnokságának közreműködését kérjék. Tekintettel arra, hogy Beregszászon 
sem állt rendelkezésre megfelelő zenekar, Munkács és Beregszász városvezetése 
megállapodott abban, hogy az esemény lebonyolításához szükséges katonai dí-
szzenekar költségeit – ideértve a  játékdíjat, az utazás és étkeztetés költségeit – 
közösen, fele-fele arányban fedezik. A két város polgármesteri hivatalai közötti 
pénzügyi elszámolás még hónapokkal később, 1944 szeptemberében is folyt.52

48	 DAZO, F.151, op.18, spr.1573. ark.24.; Révffy, L.: Hol vagy István király? Hadak Útján. LI. évf. 
465.sz. 1999. július–augusztus. p. 5–6.

49	 DAZO, F.151, op.18, spr.1573. ark.40.
50	 MRKPL, Dr. Bujaló Bernát jegyzetfüzete.
51	 DAZO, F.1553, op.1, spr.37. ark.22.
52	 DAZO, F.67, op.1, spr.400. ark.12.



144

BACSÓ Róbert– CSATÁRY György – VÁRADI Natália

A  Magyar Posta az esemény jelentőségét méltányolva, az I. ad 106023/3. 
számú, 1939. április 27-én kelt rendelete alapján az ungvári 1. számú, valamint 
a munkácsi és beregszászi postahivatalok számára különleges alkalmi keletbé-
lyegző használatát írta elő. E bélyegzőkön a „A SZENT JOBB ORSZÁGJÁRÁSA” 
felirat, továbbá a hivatal megnevezése és a keltezés szerepelt, amelyeket a hivata-
lok a náluk feladott levélpostai küldemények egy részének lebélyegzésére alkal-
maztak.53

A Szent Jobb kárpátaljai körútjának lebonyolítására több alternatív forgató-
könyv készült. A fennmaradt dokumentumok tanúsága szerint a szervezés korai 
szakaszaiban sem a helyi, sem a központi szervezők nem számoltak Angelo Rot-
ta budapesti apostoli nuncius részvételével. A nuncius érintettségére vonatkozó 
első – nem nyilvános – információk Szvoboda Ferencnek Pásztor Ferenc részére 
1944. május 2-án írt levelében jelennek meg.54 A nyilvánosság számára a nuncius 
részvételéről szóló hír május 12-én vált ismertté, amikor a Magyar Nemzet napi-
lapban megjelent az erről szóló tudósítás, jelezve, hogy Angelo Rotta csatlakozik 
a Szent Jobb kárpátaljai körútjához.55

Az esemény zökkenőmentes lebonyolítása érdekében Ungváron főpróbát is 
tartottak, amelyre 1944. május 13-án, szombaton 10 órakor került sor a Szécsé-
nyi téren, az iskolák tanulóinak és a  nagyközönség bevonásával. A  főrendezés 
feladatait a  szervezőbizottság megbízásából Rácz Pál, Dobrovolszky, Kükeme-
zey, Ortutay, Szmetana és Jánosovszky látták el.56 A hatósági, egyházi és katonai 
rendezőbizottság irányításával a Kossuth tértől a Szécsényi térig vezető mene-
tet próbálták el, amely a korabeli sajtóbeszámolók szerint zavartalanul és példás 
rendben zajlott le.57

53	 „[…] Különleges keletbélyegzők használata az ipolysági, balassagyarmati, losonci, rimaszom-
bati, rozsnyói, salgótarjáni, sátoraljaújhelyi, ungvári, munkácsi és beregszászi postahivatalnál. 
Értesítem a postahivatalokat, hogy az Aranyvonat folyó évi útjaival kapcsolatban folyó évi má-
jus hó 6-án az ipolysági, balassagyarmati, losonci és rimaszombati, május hó 7-én a rozsnyói 
és salgótarjáni, május hó 14-én pedig a sátoraljaújhelyi, ungvári 1. számú, munkácsi és bereg-
szászi postahivatal „A SZENT JOBB ORSZÁGJÁRÁSA“ feliratú, a hivatal nevével és kelettel 
ellátott különleges keletbélyegzőt fog használni a  nála feladott levélpostai küldemények egy 
részének lebélyegzéséhez […].” Budapest, 1939. évi április hó 27-én. Rendeletek Tára. A magyar 
Kir. Posta részére. 1939. április 29. 18.sz. p. 131.

54	 MRKPL, Szvoboda Ferenc Pásztor Ferencnek címzett 906/ 1939 sz. 1939. május 2-án kelt levele.
55	 „[…] Szombaton este indul az idei év tavaszára tervezett utolsó útjára az Aranyvonat, hogy 

a  Szent Jobb a  vasárnapot a  visszacsatolt Kárpátalja fontosabb városaiban töltse. Áthalad 
Borsi, Bodrogszerdahely, Szomotor, Őrös, Perbenyik, Bély, Ágcsernye, Csap állomásokon és dé-
lelőtt tizenegy óra huszonöt perckor érkezik Ungvárra. Majd Mezőterebes és Várkulcsa érintése 
után tizenhat órakor érkezik Munkácsra, ahol két órát tölt. Este tizennyolc órakor Bátyun, Bo-
bágyon, Beregsomon és Nagybégányon keresztülhaladva Beregszászra érkezik tizenkilenc óra 
huszonnyolc perkor. Itt teljes három órát időzik, majd visszaindul s hétfőn reggel hat óra negy-
venöt perckor a keleti pályaudvarra ér. Ezúttal is elkíséri a szent ereklyét országjáró útjára dr. 
Serédi Jusztinián bíboros hercegprímás, a Kárpátaljára azonban csatlakozik a díszkísérethez 
dr. Angelo Botta c. érsek, apostoli nuncius is […].” A Szent Jobb útja a visszacsatolt Kárpátaljára. 
Magyar Nemzet. II. évf. 108.sz. 1939. május 12. p. 9.

56	 S.n.: A Szent Jobb ungvári fogadásának vasárnapi programja. Kárpáti Magyar Hírlap. XX. évf. 
109.sz. 1939. május 13., p. 1.; S.n.: A Szent Jobb-ünnepség főpróbája Ungváron. Kárpáti Magyar 
Hírlap. XX. évf. 109.sz. 1939. május 13., p. 1.

57	 S.n.: Kitűnően sikerült a Szent Jobb fogadásának ungvári főpróbája. A pápai nuncius is Ung-
várra érkezik. Kárpáti Magyar Hírlap. XX. évf. 110.sz. 1939. május 14., p. 1.



145

A Szent Jobb kárpátaljai körútjának krónikája

A rend és biztonság fenntartása érdekében a szervezők a rendezvény előké-
születeibe bevonták a helyi rendőrséget, a katonai alakulatokat, a tűzoltóságot, 
továbbá a Legényegylet tagjait, a cserkészeket és a jelentős létszámú polgári ren-
dezőséget is.

Végül 1938. május 14-én az Aranyvonat 9:43-kor érkezett meg Csapra, ahol 
a Szent Jobbot Szvoboda Ferenc apostoli kormányzó, Sztojka Sándor görögkato-
likus püspök és Korláth Endre főispán fogadták, illetve mondtak üdvözlő beszé-
det.58 A főispán a következőket mondta: „Eminenciás Uram! A Mindenható Isten 
kegyelme iránt, hálatelt szívvel virradtunk e nagy napra. Nekünk is megadatott, 
hogy az ősi Ung vármegye határán hódolatunkat mutathatjuk be honalapító első 
királyunk, Szent István Jobbja, a mi szent nemzeti ereklyénk előtt. Ez a csodálatos 
ajándék, ez a drága Ereklye, ma is azt az eszmét hirdeti nekünk, amit első kirá-
lyunk a  honalapításkor, hogy a  Kárpátok övezte medencében alapított ország-
ban az ő koronájának, Magyarországnak minden népe békében éljen nyelvében. 
E nagy napon is ezzel a gondolattal hozzuk hódolatunkat Szent Királyunk iránt 
és így köszöntjük az ő kíséretét, Eminenciás Uramat. Köszönjük, hogy eljöttek. 
Tartsa meg egységünket az egységet hirdető nemzeti Ereklye. Érezzék jól magukat 
megyénkben. Az Isten hozta, az Isten áldja meg útjaikat.”59

A vonatszerelvény 9:53-kor folytatta útját Ungvár felé. Csap irányából Szürte 
és Kincsestanya-Homok állomások érintésével délelőtt 10:30-kor érkezett meg 
Ungvárra,60 ami a  tervezett menetrendhez képest ötperces késést jelentett. Az 
ünnepélyesen feldíszített, virágokkal és nemzeti színű zászlókkal ékesített ung-
vári pályaudvaron polgári, egyházi és katonai előkelőségek sorakoztak fel az 
Aranyvonat fogadására.61 Mikor befutott a kettőskereszttel, „Így volt, így legyen” 
58	 S.n.: A Szent Jobb ungvári fogadásának vasárnapi programja. Kárpáti Magyar Hírlap. XX. évf. 

109.sz. 1939. május 13., p. 1.
59	 S.n.: A Szent Jobb nagy utja. Az „Aranyvonat” Kárpátalja városaiban. Káprázatos ünnepség 

Ungváron – Serédy hercegprímás egyórás beszéde. Kárpáti Magyar Hírlap. XX. évf. 111.sz. 
1939. május 16., p. 1.

60	 S.n.: Nem szabad tűrni, hogy az emberek lábbal tiporják a kereszténység tanítását, másrészt 
fitogtassák keresztény voltukat – mondotta a hercegprímás az Aranyvonat országjáró útján, 
Ungvárott. Pesti Napló. 90. évf. 111.sz. 1939. május 16., p. 11.

61	 „[…] Az idei év tavaszára tervezett utolsó országjáró útjára szombaton este indul el a Szent Jobb 
az aranyvonaton, hogy a vasárnapot a visszacsatolt Kárpátalja fontosabb városaiban töltse. 
Erre az útjára is elkíséri a szent ereklyét dr. Serédi Jusztinián bíboros hercegprímás. Mivel a vo-
nat Budapest Keleti p. u.-ról este 20 óra 10 perckor indul el és csupán Hatvanban tölt mindössze 
tíz percet, a  miskolci személypályaudvarra pedig éjjel 23 óra 41 perckor indul, a  rendezőség 
ezúton is figyelmezteti a közbeeső összes állomásokat, hogy a Szent Jobb fogadására semmiféle 
ünnepséggel ne készüljenek. Az Aranyvonat szerelvénye az éjszakát a miskolci állomáson tölti, 
a Szent ereklye és kísérete nem hagyja el a vonatot, amely vasárnap hajnali 5 óra 25 perckor 
indul innen tovább. E kora reggeli órákban még két állomást érint 6 óra előtt, amelyeken szintén 
nem lesz ünnepélyes fogadása a szent ereklyének. Szerencsre vasárnap reggel 6 óra 7 perckor 
érkezik meg az Aranyvonat és innen kezdve már minden állomáson ünnepélyesen fogadják. Dé-
lelőtt 10 óra 25 perckor érkezik meg Ungvárra 210 perces tartózkodásra Innen délután 13 óra 
55 perckor elindulva visszatér Csapra (23 p.), majd délután 16 órakor érkezik meg Munkácsra, 
ahol 2 teljes órát tölt. Este 18 órakor folytatja útját vissza Bátyú (10 p) állomásig majd Bótrágy, 
Beregsom – Mezőkaszony s Nagybégányon áthaladva 19 óra 28 perckor fut be a szerelvény Be-
regszászra, ahol teljes három órán át időzik. Mivel innen éjjel 22 óra 30 perckor indul vissza 
a  fővárosba, az ez útjában érintett állomásokon szintén nem lesznek ünnepélyes fogadások. 
Visszatérő útjában érinti Bátyú (1 p.), Csap (18 p), Sátoraljaújhely (10 p), Miskolc (10 p.) és Hat-
van (10 p.) nagyok állomásokat és Budapest a Keleti pályaudvarra hétfőn reggel 6 óra 45 perc-



146

BACSÓ Róbert– CSATÁRY György – VÁRADI Natália

felirattal díszített Magyarországot ábrázoló képpel, jobb kezében feszületet tartó 
Szent István glóriás alakjával feldíszített mozdony az állomásra, a zenekar a ma-
gyar Himnuszt játszotta. A vonaton volt többek között Serédi Jusztinián bíbo-
ros-hercegprímás és Angelo Rotta pápai nuncius is.

Miután a Szent Jobbot megfelelő módon elhelyezték Ungvár polgármestere, 
Peltsárszky Imre, mondott ünnepi beszédet: „Üdvözlégy dicsőséges Szent Jobb! 
Üdvözlégy apostoli királyunknak, Szent Istvánnak áldást hozó, jóságos, simogató 
keze. 900 esztendő óta a magyar nemzet csodálatos, drága ereklyéje vagy. Amer-
re diadalmeneted elhalad, mindenütt hódolattal vesznek körül. Amikor mi most 
tisztelettel és áhítattal övezünk, nem feledjük el, hogy ez a Szent Kéz a magyarok 
Nagyasszonyához, a Boldogságos Szűz Máriához vezet. Nem feledjük el, hogy ez 
a Szent kéz ma is harcol országunk ellenségei ellen. Ez a szent kéz, mint élő való-
ság, már egyszer járt ezen a vidéken, amikor Szent István király Gerény községben 
megalapította a  bencés szerzetesek kolostorát. Most, mint drága ereklye jött el 
hozzánk a felszabadult Ungvár városába. Ragadjuk meg ezt az imádkozó Szent 
Kezet. Fűzzük hozzá az összekulcsolt, imádkozó magyar kezeket és együtt kér-
jük a Mindenhatót, hallgassa meg könyörgésünket. Szálljon imádságunk Urunk 
mennyei trónusa elé, hogy állítsa vissza Szent István király birodalmát és engedje 
meg, hogy mielőbb újra felragyogjon szent István koronájának régi dicsőséges fé-
nye”.62

Serédi Jusztinián köszönetet mondott a szívélyes fogadtatásért, hangsúlyoz-
va, hogy ő az egész Magyarország hercegprímása, így Ungváré is. Felhangzott 
az „Ah hol vagy magyarok tündöklő csillaga” ősi magyar ének, majd a Szent Jobb 
10.55-kor elindult az előkelőségéket vivő gépkocsisorral együtt a város felé.63

A pályaudvari fogadtatáson a városi, megyei, egyházi és katonaі vezetőn kí-
vül,– mint például Szűcs Andor tábornok, Marina Gyula Kárpátalja kormánybiz-
tosa – jelen volt sok ruszin vezető személyiség is, így Bródy András a volt ruszin 
miniszterelnök, Sztojka Sándor görögkatolikus püspök, Szvoboda Ferenc aposto-
li kormányzó, valamint Korláth Endre főispán.64

kor érkezik vissza […].” S.n.: A miskolci pályaudvaron tölti a szombat éjszakát az Aranyvonat. 
A Szent Jobb útja a visszacsatolt Kárpátaljára. Reggeli Hírlap. LXVIII. évf. 108.sz. 1939. május 
12., p. 5; DAZO, F.151, op.18, spr.1573. ark.40.

62	 S.n.: A Szent Jobb nagy utja. Az „Aranyvonat” Kárpátalja városaiban. Káprázatos ünnepség 
Ungváron – Serédy hercegprímás egyórás beszéde. Kárpáti Magyar Hírlap. XX. évf. 111.sz. 
1939. május 16., p. 1.

63	 DAZO, F.151, op.18, spr.1573. ark.17.
64	 „Az Aranyvonat Bély és Csap után vasárnap délelőtt féltizenegy órakor érkezett meg Ungvár-

ra. A kocsiból Serédi Jusztinián bíboros hercegprímás, valamint Angelo Rotta pápai nuncius 
és a kíséretükben lévő személyek szállottak ki. A pályaudvari fogadtatáson a városi, megyei, 
egyházi és katonai vezetőkön kívül ott volt sok ruszin vezető személyiség is, így Bródy András 
volt ruszin miniszterelnök, Sztojka Sándor görögkatolikus püspök, Szvoboda Ferenc, apostoli 
kormányzó, valamint Korláth Endre főispán, Szűcs Andor tábor-nok és Marina Gyula, Kárpát-
alja kormánybiztosa. Megalakult a Szent Jobbot vivő körmenet, amely áthaladt a feldíszített 
Ung-hídon, majd a korzón át érkezett meg a Széchenyi-térre. A Széchenyi-téren a tábori oltár 
előtt felállított díszemelvényen helyezték el a Szent Jobbot, majd Sztojka Sándor görögkatolikus 
püspök mondott ■ csendes szentmisét fényes papi segédlettel. A mise I végeztével Serédi her-
cegprímás mondotta el ún. népi beszédét. – Amikor most elvhű szent királyunkról emlékezünk 
– mondotta többek között – hozzáfordulunk, állítson meg bennünket igaz kereszténységre és 
hazafiságra, hogy ezt a kettőt egymástól sohase válasszuk el. A nagyhatású beszéd után Sztojka 



147

A Szent Jobb kárpátaljai körútjának krónikája

A gépkocsisort a zászlókkal, szőnyegekkel és virágokkal díszített útvonalon 
beláthatatlan tömeg fogadta. A menet áthaladt a Kossuth Lajos téren, ahol a kö-
zeli és távoli falvakból beözönlött s a városiakhoz csatlakozott nép ünnepi körme-
netté alakult és kísérte a szent Ereklyét a feldíszített Ung-hídon, majd a Korzón át 
a Széchenyi térre. A tér közepén állították fel a tábori oltárt, az oltártól balra Se-
rédi Jusztinián hercegprímás, jobbra Angelo Rotta nuncius számára készítettek 
emelvényt. A Szent Jobbot az oltár előtt felállított díszemelvényén helyzeték el.65

Sztojka Sándor görögkatolikus püspök mondott csendes szentmisét, amely 
alatt a görögkatolikus papi szeminárium növendékei magyar és ruszin egyházi 
énekeket énekeltek.66 A Szentmise alatt, zenekari kíséret mellett, régi Szent Ist-
ván korabeli Szűz Mária-énekeket énekelt a tömeg, a görögkatolikus székesegy-
ház énekkara pedig egyházi énekeket adott elő.67

Serédi hercegprímás záróbeszédében arra buzdította Kárpátalja népét, hogy 
soha ne válassza szét a kereszténységet és a hazafiságot, mert csak e kettő egysége 
biztosíthatja a megmaradást a szülőföldön.68 

A rendezvény végén Sztojka Sándor görögkatolikus püspök és Szvoboda Fe-
renc apostoli kormányzó mondott rövid ruszin, valamint magyar nyelvű imát és 
szentelte meg a Szent Jobbot. A Szent Jobb díszes ünnepsége a Himnusz elének-
lésével ért véget. Ezután az előkelőségek elvonultak a Szécsényi térről a Teleki ut-
cán át a görögkatolikus püspöki palotába, ahol díszebéd várta a meghívottakat.69 
Az Actio Catholica rendelkezésének megfelelően az étkeztetés nem történhetett 
nyilvános helyiségben, pl. vendéglőben.70 Az ebédidő alatt különböző testüle-
tek, egyesületek, intézmények, iskolák és processziók tagjai vonultak el a Szent 
Jobb előtt, ami több mint másfél órán át tartott, Ortutay Tivadar moderálásával. 
A Szent Jobbot délután 14.00-kor gépkocsin vitték vissza az ungvári pályaudvar-
ra. A vonat 14 óra 20 perckor elhagyta Ungvárt és folytatta útját Munkács felé, 
ami a tervezethez képest 25 perces késést jelentett.71

Az ungvári Szent Jobb körmeneten részt vett a Hajdúdorogi görögkatolikus 
egyházmegye tornyospálcai görögkatolikus elemi iskola 90 növendéke Rusznák 

Sándor püspök és Szvoboda Ferenc apostoli kormányzó mondott rövid ruszin, illetőleg magyar 
nyelvű imát, majd a díszes ünnepség a Himnusz eléneklésével ért véget. A Szent Jobbot délután 
2 órakor visszavitték az ungvári pályaudvarra, ahonnan az Aranyvonat 14 óra 20 perckor foly-
tatta útját Munkács és Beregszász felé.” S.n.: Keresztény hódolattal fogadta Ungvár népe az 
Aranyvonatot. Szegedi Új Nemzedék. XXI. évf. 111.sz. 1939. május 16. p. 7.

65	 DAZO, F.151, op.18, spr.1573. ark.17.
66	 S.n.: A Szent Jobb nagy utja. Az „Aranyvonat” Kárpátalja városaiban. Kárpáti Magyar Hírlap. 

XX. évf. 111.sz. 1939. május 16., p. 1.
67	 DAZO, F.151, op.18, spr.1573. ark.18.
68	 S.n.: A bíboros hercegprímás ungvári beszéde. Serédi: Csak akkor lesz eredményes munkánk, 

ha magán- és közéletünkben elvűek leszünk. Kárpáti Magyar Hírlap. XX. évf. 12.sz. 1939. má-
jus 17., p. 1. 

69	 DAZO, F.151, op.18, spr.1573. ark.18.
70	 Az Actio Catholica 1477/1939 sz. 1939. április 26-án kelt levele.; DAZO, F.151, op.18, spr.1573, 

ark.9.
71	 S.n.: A Szent Jobb nagy utja. Az „Aranyvonat” Kárpátalja városaiban. Káprázatos ünnepség 

Ungváron – Serédy hercegprímás egyórás beszéde. Kárpáti Magyar Hírlap. XX. évf. 111.sz. 
1939. május 16., p. 1.; DAZO, F.151, op.18, spr.1573. ark.18.; DAZO, F.151, op.18, spr.1573. 
ark.40.



148

BACSÓ Róbert– CSATÁRY György – VÁRADI Natália

Imre igazgató és Kozicsku Mihály tanító vezetésével, akiket Sztojka Sándor ung-
vári megyéspüspök is köszöntött.72

Munkács városában a több mint tízezer fős tömeg – magyar, ruszin és né-
met nemzetiségű nő, férfi és gyermek – nagyobb része a Szent István sugárútón 
már a kora déli óráktól gyülekezett, nemzeti zászlókkal.73 A város lakóin kívül 
a környező falvakból – mint például: Gorond, Sztrabicsó, Nagylucska, Ignéc, Kaj-
danó, Beregrákos, Ó- és Újdávidháza, Várkulcsa, Váralja, Várpalánka, Pósahá-
za, Benedeki, Zsukó, Beregszőllős, Iványi, Klacsanó, Lóka, Frigyesfalva, Szolyva, 
Tövisfalva, Bányafalu, Kishidvég, Ormód, Alsógereben, Beregszentmiklós, Re-
pede, Kölcsény, Őrhegyalja, Leányfalva, Felsőkerepec, Kisalmás, Romocsaháza, 
Pisztraháza, Bárdháza, Makarja, Gát, Fornos, Dercen, Izsnyéte, Pusztakerepec 
Alsóschönborn – is érkeztek küldöttségek gyalog, szekéren és vonaton, hogy hó-
doljanak a Szent Jobb előtt.74

A Szent Jobb fogadtatásának első része Munkácson is a vasútállomáson zaj-
lott. A feldíszített pályaudvaron a Szent Jobbot szállító Aranyvonatot az egyházi, 
katonai, polgári hatóságok képviselői, a város előkelőségei várták, összesen 220 
meghívott, akik meghívójuk felmutatásával részt tudtak venni a vasútállomáson 
történő valamennyi eseményen.75 A névre szóló meghívókártyák szükségességét, 
a szűkebb egyházi és világi előkelőségek megjelenését, az Actio Catholica rendel-
kezése írta elő,76 melynek célja a torlódás elkerülése volt.77

A Munkácsi római katolikus egyház tanácstagjai 15.00-kor a Szent Márton 
templomban gyülekeztek, ahonnan fekete ruhában a papsággal együtt vonultak 
ki az állomásra.78

Bár az előzetes időbeosztás szerint az Aranyvonatnak 16 órakor kellet volna 
érkeznie a Munkácsi vasútállomásra, kisebb késéssel 16.15-kor futott be, Bátyú 
felől. A katonazenekar a Himnuszt intonálta és csak akkor hallgatott el, amikor 
az Aranyvonat megállt. A vonatkocsisor közepén volt elhelyezve a Szent Jobbot 
hozó, a  tulajdonképpeni Aranyvonat, amelynek oldalait művészi stilizációk és 
szentek képei díszítették. A kocsi tetejét a Szent Korona hatalmas mása ékesítet-
te. A honvédség tisztelgett a Szent Jobb előtt. Serédi Jusztinán bíboros áldólag 
felemelt kézzel köszöntötte a pályaudvaron megjelenteket. Mellette volt Korláth 
Endre főispán, Fekésházy Zoltán alispán, R. Vozáry Aladár országgyűlési képvi-

72	 S.n.: Tanulmányi kirándulás Ungvárra. Görögkatolikus Szemle. XI. évf. 12.sz. 1939. június 11., 
p. 3.

73	 S.n.: Az első magyar király Szent Jobbja közöttünk. A visszatért Kárpátalja népének összefor-
rása a szentistváni magasztos gondolatban. Az Őslakó. II. évf. 21.sz. 1939. május 21. p. 2.; S.n.: 
a Szent Jobb Ungváron és Munkácson. Felvidéki Magyar Hírlap. II. évf. 97.sz. p. 9.; S.n: A Szent 
Jobb diadalútja a felszabadult Munkácson. Kárpáti Híradó. XVI. évf. 1939. május 16. p. 1.

74	 S.n.: A Szent Jobb Munkácson. Az Őslakó. II. évf. 19.sz. 1939. május 7. p. 1.; S.n.: A Szent Jobb 
Munkácson. Az Őslakó. II. évf. 20.sz. 1939. május 14. p. 1.

75	 S.n.: Az első magyar király Szent Jobbja közöttünk. A visszatért Kárpátalja népének összefor-
rása a szentistváni magasztos gondolatban. Az Őslakó. II. évf. 21.sz. 1939. május 21. p. 2.

76	 DAZO, F.151, op.18, spr.1573. ark.21–27.
77	 DAZO, F.1553, op.1, spr.37. ark. 21–23.
78	 MRKPL, A Munkácsi római katolikus egyházközség jegyzőkönyve (1934–1940). IV. k. p. 176.



149

A Szent Jobb kárpátaljai körútjának krónikája

selő, Dudinszky Béla főszolgabíró és számos más hivatali előkelőség, akik Ung-
vártól Munkácsig kísérték az Aranyvonaton a szent ereklyét.

Nemes József nyugalmazott ezredes, megyebiztos ünnepi beszéddel köszön-
tötte a Szent Jobbot. Megszólalásában hangsúlyozta az isteni gondviselés szere-
pét a történelem alakulásában, kiemelte, hogy a Szent Jobb látogatása összekap-
csolja a múltat a  jelennel, és megerősíti a nemzeti identitást. Beszédében a hit, 
a szeretet, a remény erejét hangsúlyozta. Külön kitért a nemzeti egység fontossá-
gára, hangsúlyozva a határon túli magyarok sorsáért érzett felelősséget.79

Serédi Jusztinián bíboros beszédében kiemelte Munkács városának történel-
mi szerepét és hűségét a magyar hazához. A bíboros rámutatott arra, hogy Szent 
István király nemcsak a kereszténység erejével alapította meg az országot, hanem 
úgy szervezte meg, hogy az képes volt egyesíteni a különböző nyelvű és szárma-
zású lakóit is.80

A beszédek után megkezdődött a Szent Jobb ünnepélyes körmenete. A menet 
élén katonazenekar haladt, amely egyházi zeneműveket játszott. Ezt követte a dí-
szszázad, majd a papság, a koronaőrség parancsnoka, a megye és a város vezetői, 
valamint a koronaőrök, akik közvetlenül az ereklye mellett vonultak. A menet 
útvonalának két oldalát iskolások, cserkészek, leventék, egyesületek és zászlók 
alatt sorakozó csoportok, valamint a helyi lakosság tömege szegélyezte. A házak 
itt is ünnepi díszbe öltöztek: ablakaikat gyertyákkal világították ki és sok helyen 
szőnyegekkel dekorálták.81

Az egy órás át tartott menet a Szent István úton a Fő utcáig. Itt a dísztribünön 
volt felállítva a tábori oltár, az ereklyetartó és a Szent Jobb. Az emelvényen foglalt 
helyet a főpapság, a helyi egyházi és a világi előkelőségek sora, a tisztikar s végül 
a magyarruhás gyermekek csoportja.82 A szent ereklye előtt egyházi szertartás 
zajlott, majd szentbeszédek hangzottak el. Capik Gyula apostoli protonotárius 
mondott szentbeszédet,83 majd a munkácsi római katolikus egyházközség nevé-
ben Sörös János esperes-plébános, a görögkatolikus egyházközség nevében pedig 
magyarul és ruszinul Duliskovics Eumén főesperes.84 Ezután vissza szállították 
a Szent Jobbot az állomásra.

A beregszászi fogadtatás szintén látványos és emelkedett volt: zászlók alatt 
vonuló processziók, leventék, hagyományos magyar viseletbe öltözött férfiak és 
nők, gyermekek sokasága kísérte az ünnepet, miközben honvédek álltak sorfalat. 

79	 S.n.: Az első magyar király Szent Jobbja közöttünk. A visszatért Kárpátalja népének összefor-
rása a szentistváni magasztos gondolatban. Az Őslakó. II. évf. 21.sz. 1939. május 21. p. 2.

80	 KEREKES, D. A Szent Jobb országjárása, 27–35.
81	 S.n.: A Szent Jobb Munkácson in Az őslakó, 1939. május 14, 1. S.n.: A Szent Jobb Munkácson. 

Az Őslakó. II. évf. 19.sz. 1939. május 7. p. 1.; S.n.: A Szent Jobb Munkácson. Az Őslakó. II. évf. 
20.sz. 1939. május 14. p. 1.

82	 S.n.: Nem szabad tűrni, hogy az emberek lábbal tiporják a kereszténység tanítását, másrészt 
fitogtassák keresztény voltukat – mondotta a hercegprímás az Aranyvonat országjáró útján, 
Ungvárott. Pesti Napló. 90. évf. 111.sz. 1939. május 16. p. 11.

83	 S.n.: A Szent Jobb befejezte tavaszi országjárását. Magyar Nemzet. II. évf. 111.sz. 1939. május 
16. p. 7.

84	 S.n.: Az első magyar király Szent Jobbja közöttünk. A visszatért Kárpátalja népének összefor-
rása a szentistváni magasztos gondolatban. Az Őslakó. II. évf. 21.sz. 1939. május 21. p. 2.



150

BACSÓ Róbert– CSATÁRY György – VÁRADI Natália

Bár napközben az időjárás kedvezőtlen volt, estére kitisztult, így a záró szertartá-
sokat a szabadtéri díszemelvényen tarthatták meg.

Az Aranyvonat és díszkísérete, melyhez Bátyúban csatlakozott dr. Korláth 
Endre főispán és Fekésházy Zoltán Bereg megye alispánja, Nagybégány felől 
19:28-kor érkezett meg a Beregszászi vasútállomásra.85 A pályaudvaron gyüle-
kezők, az előre kiadott igazoló jegyekkel, legkésőbb 19 óráig a peronon kellett, 
hogy legyenek.86

Az állomásra érkező magasrangú vendégeket a város nevében dr. Hubay Kál-
mán polgármester köszöntötte: „Árpádházi ifjú királyok által alapított ősi Be-
regszászban, ahol az egyház mindig meleg otthonra talált, magyaros szeretettel 
üdvözlöm Őeminenciáját. Soha el nem múló mély hálával köszönjük, hogy a Szent 
Jobbot elhozta hozzánk. Kérjük a  Mindenhatót, engedje meg Őeminenciájának 
megérni azt, hogy a Szent Jobbot elkísérhesse a Szent István által alapított biro-
dalom egészébe.”87 Ezután Angelo Rotta pápai nunciust köszöntött latin nyelven.

Ortutay Jenő, Beregszász korábbi polgármesterének köszöntője után a dísz-
menet a város központja felé indult, amelyet a Verbőczi utcánál virágokkal díszí-
tett ünnepi kapu fogadott. A menet élén katonazenekar és katonai egység haladt, 
majd az egyházi elöljárók teljes díszben, köztük Serédi Jusztinián bíboros, bíbor-
noki ornátusban. A város előjárói a Szent Jobbot tartalmazó ereklyetartó mellett 
vonultak, Bencze György országgyűlési képviselő vezetésével. Utánuk rendőrök, 
iskolások, díszmagyarba öltözött leányok, cserkészek, valamint felvidéki ruszi-
nok. A menet a katolikus templomhoz tartott, ahol a Szent Jobbot a  templom 
előtti Rákóczi téren, a  Paksy Gyula városi főmérnök által tervezett, üvegfallal 
védett díszemelvényen helyezték el. Az ünnepi beszédet Mihalovics Zsigmond 
pápai prelátus mondta, majd Pásztor Ferenc főesperes, beregszászi plébános mu-
tatta be az egyházi szertartást: „[…] Oh, hányszor sírt fel ajkainkról az ének: – 20 
éven át néma kiáltásunk, titkon hulló könnyeink közt – Hol vagy István Király – 
Íme, eljött ma hozzánk a mi szent Királyunk, országunk istápja, apostola és atyja, 
felénk nyújtja dicsősége Jobbját, hogy megáldjon minket s országának anyai ke-
belére öleljen, ahonnét 20 év előtt durva erőszakkal leszakítottak minket. Uram! 
A te csodálatos bölcsességed és hatalmad őrizte meg számunkra romlatlanul IX 
évszázad viharain át ezt az áldást hintő, alamizsnát osztó Jobbot, oh engedd meg 
nekünk ma, a mi nagy ünnepünkön, hogy mint a hű gyermek édes atyja kezét, mi 
is hálás kegyelettel tiszteljük és csókoljuk az áldott Kezet, melynek jótéteménye-
iben mi is részesültünk. Köszönjük e Szent Jobbnak, hogy a pogányság éjjeléből 
Krisztus világosságába és országába vezetett bennünket s megszerezte számunkra 
Isten gyermekeinek drága örökségét […]. És emlékezünk ma, első szent Királyunk 
dicsőséges Jobbja előtt, elmúlt ezredévnek sok szenvedéseiről, a közelmúlt évek-
nek megaláztatásáról, két évtizedes kínos rabságunkról […].”88 Az ünnepi beszéd 
85	 CSATÁRY, Gy. A Szent Jobb Beregszászban. Kárpátalja. IV. évf. 8.sz. 1993. szeptember 30. p. 

20. 
86	 DAZO, F.67, op.1, spr.15. ark.41.
87	 CSATÁRY, Gy. A Szent Jobb Beregszászban. A Levéltári Kutató Jegyzetfüzetéből. Beregi Hír-

lap. 1992. szeptember 19. évf.n. 78. sz. p. 3.
88	 A Beregszászi Római Katolikus Egyházközség könyvtára, Pásztor Ferenc ünnepi beszéde a Szt. 

Jobb fogadásakor.; MRKPL, Pásztor Ferenc kézirata. 1939. május 14.



151

A Szent Jobb kárpátaljai körútjának krónikája

után kezdetét vette a lobogókkal feldíszített testületek, egyesületek, stb. hódolók 
elvonulása a  Szent Jobb előtt, akik a  számukra kijelölt helyeket már 19:30-kor 
elfoglalták.89

A  Beregszász környéki falvak is képviseltették magukat a  Szent Jobb foga-
dásán, így például Beregújfaluból–150, Benéből–50, Makkosjánosiból–69, 
Zápszonyból–8 személy érkezett,90 az Ilosvai járásból pedig 235 magyar és ruszin 
ajkú.91 A vidéki egyesületek és testületek, a Kossuth Lajos téren, a részükre előre 
kijelölt helyen gyülekeztek, ahonnan a Rákóczi-téri szertartás és ünnepi beszéd 
befejezte után vonultak el a  Szent Jobb előtt hódoló menetben a  Bethlen utca 
felé.92

20:45-kor a  Szent Jobb és díszkísérete visszaindult a  pályaudvarra. Ebben 
a processzióban az iskolák, az egyesületek és testületek már nem vettek részt. Az 
Aranyvonatot 22:45-ig a pályaudvaron az érdeklődő közönség is megtekinthet-
te. Ez idő alatt zajlott a díszkíséret és a meghívott személyek megvendégelése.93 
A Szent Jobbot szállító vonat 23:17-kor Budapest felé vette az irányt, ahova reggel 
6:48-kor érkezett meg.94

Az Aranyvonat kárpátaljai körútja feledhetetlen történelmi esemény volt 
mind a lakosság, mind az egyházi méltóságok és helyi vezetők számára, hiszen 
zökkenőmentes lebonyolítása komoly összhangot igényelt az egyházi, polgári és 
katonai hatóságoktól. A korabeli sajtó visszhangjaiból az derül ki, hogy ilyen ní-
vós ünnepségre még nem volt példa a fogadóvárosokban – Ungváron, Munká-
cson és Beregszászon, ahol több tízezer ember róhatta le tiszteletét az ereklye 
előtt.

A helyi egyházi, polgári és katonai vezetők nagy szervezési tapasztalatra tet-
tek szert eme esemény lebonyolításának köszönhetően, melyet a későbbiekben 
megoszthatták másokkal is. Ezt támasztja alá Czárszky József Kassai apostoli ad-
minisztrátor 1939. június 15-én kelt levele, melyben tanácsot kér Sztojka Sándor 
görögkatolikus püspöktől egy a jövőben Kassán tervezett Ereklye látogatást ille-
tően.95 A történelmi események további alakulása folytán az Ereklye Kassára nem 
jutott el, de a meglévő dokumentumok alapján ez a lehetőség fennállt.
89	 DAZO, F.67, op.1, spr.15, ark.41.
90	 CSATÁRY, Gy. A Szent Jobb Beregszászban. Kárpátalja. IV. évf. 8.sz. 1993. szeptember 30. p. 

20.; Szendrey, SZENDREY, A. Adalékok a beregszászi római katolikus egyház történetéhez 
(1938–1944). In Orosz Ildikó, Soós Kálmán (kiadásért felelős). Acta Beregsasiensis. Beregszász. 
II. Rákóczi Ferenc Kárpátaljai Magyar Főiskola. 2010. IX. évf. 1. k. p. 210–2012.

91	 MRKPL, Az Ilosvai járás „Magyar a magyarért” Mozgalom szociális megbízottjának 1939. má-
jus 11-én kelt levele.

92	 DAZO, F.67, op.1, spr.15. ark.39–42.
93	 DAZO, F.67, op.1, spr.400. ark.1.
94	 S.n.: A Szent Jobb a felszabadult Kárpátalján in Szegedi Új Nemzedék. XXI. évf. 111.sz. 1939. 

május 16. p. 4.
95	 Ebben a levelében Czárszky József az alábbi kérdésekre szeretett volna választ kapni: a Szent 

Jobbal hány előkelőség jött, hol tartották az ebédet?; a Szent Jobb kísérőiből hányan voltak az 
ebéden, rajtuk kívül hányan voltak hivatottak az ebédre?; az Aranyvonatot a püspök és a káp-
talan tagjai várták-e az állomáson? Ha nem, akkor hol várták? Ki fogadta az állomáson?; Volt-e 
nyomtatott program? amennyiben igen, igényt tart egy példányra.; Van e valami olyan fontos 
eleme az ünnepségnek, amelyre kiemelt figyelmet kell fordítani, esetleg hiba vagy figyelmet-
lenség miatt? DAZO, F.151, op.18, spr.1573. ark.45.



152

BACSÓ Róbert– CSATÁRY György – VÁRADI Natália

Kronika cesty Svätej Pravej Ruky na Podkarpatskej Rusi

Dňa 14. – 15. mája 1939 „Zlatý vlak“ prechádzal cez pätnásť obcí Podkarpat-
skej Rusi, pričom významné zastávky mal v Užhorode, Mukačeve a Berehove, kde 
bola Svätá Pravá Ruka prijatá so slávnostnými ceremóniami. Podujatia prebie-
hali podľa starostlivo pripraveného scenára, ktorý si vyžadoval dôkladnú cirkev-
nú a občiansku organizáciu. Prípravy zohľadňovali usmernenia Actio Catholica, 
pokyny miestnych ordinárov a  záznamy farárov; harmonogramy podujatí boli 
viackrát upravované s cieľom zabezpečiť ich plynulý priebeh.

Svätú Pravú Ruku sprevádzali z  Budapešti najvyšší cirkevní hodnostári na 
čele s  kardinálom a  uhorským prímasom Justiniánom Serédim a  apoštolským 
nunciom Angelom Rottom. Prímas vo svojom príhovore zdôraznil neoddeliteľné 
prepojenie medzi kresťanstvom a vlastenectvom ako kľúč k prežitiu maďarského 
národa — myšlienku, ktorá je aktuálna aj dnes.

Cesta Svätej Pravej Ruky na Podkarpatskej Rusi sa stala nezabudnuteľnou 
historickou udalosťou pre obyvateľstvo, cirkevné autority i miestnych predstavite-
ľov. Jej organizácia a realizácia si vyžadovala príkladnú spoluprácu cirkevných, 
občianskych a vojenských orgánov, čo obohatilo miestne skúsenosti s organizáci-
ou veľkých podujatí. Dobová tlač zdôrazňovala, že v regióne sa dovtedy nekona-
la taká veľkolepá, disciplinovaná a kvalitná slávnosť, pri ktorej desaťtisíce ľudí 
vzdali úctu tejto relikvii.



153

CAŘIHRAD, NEBO BĚLEHRAD. KE KOLIZI 
V ČESKOSLOVENSKO-JIHOSLOVANSKÝCH CÍRKEVNÍCH 

A NÁBOŽENSKÝCH VZTAZÍCH V LETECH 1923 – 1925

Jurij DANILEC – Pavel MAREK

Constantinople, or Belgrade? A Collision in Czechoslovak–Yugoslav Church and Reli-
gious Relations, 1923–1925
This study examines the initial phase of a  jurisdictional dispute between the Ecumenical 
Patriarchate of Constantinople and the Serbian Orthodox Patriarchate of Belgrade (Srem-
ski Karlovci) over the oversight of the Orthodox community in Czechoslovakia. The conflict 
left a lasting mark on the formation and subsequent development of the Orthodox Church 
in the country, with repercussions extending into the post–Second World War era. While the 
Greek patriarchate grounded its claims in canon law, the Yugoslav patriarchate appealed 
to the historical trajectory of Orthodoxy within the former Habsburg territories. Repeat-
ed efforts to resolve the dispute through negotiation failed due to the intransigence of both 
parties and their unwillingness to reach a compromise. In response, the authorities of the 
Kingdom of Serbs, Croats and Slovenes initiated a bilateral meeting in Belgrade on 12 Jan-
uary 1924, bringing together representatives from both countries in an attempt to broker 
a political solution and thereby pressure the patriarchates into concessions. However, diver-
gent interpretations of the vague and hastily drafted agreement—essentially a brief written 
summary of the proceedings—led not only to the absence of a lasting consensus but also to 
the exacerbation of intergovernmental tensions. The crisis thus spilled over into the realm of 
ecclesiastical policy and strained the alliance between the Little Entente partners. By 1925, 
political tensions between Czechoslovakia and the Kingdom of SHS culminated in a “media 
war,” with newspapers in both countries publishing polemical articles that sharply criticized 
Czechoslovakia and its foreign minister, Edvard Beneš. The Czechoslovak side was accused 
of deliberately failing to honour the Belgrade agreement and of refusing to provide a suitable 
framework for both the organization of the Orthodox Church and the integration of Subcar-
pathian Ruthenia into the Czechoslovak Republic.
Keywords: Orthodox Church, jurisdiction, political agreement, Czechoslovakia, Kingdom 
of SHS, interwar diplomacy. 

Úvodem
Rok 1923 je v literatuře evokující počátky pravoslavné církve na území prv-

ní Československé republiky (1918 – 1938) označován za počátek zlomového 
období, které jí vtisklo podobu v  letech do skončení druhé světové války. Tou 
nejvýznamnější událostí, která postupně akcelerující pravoslavné hnutí jak v čes-
kých zemích, méně na Slovensku, tak na Podkarpatské Rusi zasáhla, byl spor 
o jurisdikční příslušnost vznikající organizační struktury a věřících hlásících se 
k východnímu křesťanství. S nároky na jurisdikční dohled nad nimi vystoupil 
na jedné straně ekumenický patriarchát v Cařihradu (Konstantinopoli), repre-
zentovaný tehdy patriarchou Meletiem (Metaxakis, 1871 – 1935),1 a  na druhé 

1	 Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. 28. Nordhausen: Bautz, 2007. Heslo Mele-

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 1



154

Jurij DANILEC – Pavel MAREK

straně Srbská pravoslavná církev vedená patriarchou Dimitrijem (Pavlović, 1846 
– 1930), která dovršovala procesy své integrace na území nově vzniklého Králov-
ství SHS a usilovala o zvýšení své váhy také vytvořením a následným začleněním 
zahraničních eparchií do své organizace. Počáteční naděje, že názorová dishar-
monie patriarchátů bude zažehnána, nedorozumění se rychle vysvětlí a vyřeší, 
se během několika málo měsíců rozplynula. Spor přerostl v  této záležitosti do 
hluboké krize vztahů mezi oběma stranami, která se pochopitelně přenesla do 
československého prostoru. Čas ukázal, že konflikt neměl diplomatické řešení 
ústící v přijetí kompromisu. Ani jeden ze subjektů nebyl ochoten se nad problém 
povznést a udělat ústupek. Situaci komplikoval fakt, že se nejednalo o konfron-
taci vnitro církevního charakteru, ale z více důvodů se problém promítl také do 
politické, resp. zahraničněpolitické sféry a negativně ovlivňoval bilaterální vzta-
hy mezi malodohodovými spojenci Československem a Královstvím SHS. Tato 
skutečnost řešení celé kauzy zatěžovala a komplikovala.

Náš příspěvek nechce složité a kontroverzní téma týkající se zápasu o  juri-
sdikci nad pravoslavnou komunitou v meziválečném Československu řešit jako 
celek, ale naším cílem je pokusit se analyzovat a zpracovat kapitolu z této histo-
rie, které dosavadní historiografie nevěnovala větší pozornost. Chceme evokovat 
úsilí o  uzavření československo-jihoslovanské dohody z  roku 1924, která měla 
církevní spor o jurisdikci vyřešit konsenzem na mezistátní úrovni, neboť jedná-
ní soupeřících patriarchátů troskotala. Ujednání mělo postavit oba patriarcháty 
před hotovou věc, resp. cařihradskému patriarchátu znemožnit zasahování do 
organizace pravoslavné církve v  Československu. Dohoda mezi Českoslovens-
kem a Královstvím SHS o řešení některých církevních otázek ze 14. ledna 1924 
však očekávání v podstatě nesplnila. Naopak, úsilí o její implementaci do života 
vyústilo nakonec v roce 1925 do tzv. mediální československo-srbské války, za 
niž dobová žurnalistika označila sérii článků otištěných v  prestižním denním 
tisku v obou zemích. Příspěvky měly nejen polemický, ale také nátlakový charak-
ter. Tisková kampaň z jihoslovanské strany směřovala proti ministru zahraničí 
Edvardu Benešovi (1884 – 1948), zpochybňovala důvěryhodnost jeho osobnosti, 
a vyústila v ostré útoky na československou vnitřní i zahraniční politiku uplat-
ňovanou na teritoriu Podkarpatské Rusi s cílem celý problém přenést na půdu 
ženevské Společnosti národů. Tuto disonanci v československo-jihoslovanských 
církevních stycích se podařilo zejména díky umírněnému postupu českosloven-
ského ministerstva zahraničí sice krátkodobě utlumit, nikoliv však eliminovat. 
Tlak sil stojících za touto protičeskoslovenskou propagandou vycházel v  pod-
statě z Podkarpatské Rusi, měl však tichou podporu některých srbských kruhů 
a v dalším období neustával. Jeho živnou půdou byla pokračující váhavá (opatr-
ná) politika československé strany. Myšlenky plného prosazení jurisdikce Srbské 
pravoslavné církve nad pravoslavnými v  ČSR a  přijetí její koncepce optimální 
organizaci pravoslaví v zemi dozrávaly postupně. Napětí i nadále živil problém 
postavení Podkarpatské Rusi v rámci Československa.

tios IV. Metaxakis, sp. 1103 – 1105. 



155

Cařihrad, nebo Bělehrad. Ke kolizi v československo-jihoslovanských církevních 
a náboženských vztazích v letech 1923 – 1925

Nástin historických souvislostí
Československo-jihoslovanské vztahy v církevní a náboženské oblasti v obdo-

bí po skončení války lze označit za konsolidované a v podstatě za bezproblémo-
vé. Pokud budeme reflektovat situaci v českých zemích se zřetelem k pravoslaví, 
pak „oživení“ konfese po letech útlumu souvisejícího se zahraniční politikou 
habsburské říše a  s  válkou se už v  roce 1919 projevilo obnovením spolkových 
struktur a věřící začali podnikat kroky k ustavení standardní pravoslavné církve.2 
Situace na Podkarpatské Rusi byla sice po všech stránkách složitější než v his-
torických zemích, šíření pravoslaví mělo živelný charakter a  provázela je řada 
excesů a střetů s řeckokatolickou církví,3 avšak společným rysem vývoje pravo-
slaví v obou částech země byla skutečnost, že jeho protagonisté se při snahách 
o konsolidaci situace a položení základů církve obraceli o pomoc do Království 
SHS, resp. chtěli získat podporu ze strany Srbské pravoslavné církve. Prvotní 
sondáže lze označit za opatrné, neboť měly privátní charakter a existovala obava 
z jejich označení za zasahování do vnitřních záležitostí jiného státu.4 Za průlom 
lze označit nejprve jednání představitelů Církve československé (husitské) s bis-
kupem Srbské pravoslavné církve Dositejem (Vasić, 1878 – 1945) v  Karlových 
Varech a v Praze v roce 1920 o vizi její přeměny v pravoslavnou církev a následně 
biskupův sondážní, krátký pobyt mezi pravoslavnými na Podkarpatské Rusi, na 
něž pak navázalo Dositejovo několikaleté misijní působení v  Československu.5 
Důležité bylo, že v případě Dositejovy mise se nejednalo o akci církevních kruhů, 
ale probíhala na základě (formálního) pozvání československé státní administra-
tivy s cílem položit pravoslavné církvi organizační základy na území celého státu 
a odpovědnost za ni převzala Srbská pravoslavná církev podpořená státními or-
gány Království SHS, které ji také finančně sanovaly. 

Objektivní a nestranný pohled na výsledky Dositejovy mise v Českosloven-
sku nás vede k závěru, že o jejím plném úspěchu hovořit nelze. Je sice pravda, že 
prvoplánově se práce srbskému biskupovi ve složitých podmínkách poválečné 

2	 Národní archiv Praha (NA), fond Ministerstvo školství a  národní osvěty 1918 – 1938 (dále 
MŠNO), sig. 47 VII, karton 3907 – Československá obec pravoslavná; GRIGORIČ, V. Pravo-
slavná církev v Republice československé. Historicko-kanonické pojednání o pravoslavné církvi 
v Čechách, na Moravě a ve Slezsku, jakož i na Slovensku a Podkarpatské Rusi v přítomné době, 
s připojením některých dat o pravoslaví v dějinách národa československého a karpatoruského. 
Praha: V. Čerych, 1926, s. 52 – 53. 

3	 Srov. např. MAREK, P. Pravoslavní v Československu v letech 1918 – 1942. Příspěvek k dějinám 
Pravoslavné církve v českých zemích a na Slovensku. Brno: L. Marek, 2004, s. 126 – 157; DA-
NILEC, J. Pravoslavnaja cerkva na Zakarpati y peršij polovini XX st. Užgorod: Karpati, 2009, 
s. 100 – 113; CORANIČ, J. Dejiny Gréckokatolíckej církvi na Slovensku v rokoch 1918 – 1939. 
Prešov: Gréckokatolícka teologická fakulta PU, 2013, s. 259 – 280. 

4	 NA Praha, f. Prezídium ministerské rady, sig. 262, k. 141 – zpráva bělehradského vyslance A. 
Kaliny Ministerstvu zahraničí v Praze, 14. 3. 1920. 

5	 Srov. např. DANILEC, J. – MAREK, P. Success, or Defeat? On the Orthodox Mission of the 
Serbian Bishop Dositheus (Vasić) in Czechoslovakia in 1920 – 1926. In Kultúrne dejiny. ISSN 
1338-2009. 2019, roč. 10, č. 2, s. 197 – 227; DANILEC, J. – MAREK, P. O missionerskoj dejatel-
nosti vladyki Dosifeja (Vasića) na Podkarpatskoj Rusi v 20. godach XX. veka. In Rocznik Teolo-
giczny. ISSN 0239-2550. 2019, č. 3, s. 445 – 477; MAREK, P. „Obtížný cizinec“. Vladyka srbské 
pravoslavné církve Dositej a meziválečné Československo (1920 – 1939). Olomouc: Univerzita 
Palackého, 2020. 390 s.



156

Jurij DANILEC – Pavel MAREK

náboženské a církevní krize v zemi6 relativně dařila: Církev československá pod 
jeho vlivem v roce 1921 deklarovala přijetí pravoslaví a prohlásila se za Církev 
československou pravoslavnou; Srbská pravoslavná církev této církvi vysvětila 
prvního biskupa Gorazda (Pavlíka, 1879 – 1942)7 a chystala chirotonii dalších 
vladyků (Karla Farského a Rudolfa Paříka) s vizí pomáhat organizaci českých pra-
voslavných k dosažení autokefálního statutu; biskup Dositej navázal blízký vztah 
se skupinou tzv. předválečných českých pravoslavných sdružených pod organi-
začním vedením bývalého advokáta Miloše Červinky (1863 – 1936) a duchovně 
zaštítěných archimandritou Sawatijem (Vrabec, 1880 – 1959) nejprve v Česko-
slovenské obci pravoslavné a posléze České náboženské obci pravoslavné do té 
míry, že ho frakce formálně označovala za „svého biskupa“; první shromáždě-
ní duchovenstva a věřících Podkarpatské Rusi 19. srpna 1921 biskupa Dositeje 
(Vasić) prohlásilo za hlavu Karpatoruské pravoslavné církve a přihlásilo ji k juri-
sdikci Srbské pravoslavné církve.8 Tato zdánlivá idyla však už v roce 1922 začala 
dostávat trhliny, které se velmi rychle rozšiřovaly. Průběh Dositejovy pravoslavné 
mise v Československu zásadním způsobem ovlivnily zejména dvě události. 

Tou první byla aktivizace skupiny teologických modernistů v Církvi českoslo-
venské (pravoslavné). Věroučnou vazbu na pravoslaví zásadně odmítla. V církvi 
vyvolala ostrý zápas o její novou teologickou orientaci, který je historiky ozna-
čován za tzv. pravoslavnou krizi.9 Existenci Církve československé pravoslavné 
frakce negovala a situace po publikování nástinu nové věrouky odklánějící se od 
principů křesťanství pod názvem Československý katechismus na přelomu let 
1922 a 1923 dospěla nejen k ukončení všech kontaktů mezi Církví českosloven-
skou a Srbskou pravoslavnou církví, ale do velké míry znehodnotila také výsledky 
celé Dositejovy československé pravoslavné mise. Cílem mise v českých zemích 
bylo převést do společenství východních církví více než půl milionu věřících 
Církve československé, na jejím konci existovala pouze pravoslavná skupina tvo-
řená několika málo stovkami věřících seskupených převážně na Moravě kolem 
biskupa Gorazda (Pavlík), která byla nejen názorově nesourodá, ale také orga-
nizačně a možná i teologicky tápající. Biskup Dositej (Vasić) zachraňoval situaci 
i svou prestiž přesunem jádra svých aktivit na Podkarpatskou Rus. 

6	 MAI, P. Die tschechische Nation und die Los-von-Rom Bewegung. In Festschrift für Bernhard 
Stasiewski. Beiträge zur Ostdeutschen und Osteuropäischen Kirchengeschichte. Köln – Wien: 
Böhlau, 1975, s. 171 – 185; TRAPL, M. Hnutí „Pryč od Říma“ („Los von Rom“). In Politický 
katolicismus v nástupnických státech rakousko-uherské monarchie v letech 1918 – 1938. Olo-
mouc: Univerzita Palackého, 2001, s. 13 – 29. 

7	 ŠUVARSKÝ, J. Biskup Gorazd. Praha: Ústřední církevní nakladatelství, 1979. 257 s.; MAREK, 
P. Biskup Gorazd (Pavlík). Životní příběh hledání ideální církve pro 20. století. Olomouc: Uni-
verzita Palackého, 2019. 698 s. 

8	 DANILEC, J. Podgotovka i  provedenie Pervovo sobora Karpatorusskoj pravoslavnoj cerkvi 
1921 g. In Teološki pogledi. Verskonaučni časopis. ISSN 0497-2597. Beograd 2017, č. 2, s. 285 
– 300; BUREGA, V. V. Dejatelnosť svjaščennoispovednika Dosifeja (Vasiča) na territorii Za-
karpatskoj Ukrajiny v 1920. gg. In Srpska teologija v dvadesetom veku: istravažački problemi 
i rezultati. Kn. 14. Beograd: Pravoslavni bogoslovski fakultet, 2013, s. 141 – 148.

9	 Srov. např. MAREK, P. Česká reformace 20. století? K zápasu Církve československé (husitské) 
o  vizi moderního českého křesťanství v  letech 1920 – 1924. Olomouc: Univerzita Palackého, 
2015. 386 s.  



157

Cařihrad, nebo Bělehrad. Ke kolizi v československo-jihoslovanských církevních 
a náboženských vztazích v letech 1923 – 1925

Druhou událostí, jež měla zásadní vliv na osudy Dositejovy mise, byla aktivi-
zace námi už zmíněné frakce „starých“ českých pravoslavných, kteří byli vyzna-
vači východní spirituality už před první světovou válkou. Uvedli jsme, že kon-
stituovali spolkovou strukturu Českou náboženskou obec pravoslavnou, kterou 
chápali jako ústředí, z něhož budou vycházet aktivity k ustavení standardní pra-
voslavné církve. Chtěli ji budovat cestou shora. Spolek považovali za nábožen-
skou obec jako základní stavební kámen, za první jednotku budoucí církve, a te-
ritorium jejího územního působení ztotožnili s českými zeměmi. Do budoucna 
je chtěli rozšířit také o území Slovenska a Podkarpatskou Rus. Současně si však 
uvědomovali, že vytvořili ambiciózní projekt, na jehož převedení do praxe jsou 
jejich síly příliš slabé. Proto hledali pomoc, duchovní, organizační i materiální. 
Dositejovy misijní cesty do Československa vítali jako vytváření mostu k Srbské 
pravoslavné církvi. V ní viděli nadějí, že jejich potřeba vysvětit biskupy a získat 
autokefální status, se stane realitou. Na biskupa se obraceli osobně a chtěli ho 
zapojit do svých aktivit. Patriarchu srbské církve oslovovali písemně, informovali 
ho o svých vizích a prosili o chirotonii svého biskupa. Je třeba konstatovat, opět 
bez zaujetí, že uvedené aktivity České náboženské obce pravoslavné ve vztahu 
k Srbské pravoslavné církvi zůstaly pouze hlasem volajícího na poušti. Explicitě 
formulované důvody tohoto mlčení Srbů neznáme. Můžeme o nich pouze speku-
lovat. Nejblíže pravdě má hypotéza vysvětlující odmítání kontaktů díky osobnos-
ti Miloše Červinky. Musíme dát zapravdu současníkům, kteří ho označovali za 
kontroverzní postavu, která pro české pravoslaví pracovala sice obětavě, ale pova-
hové rysy a metody řízení organizační práce ji pro seriózní spolupráci s partnery 
diskvalifikovaly. Srbskou církev od užších kontaktů s pražskou frakcí pravděpo-
dobně odrazovala také osobnost archimandrity Sawatije (Vrabec). Biskup Dositej 
(Vasić) měl možnost ho blíže poznat už před válkou při svém studijním pobytu 
na Kijevské duchovní akademii, kde byli spolužáky. Odtud si o něm odnesl ne-
valné mínění, nevnímal ho jako silnou individualitu vhodnou pro výkon vyšších 
funkcí v církvi, ani jako žádoucího partnera pro jednání. Validním faktorem je 
však také podcenění, přehlížení a bagatelizace, kterou identifikujeme v příkazu, 
který obdržel biskup Dositej (Vasić) od své církve pro výkon mise: v českých ze-
mích všechnu pozornost věnovat pouze Církvi československé a nerozptylovat ji 
jinými zájmy. Pravoslavizací této církve se konfesní společenství pravoslavných 
rozroste bezmála o milion věřících. 

Červinka však nečekal pouze na pomoc Srbské pravoslavné církve. Souběžně 
se obracel na státní orgány, resp. na ministerstva školství a zahraničí. V několi-
ka podáních jim průběžně a opakovaně nabízel koncept organizace pravoslavné 
církve na celém území republiky. Protože v mnoha rysech korespondoval s před-
stavami státního aparátu, zejména s názory přednosty šestého oddělení minis-
terstva školství Václava Müllera (1875 – 1958), byl přijímán pozitivně. Poté, co 
vedení České náboženské obce pravoslavné dospělo k závěru, že usilovat o přízeň 
a  pomoc Srbské pravoslavné církve je v  jejím úsilí slepou cestou, 12. prosince 
1922 státním orgánům předložilo projekt vzniku celostátní pravoslavné církve 
jako exarchátu působícího v jurisdikci cařihradského patriarchátu, který jednot-
ku povede k naplňování nutných předpokladů tak, aby získala statut autokefální 



158

Jurij DANILEC – Pavel MAREK

pravoslavné církve. Počítalo s tím, že eparchie na Podkarpatské Rusi obdrží au-
tonomní statut. Církev chtělo opřít o pomoc státních orgánů.10 Červinkova vize 
exarchátu, pokud by byla československou státní administrativou akceptována, 
znamenala nejen vážné ohrožení zájmů Srbské pravoslavné církve v Českoslo-
vensku, ale zpochybnila celou Dositejovu pravoslavnou misi v zemi. 

Od jurisdikčního rozkolu ke smlouvě o jeho řešení
Zvrat nastal v roce 1923. Okolnosti vzniku pražského pravoslavného arcibis-

kupství a  Sawatijovy (Vrabec) chirotonie v  Cařihradu v  březnu toto roku byly 
v literatuře popsány podobně už několikrát, byť v interpretaci událostí a zejmé-
na v jejich hodnocení se jednotliví autoři rozcházejí, proto nepovažujeme za ne-
zbytné tato fakta opakovat znovu.11 Pro náš další výklad je důležitá skutečnost, 
že v důsledku diferencí mezi pravoslavnými došlo v roce 1923 v Československu 
mimo všechna očekávání k jurisdikčnímu rozkolu.12 O prosazení jurisdikce nad 
pravoslavnou komunitou se záměrem stát se její mateřskou církví začaly soupeřit 
dva zahraniční pravoslavné patriarcháty, cařihradský a  bělehradský (sremsko-
karlovský). Zatímco Srbské pravoslavné církvi se podařilo v letech 1920 – 1923 
v zemi malodohodového spojence vybudovat poměrně silnou pozici a do budouc-
na plánovala, že její jurisdikční a organizační gesce vyústí ve vznik standardní 
pravoslavné církve, resp. její eparchie zahrne jako zahraniční útvary do svých 
organizačních struktur, její dosavadní úsilí, postavení a plány zásadním způso-
bem ohrozil cařihradský patriarchát. Pravoslavné v českých zemích převzal do 
své jurisdikce ihned s tím, že vzniklý exarchát v čele s pražským arcibiskupem 
dovede k  autokefalitě. Cařihradský patriarcha tento závazek přijal na základě 
pravoslavné tradice a kanonického práva. Argumentoval povinností starat se o ty 
pravoslavně věřící, kteří žijí na tzv. „barbarském území“, čímž rozuměl regiony 
nacházejících se vně teritoria působnosti autokefálních pravoslavných církví. Po-
važoval za ně jak české pravoslavné, kteří před válkou neměli vlastní nábožen-
skou obec, tak Podkarpatorusy (Rusíny), neboť pro přijetí tzv. Užhorodské unie 
v roce 1646 v  jejich vlasti pravoslavná církev z právního pohledu neexistovala. 
Zákon z roku 1868 problematiku jurisdikčních práv sremskokarlovské metropo-
lie ve vztahu k pravoslavným Rusínům neřešil. Výklad byl současně opřen o znění 
12. a 28. pravidla všeobecného církevního sněmu konaného v roce 451 v maloa-
sijském městě Chalkedonu a  karthagenského místního sněmu z  roku 490. Pa-
triarchovi čeští stoupenci poukazovali také na fakt, že vznik nového státu, tedy 
Československé republiky, zneplatnil všechna ustanovení týkající se pravoslavné 

10	 Archiv Ministerstva zahraničí (AMZV) Praha, f. 2. sekce, 1918 – 1939, k. 60, složka Církev 
československá pravoslavná – zpráva M. Červinky prezídiu Civilní správy Karpatské Rusi, 12. 
12. 1922; MAREK, P. Protopresbyter Miloš Červinka a Podkarpatská Rus (1922 – 1930). In 
Naukovi zapiski Bogoslovsko-istoričnovo naukovo-doslidnovo centru im. archimandrita Vasili-
ja (Pronina). Užgorod: Vseukrajinske deržavne vidavnictvo Karpati 2020, č. 7, s. 223 – 258. 

11	 Naši interpretaci obsahuje pojednání MAREK, P. K problematice tzv. Sawatijova rozkolu v pra-
voslavné církvi v  meziválečném Československu. In Časopis Matice moravské. ISSN 0323-
052X. 2020, roč. 139, č. 1, s. 129 – 148.

12	 BUREGA, V. V. Problema jurisdikcii Pravoslavnoj cerkvi v češskich zemljach v XX. veke. In 
Cerkovno-istoričeskij vestnik. ISSN 2532-5302. 2002, č. 9, s. 154 – 185.



159

Cařihrad, nebo Bělehrad. Ke kolizi v československo-jihoslovanských církevních 
a náboženských vztazích v letech 1923 – 1925

církve na území habsburské monarchie a tzv. recepční zákon se nevztahoval na 
všechny vydané normy.13

Srbská pravoslavná církev byla chováním cařihradského patriarchátu za-
skočena. Nároky Cařihradu na jurisdikci nad pravoslavnými v Československu 
rozhodně negovala a vlastní výklad svých jurisdikčních nároků opřela o evokaci 
historie pravoslavné církve v habsburské monarchii.14 Dokazovala, že pravoslavná 
komunita Čechů do struktur, z nichž vznikla, náležela už v 19. století a kontinu-
ita vývoje pravoslaví byla přes všechny organizační změny udržena a zachována 
i na území dnešní Podkarpatské Rusi.15 

Nelze skrývat, že krizová situace vzniklá na základě odlišného výkladu ju-
risdikčních nároků pravoslavných patriarchátů na dohled/patronát nad pravo-
slavnou církví v Československu byla vážnou situací, která procesy celkové kon-
solidace církevní sféry nástupnického státu přece jen komplikovala, jisté napětí 
vnášela do úsilí o stabilizaci zahraniční politiky země, ale především narušovala 
snahy vytvořit stabilní a standardní pravoslavnou církev. Celý spor neměl pou-
ze svou církevně-diplomatickou dimenzi, ale jeho důsledky způsobily rozštěpení 
protagonistů a elit řešících organizaci a imunní vůči nim nezůstali ani samotní 
věřící. Kritická situace panovala zejména na území Podkarpatské Rusi. Dvojko-
lejnost organizačního úsilí působila na vyznavače pravoslaví negativně a gene-
rovala vznik řady excesů v  podobě verbálních a  fyzických střetů lidí, bojkotů, 
narušování bohoslužeb a shromáždění, komplikovala občanské soužití atd. – re-
alita života rozhodně nekorespondovala s ideály Desatera.16 Pražské pravoslavné 
arcibiskupství jako nositel cařihradské jurisdikce na Podkarpatskou Rus vyslalo 
ruského biskupa Venjamina (Fedčenkov, 1880 – 1961) a pověřilo ho organizací 
tamní církve.17 Vladykovo vystupování v prostředí toužícím po příchodu komu-
nikativního archijereje, který bude stále žít mezi věřícími a sdílet s nimi úspěchy 
i prohry v denním životě, bylo po několika měsících natolik úspěšné, že srbská 
Dositejova pravoslavná mise se po problémech v českých zemích ocitla ve váž-

13	 NA Praha, f. MŠNO, sig. 47 VII, k. 3908, spis č. j. 88 027/26 – analýza skupiny expertů kolem 
prof. JUDr. Kamila Hennera; MAREK, P. – DANILEC, J. Pravoslavní v první Československé 
republice 1918 – 1938. Praha: Academia 2024, s. 85 – 86.

14	 Formování pravoslavné církve v  habsburské monarchii sleduje historická studie Emanuela 
Turczynsiho ve čtvrtém svazku obsáhlých dějin říše v letech 1848 – 1918. Srov. Die Habsbur-
germonarchie 1848 – 1918, Bd. IV. Die Konfessionen. Wandruszka, A. – Urbanitsch, P. Wien: 
Verlag ÖAW 1995, s. 399 – 478.

15	 Jedno z prvních apologetických pojednání předložil biskup Gorazd (Pavlík) na stránkách Ná-
rodních listů v roce 1924. GORAZD PAVLÍK. Ke sporu o jurisdikci pravoslavné církve u nás. 
In Národní listy č. 206, 27. 7. 1924, s. 10. Později tento rozklad sestavený na základě německy 
psané literatury rozšířil, propracoval a anonymně zveřejnil v brožuře Pamětní spis o právním 
postavení církve pravoslavné v RČS. Praha: Církev pravoslavná v RČS, 1932. 90 s. 

16	 DANILEC, J. Archiepiskop Sawatij (Vrabec) ta pravoslavna cerkva na Pidkarpatskoi Rusi v 20-
30. rr. ХХ. st. In Naukovij visnik, r. 3. Užgorod: Užgorodska Ukrainska bogoslovska akademija 
im. sv. Kirila ta Mefodija – Karpatskij universitet im. A. Vološina 2006, s. 28 – 39. 

17	 MAREK, P. Pravoslavní v Československu v letech 1918 – 1942. Brno: L. Marek, 2004, s. 178 
– 184; BUREGA, V. V. Episkop Venjamin (Fedčenkov) i pravoslavnoje dviženije v Zakarpaťje 
pervoj poloviny 1920 g. Церковь и время. ISSN 2221-8246. 2004, roč. 26, č. 1, s. 214 – 271; 
DANILEC, J. Dijalnisť episkopa Venijamina (Fedčenko) na Pidkarpatskoi Rusi (1923 – 1924 rr.). 
In Naukovij visnik Užgorodskogo universitetu. Serija Istrorija. R. 21. Užgorod: Goverla, 2008, s. 
23 – 27.



160

Jurij DANILEC – Pavel MAREK

ném ohrožení i na východě republiky a rýsovala se také zde ztráta dosavadních 
pozic Srbské pravoslavné církve. Její vedení počátkem podzimu 1923 dospělo 
k závěru, že dosud neplodná jihoslovansko-cařihradská jednání na půdě církví 
o urovnání situace jsou pouze jednou z rovin řešení situace, a  je třeba ji dopl-
nit a rozšířit o další dimenze. V těchto závěrech je třeba spatřovat počátek úsilí 
o uzavření smlouvy mezi Československem a Královstvím SHS o vyřešení někte-
rých palčivých problémů v oblasti církevního a náboženského života. 

Bělehradská dohoda z 12. ledna 1923
Situace, v níž se Srbská pravoslavná církev v podzimních měsících roku 1923 

v Československu ocitla, byla pro ni natolik nekomfortní, že problematiku Dosi-
tejovy mise a otázku dalšího strategického postupu projednával její synod a v ar-
chivu srbské církve se dochovaly i dopisy, které si v této záležitosti vyměňoval 
patriarcha s biskupem. Srbští archijerejové dospěli k názoru, že řešení je nutno 
urychlit a uzavřít. Biskupu Dositejovi vyslovili důvěru, dali mu mandát k dalšímu 
jednání, ale zda obdržel také instrukce, jak postupovat, jak situaci vyřešit, není 
jisté. Když totiž srbský vladyka 8. listopadu 1923 biskupa Gorazda informoval 
o svém pověření, přímo mu napsal: „Jak to udělat, ještě nevím.“ Současně ho žá-
dal o radu. „Musíte vědět, že naše církev schválí to, co jí Vy a já předložíme, jak 
rozhodneme.“18 Vše nasvědčuje tomu, že vznikl plán řešení celého problému jako 
společné dílo biskupů Dositeje a Gorazda, přičemž jeho nositelem a interpretem 
se stal vladyka Dositej. Nelze však pochybovat o tom, že za ním stály inspirace, 
představy i  příkazy synodu Srbské pravoslavné církve. Obsah záměru lze shr-
nout do dvou bodů: 1) Nejsou-li předpoklady k  tomu, aby problém jurisdikce 
vyřešily patriarcháty, je nutno změnit taktiku a  jurisdikci Srbské pravoslavné 
církve v ČSR prosadit po státní (mezinárodní) linii. Československá administ-
rativa přijme rozhodnutí, že srbskou jurisdikci v zemi akceptuje a uznává jako 
jedinou povolenou. Pokud nebude všeobecně přijata a respektována, organizace 
stoupenců jiných jurisdikcí budou potlačeny mocenskými prostředky. Prosazení 
těchto postulátů bude zajištěno smluvně na bázi bilaterálního jednání zástup-
ců obou států. 2) Obě strany budou usilovat o sjednocení pravoslavných v celé 
zemi. V českých zemích dojde na základě jednání arcibiskupa Sawatije (Vrabec) 
a biskupa Gorazda (Pavlík) ke vzniku jedné organizace (České náboženské obec 
pravoslavné). Jedna církevní organizace se konstituuje i v celostátním měřítku 
a  jurisdikční záštitu nad ní převezme Srbská pravoslavná církev a povede ji až 
k udělení autokefálního statutu. Arcibiskup Sawatij tuto vizi akceptuje dobrovol-
ně a stane se patriarchou církve a biskup Gorazd převezme eparchii na Moravě.

Z předchozího textu vyplývá, že československo-jihoslovanská dohoda z 12. 
ledna 1924 byla ve svém jádru vlastně pokusem o převedení prvního bodu shora 
zmíněného srbského strategického plánu vycházejícího z dositejovsko-gorazdov-

18	 Archiv úřadu eparchiální rady olomoucko-brněnské eparchie Pravoslavné církve v  českých 
zemích a na Slovensku v Olomouci (dále Archiv pravoslavné církve, APC), f. Matěj Pavlík-Go-
razd, k. Biskup Gorazd, korespondence, srbská církev - dopis vladyky Dositeje biskupu Goraz-
dovi, 8. 11. 1923; MAREK, P. – DANILEC, J. Pravoslavní v první Československé republice 1918 
– 1938, s. 148.



161

Cařihrad, nebo Bělehrad. Ke kolizi v československo-jihoslovanských církevních 
a náboženských vztazích v letech 1923 – 1925

ské dílny do života. Předtím, než se soustředíme na analýzu jejího obsahu, nastí-
níme formální rámec, v němž vznikala. 

Diplomatické setkání, na němž byla problematika zajímající československou 
a jihoslovanskou stranu projednávána, proběhlo v Bělehradu v předvečer summi-
tu Malé dohody, nebylo tedy jeho součástí. Iniciátor setkání biskup Dositej (Va-
sić) chtěl pragmaticky využít přítomnosti československého ministra zahradničí 
Edvarda Beneše v Království SHS. V jiném případě by bylo nutno zdlouhavě hle-
dat jiný termín, což by řešení jurisdikčního problému a realizaci plánu časově 
odsouvalo na pozdější dobu. Ve zprávě pro synod Srbské pravoslavné církve ze 
dne 6./19. května 1924 popsal přípravné práce, které setkání v Bělehradě před-
cházely, těmito slovy: „Když byl Dr. Beneš v Praze a připravoval se na svou cestu 
do Bělehradu, napsali jsme našim zástupcům v Praze a požádali je, aby zajistili, 
aby církevní otázka byla zařazena do programu diskusí a rozhodnutí, která měla 
být v Bělehradě projednána.“ Náš návrh byl v Praze přijat a Dr. Beneš odjel do 
Bělehradu, měl všechny potřebné informace pro jednání o církevních otázkách.19 
Zástupci v Praze Dositej rozuměl především biskupa Gorazda (Pavlík) a jihoslo-
vanského vyslance v ČSR Ľjubomira Nešiće (1882 – 1958). Biskup Gorazd měl 
původně tvořit součást Benešova doprovodu do Bělehradu, ale nakonec od toho-
to úmyslu upustili, zřejmě proto, že v inkriminované době byl stále ještě členem 
Církve československé. Nicméně ministr zahraničí, který problematiku etablová-
ní pravoslavné církve v Československu detailně nesledoval, s ním před cestou do 
Bělehradu obsáhle hovořil, neboť chtěl mít o situaci podrobnější přehled. Biskup 
mu doporučil, aby prezentoval plán dalšího rozvoje pravoslaví v zemi, který se-
stával ze tří bodů: 1) Uznat jurisdikci srbské pravoslavné církve v Československu 
na přechodné období, tj. do vyhlášením autokefalie. 2) Odstranit z Podkarpatské 
Rusi biskupa Venjamina (Fedčenkov) jako exponenta pracujícího v intencích ca-
řihradského patriarchátu. 3) Konstituovat Československou pravoslavnou církev 
pro Čechy, Moravu a Slezsko a Podkarpatskou pravoslavnou církev pro území 
Podkarpatské Rusi, ovšem tak, aby obě církve měly společný obecný synod s „cí-
lem zajistit jednotnou správu v zájmu státní jednoty“.20 Biskup Dositej v předvečer 
setkání konferoval se zástupci srbské strany Ľ. Nešićem, ministrem kultu Vojisla-
vem Janićem (1890 – 1944)21 a náměstkem ministra zahraničních věcí Brankem 
Lazarevićem (1883 – 1968).

Bělehradské schůzky, v podstatě krátkého setkání trvajícího asi 30 minut, se 
zúčastnilo celkem pět osob: za československou stranu E. Beneš a bělehradský 

19	 Christu veran do smrti. Sveštenoispovednik Dositej zagrebački i vavedenski. P. Kondaič. Beo-
grad – Cetine: Archiepiskopija, 2008, s. 286 – 288 – dok. č. 39 – dopis vladyky Dositeje synodu 
SPC, 6./19. 5. 1924; RADIĊ, R. Srpska pravoslavna crkva i  pravoslavlje u  Čehoslovačkoj. In 
Tokovi Istrorije. ISSN 0354-6497. 1997, č. 1 – 2, s. 102; RADIĊ, R. Srpska pravoslavna crkva 
i pravoslavlje u Čehoslovačkoj. In Christu veran do smrti, s. 56 – 57; BUREGA, V. Episkop Ven-
jamin (Fedčenkov) i pravoslavnoje dviženije v Zakarpaťje pervoj poloviny 1920 gg., s. 256. 

20	 BUREGA, V. Episkop Venjamin (Fedčenkov) i pravoslavnoje dviženije v Zakarpaťje pervoj po-
loviny 1920 gg., s. 256.

21	 RADIĆ, R. Vojislav Janic (1890 – 1944) – svestenik i politicar : pogled kroz analiticki prozor. 
Beograd: Institut za noviju istoriju Serbije, 2018. 482 s.; Srpski biografski rečnik, kn. 4. Novi Sad: 
Matica srpska, 2009. Heslo Janić Vojislav, s. 319. 



162

Jurij DANILEC – Pavel MAREK

vyslanec Jan Šeba (1886 – 1953),22 silně lobbující za zájmy srbské církve,23 za jiho-
slovanskou už zmínění biskup Dositej (Vasić), vyslanec v Praze Ľ. Nešić a ministr 
Janić.24 Její konzultativní charakter potvrzuje skutečnost, že zřejmě neprobíhala 
podle formálního programu jednání, projevy nebyly protokolovány a nedošlo ani 
k podpisu nějaké smlouvy (dohody). Za jediný písemný výstup z výměny názorů 
lze tak označit sedmibodovou rezoluci. Její přesný text však nemáme k dispozici, 
nevíme tudíž, zda byla účastníky signována, stejně tak absentuje informace, kdo 
ji sestavil a zda byla rozmnožena a dána všem účastníkům jednání. V archivních 
fondech, jež se nám dostaly do rukou, jsme ji nenašli. V pozdější argumentaci 
prosrbských kruhů se objevuje tvrzení, že dohoda měla ústní charakter.

Neformální, přátelský ráz pracovního setkání potvrzuje různorodost výpo-
vědí některých přímých účastníků jednání odpovídajících na otázku, na čem se 
účastníci v Bělehradě dohodli. Pokusili jsme se tuto nesourodost a kusost doku-
mentovat z archivního materiálu. 

Ministr E. Beneš na dotaz vyslance ve Vatikánu 19. února 1924 shrnul výsledek 
jednání do třech bodů: 1. Bude usilováno o to, aby slovenští evangelíci v Banátě 
byli nezávislí na německých biskupech. 2. Vláda Království SHS nemá námitky, 
aby jihoslovanský řeckokatolický biskup v Križevci Dionýz Njáradi (1874 – 1940) 
působil souběžně jako administrátor prešovského řeckokatolického biskupství.25 
3. Biskup Dositej (Vasić) přijede do Československa ještě jednou, aby uzavřel svou 
pravoslavnou misi v zemi. Pravoslavná církev v ČSR se osamostatní, budou jí vy-
svěceni tři biskupové, mezi nimiž budou také Pavlík a Sawatij.26 Koncem března 
1924 Beneš v odpovědi na Gerovského intervenci uvedl: 1. Ministr Janić žádal, 
aby ČSR nejednala s patriarchátem v Cařihradu, ale dohodla se s bělehradským. 
2. Patriarcha Srbské pravoslavné církve vysvětí českým pravoslavným, pokud to 
bude třeba pro udělení autokefality, další pravoslavné biskupy. 3. Vláda SHS nemá 
námitky proti působení biskupa Njaradiho v ČSR. 4. Osamostatnění slovenských 
protestantů v Království bylo vzato na vědomí. 5. Československá strana souhlasí 
s existencí jedné pravoslavné církve.27 Tyto postuláty jsou v podstatě opakovány 
ve sděleních ministerstva zahraničí ministerstvu školství a prezídiu ministerstva 
vnitra z 5. dubna 1924.28 

22	 DEJMEK, J. Spolutvůrce Malé dohody. Dějiny a současnost. ISSN 0418-5129. 1994, roč. 16, č. 
6, s. 31 – 34; Diplomacie Československa, 2. J. Dejmek. Biografický slovník československých 
diplomatů (1918 – 1992). Praha: Academia, 2013. Heslo Šeba Jan, s. 230 – 231. 

23	 Srov. MAREK, P. – BUREHA, V. Pravoslavní v Československu v letech 1918 – 1953. Příspěvek 
k dějinám Pravoslavné církve v českých zemích, na Slovensku a na Podkarpatské Rusi. Brno: 
Centrum pro studium demokracie a kultury, 2008, s. 304 – 305. 

24	 AMZV Praha, f. 2. sekce, 1918 – 1939, k. 62 – vložka k č. 30358/24 – zpráva V. Müllera.
25	 CORANIČ, J. Dejiny Gréckokatolíckej církvi na Slovensku v  rokoch 1918 – 1939, s. 68 – 79; 

Lexikón kňazských osobností Slovenska. Zodp. red. J. Pašteka. Bratislava: LÚČ, 2000. Heslo 
Njarady Dionýz, sl. 992. 

26	 AMZV Praha, f. 2. sekce, 1918 – 1939, k. 60, složka Církevní věci – odpověď na dotaz vyslanec-
tví ve Vatikánu z 9. 2. 1924. 

27	 AMZV Praha, f. 2. sekce, 1918 – 1939, k. 62 – odpověď na Gerovského intervenci, 31. 3. 1924.
28	 Srov. AMZV Praha, f. 2. sekce, 1918 – 1939, k. 62 – vložka k  č. 30358/24 II; přípis PMV č. 

30 358/III/24; Tamtéž, k. 60 – složka Církevní věci – přehledná informace V. Müllera z 24. 10. 
1924.



163

Cařihrad, nebo Bělehrad. Ke kolizi v československo-jihoslovanských církevních 
a náboženských vztazích v letech 1923 – 1925

Biskup Dositej (Vasić) se měl o výsledcích jednání v Bělehradu vyjádřit takto: 
1. Jurisdikce pravoslavné církve srbské na celém území RČS se uznává. 2. Caři-
hradský akt o tamní jurisdikci jest neplatný. 3. Budou vypracovány dvě ústavy, 
jedna pro Podkarpatskou Rus, druhá pro ostatní území republiky tak, aby pravo-
slavní v Podkarpatské Rusi mělo svou autonomii, ale bylo spojeno s pravoslavím 
v druhé části republiky tak, že v zájmu státním bude společný synod v sídlením 
městě (Praze). V Podkarpatské Rusi nastane situace status quo ante. Dojde k od-
stranění biskupa Venjamina. Biskup Dositej bude organizovat Podkarpatskou 
Rus tak dlouho, než se podaří najít biskupa pro Podkarpatskou Rus z vlastních 
řad. 4. Srbská pravoslavná církev se bude snažit, aby k obsazení tohoto stolce do-
šlo v dohodě s vládou, pokud možno brzy. 5. „Biskup Dositej bude pracovati o to, 
aby poměr mezi Sawatym a Gorazdem-Pavlíkem na kanonické půdě se urovnal. 
Autor zprávy na závěr poznamenal: Podle komentáře ministerstva zahraničí 
poslaného ministerstvu školství nebyla v Bělehradu „tato jurisdikce takto bez-
výhradně uznána“. Pouze se dohodli na tom, že autokefalitu budou pravoslavní 
v ČSR žádat jen od Bělehradu, a ne od Cařihradu.29

Na tomto místě bychom mohli citovat také výběr z výroků lidí, kteří se sice 
jednání přímo neúčastnili, ale disponovali informacemi z tábora, k němuž patři-
li. Byly však stejně kusé, heterogenní, stranicky zabarvené a k jádru věci nepřiná-
šejí nic nového. Na základě detailní reflexe materiálů týkajících se bělehradského 
jednání 12. ledna 1924 jsme se pokusili o  rekonstrukci sedmibodové rezoluce 
jako výstupu z jednání, který shrnuje jeho předmět a závazky pro jeho účastníky. 
S velkou pravděpodobností měla tuto obsahovou podobu:

1.	 Je třeba, aby československá vláda uznala jurisdikci Srbské pravoslavné 
církve nad celým územím státu.

2.	 Je třeba, aby cařihradský akt o zřízení pražského pravoslavného arcibis-
kupství byl zrušen jako církevně neplatný.30

3.	 Je nutné zpracovat dvě církevní ústavy, jednu pro pravoslavnou církev 
v českých zemích a druhou pro podkarpatoruské pravoslavné. Církev na 
Podkarpatské Rusi bude mít autonomní postavení. Zájmy ČSR bude ga-
rantovat společný synod v sídelním městě (Praze).31 

4.	 Na Podkarpatské Rusi bude platit status quo ante (stav před přijetím ca-
řihradských dokumentů) a z jejího území bude vzdálen biskup Venjamin 
(Fedčenkov). Pravoslavnou církev zde bude organizovat biskup Dositej 
(Vasić) tak dlouho, dokud nebude pro Podkarpatskou Rus jmenován sídel-
ní biskup. Srbská pravoslavná církev bude usilovat o to, aby k obsazení to-
hoto stolce došlo v dohodě s československou vládou a pokud možno brzy.

29	 AMZV Praha, f. 2. sekce, 1918 – 1939, k. 60, složka Církevní věci – přehledná informace V. 
Müllera, 24. 10. 1924. 

30	 Z hlediska státu nebyl uznán hned po jeho přijetí. Státní orgány jej vzaly pouze na vědomí. 
Tento rezervovaný postoj, inspirovaný stanovisky československých diplomatických zástupců 
v Cařihradu a Bělehradu, se promítl už do odmítnutí státní administrativy podpořit Červinko-
vu a Sawatijovu cestu do Cařihradu. Oběma činitelům poskytly pouze technický servis.

31	 Přijetí těchto tří bodů potvrzuje nedatovaný strojopisný dokument uložený dnes v Hajnově 
osobním archivním fondu. Srov. Archiv Národního muzea (ANM) Praha, f. Antonín Hajn, i. č. 
5767, k. 209. Srov. také Podkarpatská Rus. Samostatnost 28. 8. 1925, č. 34, s. 2. 



164

Jurij DANILEC – Pavel MAREK

5.	 Biskup Dositej (Vasić) prosadí úpravu poměru mezi arcibiskupem Sawati-
jem (Vrabec) a biskupem Gorazdem (Pavlík) na kanonické půdě.

6.	 Slováci žijící v  Království SHS a  organizovaní ve slovenské evangelické 
církvi budou mít správní samostatnost, nebudou nadále podřízeni němec-
kému evangelickému biskupovi.32

7.	 Vláda SHS nemá námitky, aby křižovacký biskup Njaradi působil souběž-
ně také v ČSR.

Pokud situaci zjednodušíme a soustředíme se pouze na klíčový problém ju-
risdikce je zřejmé, že ministr Beneš jako oficiální reprezentant Československa 
jurisdikci Srbské pravoslavné církve nad vyznavači pravoslavné konfese v zemi na 
bělehradském jednání 12. ledna 1924 explicitně nepřijal.33 Zavázal se, že projed-
návanou problematiku bude konzultovat s příslušnými ministry a budou přijata 
taková opatření, aby dohoda přispěla k organizaci pravoslavné církve v Českoslo-
venské republice.

Základní rysy úsilí o uvedení bělehradské dohody do života
Uzavření dohody vyvolalo na obou stranách pocity uspokojení. Srbská stra-

na byla dokonce nadšená. Jejím prvořadým zájmem bylo prosazení jurisdikce 
Srbské pravoslavné církve nad pravoslavnou církví v Československu a z jednání 
odjížděla s přesvědčením, že tento úkol byl splněn, že Beneš (resp. českosloven-
ská státní administrativa) ji uznal. Následně fakt, že Československo jurisdikční 
nárok Srbské pravoslavné církve přijalo, netajila a  tuto informaci šířil jak srb-
ský, tak český tisk. Oficiálně, pokud se nám podařilo doložit, teprve na počát-
ku července 1924, kdy biskup Dositej (Vasić) přijel do Prahy řešit vztahy mezi 
arcibiskupem Sawatijem a biskupem Gorazdem, při jednáních na ministerstvu 
školství nepřímo i přímo potvrdil, že tomu tak nebylo a jeho nynějším úkolem je 
československou stranu k deklaraci srbské jurisdikce přimět. V Dositejově pro-
hlášení z 28. července 1924 čteme, že byl přijat zastupujícím ministrem školství 
Ivanem Markovičem (1888 – 1944), který mu řekl: Československo oprávněnost 
Srbské pravoslavné církve vést život pravoslavných v RČS a na Podkarpatské Rusi 
v zásadě uznává. Srbský nárok potvrdí formou prohlášení. Dříve však, než bude 
dočasná jurisdikce Srbské pravoslavné církve publikována, arcibiskup Sawatij ca-
řihradský patriarchát požádá o vydání propouštěcího listu.34 V protokolu o jed-
nání biskupa Dositeje s V. Müllerem ze 7. července 1924 biskup svůj příjezd do 
ČSR odůvodnil faktem, že na schůzce v Bělehradu jurisdikce srbské církve nebyla 
Československem uznána, proto je jeho nynějším posláním „projednat s vládou 
úpravu pravoslaví“. V  resumé projednávané problematiky žádal: „Budiž státní 
správou kultovou konstatováno faktum, že jurisdikce Srbské pravoslavné církve 

32	 Církevní dohoda naší vlády s bělehradskou vládou. Národní listy 15. 2. 1924, č. 45, s. 2. 
33	 Na základě vlastních nových výzkumů tak revidujeme náš poznatek obsažený v práci MAREK, 

P. – BUREHA, V. Pravoslavní v Československu v  letech 1918 – 1953, s. 305. Opíral se o  in-
formaci MZV v Praze adresovanou 19. 2. 1924 vyslanectví v Římě. Srov. AMZV Praha, f. ZÚ 
Vatikán 1920 – 1939, i. č. 1, složka 5 – pravoslavná církev.

34	 APC Olomouc, f. Matěj Pavlík-Gorazd, korespondence, srbská církev – Dositejovo prohlášení, 
28. 7. 1924. 



165

Cařihrad, nebo Bělehrad. Ke kolizi v československo-jihoslovanských církevních 
a náboženských vztazích v letech 1923 – 1925

podle posavadního historického a právního vývoje vztahuje se na země, z nichž 
Republika československá vznikla.“35

Srbská pravoslavná církev považovala za úspěch bělehradské dohody také vy-
tvoření předpokladů pro eliminaci vlivu sil reprezentujících zájmy cařihradského 
patriarchátu (nejen) na Podkarpatské Rusi a pro prosazení své vize organizace 
pravoslaví v zemi. 

Prioritou české strany nebyla jurisdikce, ale otázka organizace pravoslavné 
církve v zemi. Spokojenost vycházela ze skutečnosti, že Srbové převezmou roli 
organizátora pravoslaví a dohoda otevírá prostor pro další jednání, v nichž bu-
dou další související otázky teprve precizovány. Diplomaté Beneš ani Šeba nebyli 
v dané chvíli schopní (ani kompetentní) o nich ani rozhodovat, ani se zavazovat. 
Zdrženlivost v záležitosti jurisdikce byla diktována jednak nejednotou názoru 
v elitách, kterému z patriarchátů dát přednost, jednak přesvědčením, že dokud 
nebude vyřešen problém s existencí pražského pravoslavného arcibiskupství, ne-
lze v oficiální rovině činit nové závazky. K suspenzi cařihradského aktu se státní 
správa necítila kompetentní, neboť ho vnímala jako záležitost samotných pravo-
slavných církví, a ne státní administrativy. Čekala na výsledek jednání patriar-
chátů. Pokud jde o model celostátní církve, postoj českých zástupců byl ovlivněn 
vizí biskupa Gorazda (tedy biskupa Dositeje, resp. srbské strany, k níž názorově 
náležel i Šeba). Státní správa kultu (tj. 6. odbor ministerstva školství vedený V. 
Müllerem), kupodivu a  podle všeho do přípravy bělehradského jednání neza-
pojená, v kritické chvíli nebyla nejen stoupencem jurisdikce Srbské pravoslavné 
církve v  Československu, ale negovala i  projekt vytvoření autonomní podkar-
patoruské pravoslavné církve, byť se společným synodem s  církví působící na 
území českých zemí.36 Biskup Gorazd se v  dopise poslanci Antonínu Hajnovi 
(1868 – 1949) z 28. května 1924 nad Müllerovým názorem pozastavoval a ostře 
ho kritizoval. Nelíbilo se mu, že úředník proti srbskému projektu agitoval přímo 
na Podkarpatské Rusi a tamní činitele získával na svou stranu příslibem kongruy 
pro tamní kněze a finančních příspěvků na stavbu kostelů. Toto jednání kvalifi-
koval slovy: „Je to tedy maďarská metoda uplácení.“37 

Radost z dohody v Bělehradu však neměla dlouhé trvání. Brzy tuto náladu 
vystřídala nervozita, která se objevila zejména na srbské straně, která očekávala, 
že nyní půjde všechno hladce a také rychle. Když na české straně neviděla s vý-
jimkou kroků směřujících k  vypovězení biskupa Venjamina (Fedčenko) z  Čes-
koslovenska žádný pohyb, situaci si vysvětlovala jako neochotu plnit dohodnutá 
opatření. Vzniklo napětí, které postupně gradovalo díky metodě, kterou srbská 
strana volila a kterou lze označit za nátlak vyvíjený interně v podobě intervencí 

35	 APC Olomouc, f. Matěj Pavlík-Gorazd, korespondence, srbská církev – protokol o jednání V. 
Müllera s biskupem Dositejem.

36	 V zákulisí byla řešena i otázka, zda církev na Podkarpatské Rusi bude autokefální, nebo bude 
přímou součástí Srbské pravoslavné církve. Srov. NA Praha, f. MŠNO, sig. 47 VII, k. 3907 – 
porady o církevních záležitostech, 1924. 

37	 ANM Praha, f. Antonín Hajn, i. č. 5767, k. 209 – dopis biskupa Gorazda Antonínu Hajnovi, 28. 
5. 1924. Dopis je chybně datován. 



166

Jurij DANILEC – Pavel MAREK

i ve veřejném prostoru cestou tiskových kampaní,38 jehož cílem bylo Českoslo-
vensko přinutit k plnění dohody.

Vysvětlovat pomalý postup československé státní administrativy při reali-
zaci bělehradské dohody neochotou, nevstřícností či snad vědomým bojkotem 
by nebylo objektivní. Důvodů najdeme více. Z československé strany plnil roli 
garanta dohody pracovně hodně vytížený a  v  záležitostech pravoslavné církve 
naopak velmi málo orientovaný ministr zahraničí Beneš. V jeho delegaci chyběl 
člověk, vysoce postavený úředník, který by byl schopen ze své funkce na doho-
du operativně reagovat (na jihoslovanské straně ho suploval ministr kultu Janić) 
a informace přenést do výkonného aparátu. Tuto skutečnost dokumentuje fakt, 
že přednosta 6. oddělení ministerstva školství, odpovědný za realizaci státní cír-
kevní politiky, se informací o obsahu dohody musel domáhat a obdržel je teprve 
s tříměsíčním skluzem, takže k řešení vlastní agendy došlo v politických kruzích 
až v dubnu-květnu, kdy dohodu projednávalo zasedání vlády. Ministr Beneš se 
potýkal s nedostatkem času, případně můžeme spekulovat o podcenění proble-
matiky nebo i  o  taktizování, které se týkalo březnových parlamentních voleb 
na Podkarpatské Rusi.39 Podle našeho názoru nelze podcenit ani skutečnost, že 
ve hře bylo více nejistot, zejména ta související s jednáním mezi cařihradským 
a bělehradským patriarchátem, jejíž výsledek se nedal předvídat, ovšem řešení 
celého problému mohl ovlivnit zcela zásadně. Pokud problematiku sledujeme 
v jejím chronologickém vývoji, koncem července 1924 další kroky vpřed zmrazi-
la dohoda mezi biskupy Dositejem a Sawatijem o fúzi Gorazdovy frakce Církve 
československé s Českou náboženskou obcí pravoslavnou. Obě skupiny si pone-
chaly svoji původní jurisdikci a  čekalo se na vystavení propustných listů obě-
ma patriarcháty, jak se však během času ukázalo, marně.40 Ještě větším zásahem 
do ochoty československé administrativy vypořádat se s problémem jurisdikce 
rychle, bylo chování biskupa Dositeje (Vasić) ve  druhé polovině roku 1924 na 
Podkarpatské Rusi. Přes vyhlášené moratorium na jakékoliv aktivity na tomto 
území, k  němuž se všichni zavázali, na sjezdu v  Chustu 19. září/2. října 1924 
garantoval ustavení Autonomní karpatoruské pravoslavné církve41 v  jurisdikci 
Srbské pravoslavné církve, což československou stranu značně rozladilo.42 Tento 
čin způsobil, že se pro československou administrativu stal definitivně personou 
non grata, a zvýšil zmíněné napětí v československo-jihoslovanských stycích na 

38	 Podrobněji srov. MAREK, P. Biskup Gorazd (Pavlík). Životní příběh hledání ideální církve pro 
20. století, s. 313 – 314.

39	 APC Olomouc, f. Matěj Pavlík-Gorazd, korespondence, 20. léta, CČS – koncept dopisu biskupa 
Gorazda biskupu Dositejovi, 16. 3. 1924. 

40	 NA Praha, f. MŠNO, sig. 47VII, k. 3907 – informace ministerstva školství o vyjednávání, spis 
č. 138978-VI-24, 8. 11. 1924.

41	 Zdá se, že užití této terminologie je nadsazené, neboť vznik tohoto útvaru schválil na své 
schůzi 23. 11./6. 12. 1924 sabor Srbské pravoslavné církve jako organizaci budoucí eparchie 
a konsistoř v Chustu (zřízená v říjnu téhož roku) měla připravit její ustavení a uznání. Srov. 
AMZV Praha, f. 2. sekce, 1918 – 1939, složka Církevní věci, k. 60 – důvěrné sdělení Vyslanectví 
ČSR v Bělehradu MZV v Praze, 9. 2. 1925.

42	 Podrobně srov. MAREK, P. „Obtížný cizinec“. Vladyka srbské pravoslavné církve Dositej (Vasić) 
a meziválečné Československo (1920 – 1939). Olomouc: Univerzita Palackého, 2020, s. 252 – 
266. 



167

Cařihrad, nebo Bělehrad. Ke kolizi v československo-jihoslovanských církevních 
a náboženských vztazích v letech 1923 – 1925

úrovni církevní politiky. Další prodleva při řešení problému vznikla na přelomu 
let 1924/1925 v důsledku rozhodnutí saboru srbské církve z 23. 11. 1924 urgo-
vat stanovisko cařihradského patriarchátu k poslednímu z  jeho přípisů ve věci 
vyřešení jurisdikčního sporu a počkat na odpověď, což však sám předem viděl 
jako komplikaci v důsledku čekání na volbu nového cařihradského patriarchy po 
vyhnání patriarchy Metelia (Metaxakis).43

Mediální československo-jihoslovanská válka
Už shora jsme uvedli, že prosazení jurisdikce srbské pravoslavné církve v Čes-

koslovensku bylo pro Jihoslovany prioritou prestižního rázu, a proto předpoklady 
pro její přijetí si v zemi budovali několik let. Při ještě obezřetnějším a taktičtějším 
způsobu práce, než v praxi uplatňovali, by k naplnění tohoto cíle došlo zdá se bez 
větších problémů a spor mezi oběma patriarcháty nemusel ani vzniknout. Proto 
jejich lobbyng jako náprava chyb po státní i církevní linii, a nakonec i manévr 
její částečné realizace cestou via facti, jehož jsme po přijetí bělehradské dohody 
svědky, není až tak překvapivý. Méně čekaná byla volba taktiky nátlaku, pokud 
zohledníme skutečnost, že vše probíhalo v rámci vyznavačů stejné konfese a po 
státní linii obě země tvořily základní pilíře spojeneckého bloku Malé dohody. 
Faktem je, že primárně za naléháním stálo české, resp. podkarpatoruské prostře-
dí, ovšem jeho vazba a potom také podpora ze Srbska je nepochybná a prokaza-
telná.

Nátlak na československou státní administrativu ve směru přijetí bělehradské 
dohody, potažmo jurisdikce srbské pravoslavné církve vycházející z českého pro-
středí byl z kvantitativního pohledu daleko menší než z pravoslavných kruhů na 
Podkarpatské Rusi. Vysvětlení je třeba hledat ve skutečnosti, že komunita pravo-
slavných na půdě České náboženské obce pravoslavné byla pasivní a vše přene-
chávala Sawatijovu vedení, jež dohodu považovalo za zcela zbytečnou, a většina 
vyznavačů východního křesťanství byla dosud řádnými členy Církve českoslo-
venské, z hlediska řešení jurisdikce pravoslavné církve byli tudíž nekompetentní. 
Proto vlastně za jediný pokus, jak problematiku jurisdikce ovlivnit, považujeme 
memorandum náboženských obcí Církve československé z 30. června 1924 urče-
né pražskému ministerstvu školství a národní osvěty.44 Jeho signatáři poukazo-
vali na fakt, že s výjimkou odstranění biskupa Venjamina (Fedčenkov) za půlrok 
po uzavření dohody nedošlo v pravoslavné komunitě k žádným podstatným změ-
nám, zejména k těm, jež doporučil k realizaci biskup Gorazd (Pavlík) ministru 
Benešovi před jeho odjezdem na schůzku do Bělehradu. Za zásadní považovali 
dočasné přijetí jurisdikce srbské pravoslavné církve a vytvoření celostátní pra-
voslavné církve na území ČSR, jež bude mít společný synod. Memorandum, za 
jehož koncipováním stál biskup Gorazd, je ukončeno výstrahou: pokud se nic 
nezmění a nebude-li přijat jurisdikční dohled Srbské pravoslavné církve nad pří-

43	 AMZV Praha, f. 2. sekce, 1918 – 1939, složka Církevní věci, k. 60 – důvěrné sdělení Vyslanectví 
ČSR v Bělehradu MZV v Praze, 9. 2. 1925.

44	 Memorandum podepsali zástupci náboženských obcí v Brně, Olomouci, Přerově, Litovli, Tře-
bíči, Tovačově a Velké Bystřici. NA Praha, f. MŠNO 1917 – 1924, sig. 47, k. 3814 – memoran-
dum, 30. 6. 1924; APC Olomouc, f. Matěj Pavlík-Gorazd, k. Biskup Gorazd, korespondence 20. 
léta, CČS.



168

Jurij DANILEC – Pavel MAREK

slušníky pravoslavné konfese v  Československu, pravoslavně orientované obce 
Církve československé založí novou, svobodnou a na státu nezávislou českoslo-
venskou církev pravoslavnou. 

Nátlak na československou státní administrativu vycházející z Podkarpatské 
Rusi byl nejen daleko ostřejší a razantnější, ale můžeme ho sledovat také v del-
ším časovém období. Od českého prostředí ho odlišovala také skutečnost, že měl 
širší tematickou základnu. Netýkal se pouze církevních otázek, ale propojoval je 
se státoprávní a zahraničněpolitickou problematikou. Jak jsme už zmínili, jeho 
váhu zvyšoval faktor vazby na mezinárodní prostředí, resp. na Srbskou pravo-
slavnou církev a státní orgány Království SHS. Nehceme situaci zjednodušovat, 
nicméně za hlavního inspirátora podkarpatoruské nátlakové kampaně směřu-
jící k prosazení srbské jurisdikce považujeme publicistu a politika Alexeje Ge-
rovského (1883 – 1972).45 Právě Gerovskij, aktivně se zasazující o co nejrychlejší 
realizaci bělehradské dohody, patřil k nejhlasitějším šiřitelům nepravdivé verze 
o oficiálním přijetí srbské jurisdikce československou administrativou. V první 
polovině 20. let se vyprofiloval v jednu z vůdčích osobností pravoslavné církve 
na Podkarpatské Rusi a současně velkého kritika československé vnitřní politiky 
vůči tomuto regionu. Státním orgánům vytýkal zejména nedodržování saint-
germainské mírové smlouvy, která zemi zaručila autonomní postavení v rámci 
správného systému Československé republiky. Současně se mu zdálo, že aktivity 
státu směřující k usměrnění a organizaci tamního pravoslavného hnutí jsou zce-
la nedostatečná a  také chybné. V  lecčems měl pravdu, ovšem většinou ji mísil 
s nepravdivými tvrzeními, polopravdami a dezinterpretacemi. Patřil mezi blízké 
spolupracovníky biskupa Dositeje, jeho misi všestranně podporoval a aktivně vy-
stupoval proti aktivitám Sawatijova směru. Mezi věřícími i duchovenstvem měl 
autoritu. V podzimních měsících roku 1924 se po Dositejově boku angažoval při 
ustavení Autonomní karpatoruské pravoslavné církve a 26. září 1924 byl signa-
tářem jejího prohlášení určeného pravoslavným výborům na Podkarpatské Rusi. 
V listopadu se s největší pravděpodobností podílel na šíření jednoho z letáků po-
depsaných údajně 29 duchovními a sedmi laiky, který nevybíravými slovy napa-
dal chování státních úřadů vůči pravoslavným na Podkarpatské Rusi.46 Neudělá-
me velkou chybu, když ho označíme za inspirátora a hlavního autora memoranda 
podkarpatoruského pravoslavného obyvatelstva, které obvinilo československou 
státní administrativu z pronásledování věřících pravoslavné konfese a z nedů-
stojného zacházení s biskupem Dositejem (Vasić) usilujícím o organizaci pravo-
slavné církve. Na prahu léta 1925 dokument osobně předal v Bělehradu společně 
s  dalšími mluvčími pravoslavných Dimitrijem Beljakovem a  Lukou Olchovým 
patriarchovi Srbské pravoslavné církvi a posléze i ministerstvu zahraničí Krá-
45	 Srov. k  této postavě: POP, I. Podkarpatská Rus. Osobnosti její historie, vědy a  kultury. Pra-

ha: Libri, 2008, s. 90 – 93; Enciklopedija Podkarpatskoj Rusi. I. Pop. Užgorod: Izdatelstvo B. 
Padjaka, 2001. Heslo Gerovslkij Alexej, s. 132 – 133; Encyklopedija istorii Ukrajiny, T 2. Kijev: 
Naukova dumka 2004. Heslo Gerovskij O. J., s. 93; Autobiografie: Aleksej Julianovič Gerovskij. 
(Kratkaja biografija). In Svobodnoje slovo Karpatskoj Rusi 1965, roč. 7, č. 9 – 10 (81 – 82), s. 5-8; 
č. 11 – 12 (83 – 84), s. 6-9; 8/1966, č. 3 – 4 (87-88), s. 5 – 7; DANILEC, J. – MAREK, P. K roli 
Alexeje Gerovského v pravoslavném hnutí v Československu na počátku 20. let 20. století. In 
Historia Ecclesiastica. ISSN 1338-4341. 2021, roč. 12, č. 1, s. 152 – 172. 

46	 Nespokojenost Podkarpatských Rusů. Za pravdou 20. 8. 1925, č. 34, s. 142. 



169

Cařihrad, nebo Bělehrad. Ke kolizi v československo-jihoslovanských církevních 
a náboženských vztazích v letech 1923 – 1925

lovství SHS. Žádal jejich demarši v Československu a přijetí opatření směřující 
k ochraně pravoslavných. Memorandum vyvrcholilo výhrůžkou, pokud nedojde 
k okamžité nápravě, stížnost bude předána na půdu Společnosti národů.47 

Gerovského memorandum, přestože jeho text nebyl nikdy jako celek zve-
řejněn, rozpoutalo mediální „československo-srbskou církevní válku“ (Večerní 
České slovo, 22. 8. 1925). Části tohoto pamfletu pronikly do tisku vycházejícího 
v Království SHS (např. Vreme, Politika, Zastava atd.) a referoval o něm i česko-
slovenský tisk (Lidové listy, Národní politika, České slovo, Ráno, Bohemia, Sa-
mostatnost). Autoři článků v zahraničním tisku se pohoršovali nad faktem, že 
bělehradská dohoda z ledna 1924 není dosud splněna, vláda ČSR popírá nároky 
Srbské pravoslavné církve na jurisdikci a brání jí plnit závazek organizace pra-
voslaví v  Československu. Hlavním viníkem současného stavu byl v  očích tis-
ku ministr zahraničí E. Beneš. Do aféry byly vtaženy politické kruhy, poslanci 
skupštiny, premiér a ministerstva zahraničí.48 S odstupem času lze dedukovat, 
že hlavním cílem inscenátorů tiskové kampaně bylo vytvořit na Československo, 
resp. na Beneše politický tlak v předvečer jeho schůzky s jihoslovanským s mini-
strem zahraničí Momčilo Ninčićem (1876 – 1949) v Ženevě; měla vyvolat dojem 
že Ninčićovy postoje týkající se role Srbské pravoslavné církve v Československu 
mají oporu ve veřejném mínění a jihoslovanům je třeba konečně bez výhrad vy-
hovět.49 Kauzu považujeme za dohru a pomyslnou tečkou za bělehradskou do-
hodou. V další fázi vývoje pravoslavné církve v Československu a v pokračujícím 
úsilí o prosazení srbské jurisdikce po roce 1925 odkazy na bělehradskou dohodu 
ztratily svou politickou váhu a relevanci. Srbská církev zvolila odlišné postupy. 

Závěrem
Naše pojednání reprezentuje sondu do závažné problematiky zápasu o prosa-

zení jurisdikčních nároků Srbské pravoslavné církve v meziválečném Českoslo-
vensku, která patří k nejkontroverznějším kapitolám v dějinách dnešní Pravoslav-
né církve v českých zemích a na Slovensku. Zdá se nám totiž, že historiografie 
týkající se této problematiky snad ze setrvačnosti, nebo z obav, že by zpochybnila 
v  této věci podstatnou část literatury, celý problém interpretuje poněkud jed-
nostranně a  opakuje argumentaci vycházející pouze z  evokace historie pravo-
slavné církve v habsburské monarchii. Odmítá vzít v úvahu také jiné podněty, 
pohledy a přístupy, které se zdaleka neobjevují až v současnosti. Nechceme pole-
mizovat a spor řešit. Naše ambice jsou skromnější: cílem naší analytické studie je 
věcně zpracovat na základě archivních dokumentů jednu z podstatných, ale his-
toriografií poměrně opomíjených epizod tohoto úsilí, která se váže k bělehrad-
ské dohodě mezi Československem a  Královstvím SHS z  ledna 1923. Jednání, 
které vedlo k  jejímu uzavření, bylo svoláno jako reakce na vážné ohrožení vý-

47	 AMZV Praha, f. Politické zprávy Bělehrad, 1. 5. – 31. 8. 1925, č. 269 – zprávy vyslanect-
ví v  Bělehradu MZV v  Praze, 5. 8. 1925. NA Praha, f. MŠNO, sig. 47 VII, k. 3907 – přípis 
viceguvernéra Podkarpatské Rusi MŠNO, 26. 10. 1925; MAREK, P. Provoslavní v Českosloven-
sku v letech 1918 – 1942, s. 221. 

48	 Podrobně jsou hlavní rysy této aféry zachyceny v práci MAREK, P. „Obtížný cizinec“, s. 280 – 
289. 

49	 AMZV Praha, f. Zprávy ZÚ Bělehrad, k. 62a – zpráva ZÚ v Bělehradu MZV v Praze, 14. 9. 1925. 



170

Jurij DANILEC – Pavel MAREK

sledků dosavadního úsilí Srbské pravoslavné církve v Československu v důsledku 
vzniku jurisdikčního rozkolu. Protože diplomatická jednání mezi cařihradským 
a bělehradským patriarchátem soustavně troskotala, Srbská pravoslavná církev 
se pokusila svůj nárok na jurisdikci prosadit politickými prostředky. Proto byla 
naše pozornost soustředěna na analýzu bělehradského jednání a na zhodnocení 
dosažené dohody jako výstupu z diskuse účastníků. V časově striktně vymeze-
ném horizontu jsme naznačili také její důsledky a stručně jsme evokovali pokusy 
o prosazení dohody do života zainteresovaných států a církví. Máme-li bělehrad-
skou dohodu, jejímž úkolem bylo v prvé řadě vyřešit v Československu jurisdikč-
ní problém, zhodnotit, obtížně se bráníme konstatování o jejím malém úspěchu. 
Tento závěr se vztahuje samozřejmě na pravoslavnou dimenzi dohody. 

Hlavním iniciátorem antičeskoslovenské agitace v srbském tisku byl A. Ge-
rovskij, který Beneše označoval za odpovědného jak za vznik dvou paralelních ju-
risdikcí, tak za údajnou ignoraci dohody uzavřené v Bělehradu. Na Podkarpatské 
Rusi měla kampaň v novinách proti Praze a osobně proti Benešovi pozitivní ohlas 
a získala podporu i u části duchovenstva. Protistátní letáky, jejichž autorem byl 
nepochybně Gerovskij, se šířily také mezi věřícími. Československá vláda se na 
celou akci dívala jako na společné dílo biskupa Dositeje (Vasić) a A. Gerovského, 
což nakonec vedlo jednak k odstranění archijereje z Československa, resp. k defi-
nitivnímu ukončení jeho pravoslavné mise v zemi, ale promítlo se i do neochoty 
patrné do konce roku 1926, kdy úřady odmítaly přijetí i jiného srbského delegáta. 
Gerovskij nakonec ztratil československé občanství, sice v důsledku formálních 
pochybení, ale podtext opatření byl zřejmý. 

Léta 1923 – 1925 se nám jeví jako relativně uzavřená etapa, v níž se potvrdilo, 
že budování pravoslavné církve v  režii státu bylo v československých podmín-
kách sice historickou nutností, ale plodilo také mnohá negativa. V období po roce 
1926 státní administrativa své postavení gestora vývoje neztratila, ale výstavba 
církve probíhala sice se (staro)novými hráči, ale přece jen v odlišných kulisách. 



171

PODOBENSTVÁ ISUSA CHRISTA V TEOLOGICKEJ 
A TERAPEUTICKEJ INTERPRETÁCII RANÝCH 

CIRKEVNÝCH OTCOV

Maroš ŠIP – Bohuslav KUZYŠIN – Štefan PRUŽINSKÝ

The Parables of Jesus Christ in the Theological and Therapeutic Interpretation of the 
Early Church Fathers
The presented study examines the theological and therapeutic interpretation of the para-
bles of Jesus Christ within the early Christian patristic tradition. It is based on the premise 
that in early Christian thought the parables were not confined to the didactic or apologetic 
dimension of Christ’s teaching, but that the Church from the very beginning recognised in 
them an instrument of spiritual healing within the context of the theology of salvation. The 
study draws upon historical, theological and hermeneutical analysis and compares the pri-
mary texts of Clement of Alexandria, Origen, Tertullian, St Ambrose, St Augustine, St Cyril 
of Jerusalem, St Gregory of Nyssa and St John Chrysostom. These authors understood the 
parables as means through which Christ, as the Physician of souls, heals the wounds caused 
by sin and restores fallen human nature. The analysis of key parabolic texts, particular-
ly the Parable of the Good Samaritan and the Parable of the Prodigal Son, demonstrates 
that patristic exegesis synthesised both allegorical and mystagogical methods. The parables 
function as mirrors of the human spiritual condition, revealing the historical struggle for hu-
manity’s salvation within God’s economy. This study contributes to a deeper understanding 
of patristic soteriology, showing that the interpretation of the parables played a formative 
role in shaping early Christian theological anthropology. The patristic tradition perceived 
salvation as a process of human healing. Within this perspective salvation appears as the 
gradual restoration and renewal of fallen human nature through the healing grace of God. 
The concluding findings confirm that the parables represented a significant hermeneutical 
instrument in shaping the spiritual and theological life of the early Church, fulfilling a key 
role in the development of its faith and doctrine.
Keywords: Jesus Christ, parables, the early Church, exegesis, soteriology, patristic herme-
neutics.

Úvod
Podobenstvá predstavovali základný a zároveň výrazný prostriedok kateche-

ticko-homiletickej metódy Christovej verejnej činnosti.1 V  ranej Cirkvi sa vní-
mali nielen ako hlavná forma jeho učenia o Božom kráľovstve, ale aj ako jedi-
nečný hermeneuticko-katechetický nástroj, ktorý formoval duchovný, morálny 
a psychologický horizont poslucháčov. Práve preto ich od najstarších čias Cirkev 
chápala ako účinné nástroje duchovnej obnovy, pokánia a uzdravenia duše. V ra-

1	 DODD, C. H. The Parables of the Kingdom. Revised edition. London: Collins, 1961. ISBN 978-
0-02-330460-6.

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 1

Archív – Archives – Archiv – Levéltár – Archivum



172

Maroš ŠIP – Bohuslav KUZYŠIN – Štefan PRUŽINSKÝ

nokresťanskej tradícii nadobúdali osobitný význam v katechéze, pastorácii a du-
chovnej terapii, najmä v súvislosti s osobnou konverziou, metanoiou a obnovou 
života v Christovi.2 Podobenstvá sa neinterpretovali len ako obrazné rozprávania, 
ale ako dynamické prostriedky duchovného vedenia. Klement Alexandrijský ich 
chápal ako osobitný podžáner metafory, ktorý na rozdiel od statickej metafory 
„viedol toho, kto rozumel“, a usmerňoval poslucháča od povrchového významu 
k hlbšiemu duchovnému zmyslu. Tento proces vnútorného prebudenia podporo-
val rozjímanie a otváral cestu k rozvoju duchovného poznania.3 Ako prostriedok 
sprostredkovania teologických právd sa podobenstvá v ranokresťanskej tradícii 
stávali predmetom rozličných hermeneutických prístupov. Medzi najvýznamnej-
ších raných cirkevných otcov, ktorí sa intenzívne venovali teologickej a duchov-
nej exegéze podobenstiev, patril Origenes. Jeho mystagogický4 výklad, presahu-
júci doslovné chápanie Písma a zameraný na duchovný a kontemplatívny rozmer 
textov, predstavoval jeden z  prvých systematických prístupov k  hermeneutike 
podobenstiev.5 Origenes používal obraz Písma ako príbytku s mnohými dvera-
mi, ku ktorým „každý kľúč nepasuje“, čím zdôrazňoval nevyhnutnosť osobného 
duchovného úsilia a  vnútornej pripravenosti na hlbšie poznanie. Podobenstvá 
tak neponúkali hotové odpovede, ale otvárali priestor pre hermeneutický pro-
ces, v ktorom kľúčovú úlohu zohrávala duchovná dispozícia. V ranokresťanskej 
tradícii slúžili ako prostriedky duchovného vedenia. Podnecovali sebaskúmanie 
a konfrontáciu s vlastným duchovným stavom. Zároveň sprostredkovávali escha-
tologické pravdy prostredníctvom obrazov každodenného života. Tieto obrazy 
fungovali ako „zrkadlá“ sebapoznania a zároveň ako „okná“ do transcendentnej 
reality.6 

2	 ORIGEN. Homiliae in Lucam XXXIV, PG 13, trans. LIENHARD, J. T. Homilies on Luke. 
Washington D. C.: CUA Press, 1996, pp. 140 – 146.

3	 VENNERSTROM, C. To Those Who Have Ears to Hear: Clement of Alexandria on the Pa-
rables of Jesus. In Open Theology. 2021, vol. 7, no. 1, pp. 354 – 367.

4	 Mystagogická tradícia predstavuje jeden z nosných pilierov cirkevnej reflexie, z ktorého vyrást-
li neskoršie teologické i exegetické úvahy. Svojím vplyvom podnietila rozličné hermeneutické 
prístupy, ktoré sa postupne formovali v dejinách výkladu svätého Písma. V rámci týchto sme-
rovaní sa vyčlenili dva základné prúdy interpretácie podobenstiev. Prvý ich chápe ako pravé 
a historicky spoľahlivé učenie Isusa Christa, uchované v živej apoštolskej Tradícii (DODD, C. 
H. The Parables of the Kingdom. Revised edition. London: Collins, 1961. ISBN 978-0-02-330-
460-6; PERRIN, N. Parable and Gospel. Fortress Press, 2003. 168 p. ISBN 978-0-80-063586-2; 
SNODGRASS, K. R. Stories with Intent. A Comprehensive Guide to the Parables of Jesus. Ee-
rdmans. 2018, 912 p. ISBN 978-0-80-287569-3; LEVINE, A. J. Short Stories by Jesus The Enig-
matic Parables of a Controversial Rabbi. HarperOne, 2015, 352 p. ISBN 978-0-06-156103-0). 
Druhý ich považuje za výraz duchovného rozvoja a kultúrneho prostredia ranokresťanských 
spoločenstiev (VAN ECK. THe Parables of Jesus the Galilean Stories of a Social Prophet. Casca-
de Books, 2016, 368 p. ISBN 978-1-49-823371-2; ZIMMERMANN, R. Puzzling the parables 
of Jesus : methods and interpretation. Minneapolis, MN : Fortress, 2015, 496 p. ISBN 978-1-
4514-6532-7). Táto rozmanitosť prístupov odhaľuje vnútornú hĺbku a mnohovrstevnosť po-
dobenstiev, ako aj ich trvalý význam v dejinách cirkevnej exegézy a duchovného života (porov. 
VERMANDER, B. Jesus, the Anthropologist: Patterns of Emplotment and Modes of Action in 
the Parables. In Religions. 2022, vol. 13, no. 480, pp. 1 – 18).

5	 POORTHUIS, M. The Parable of the Prodigal Son and Jewish-Christian Relations: Brothers in 
the Mirror. In Jerusalam and Eretz Israel. A Journal for Land of Israel Studies and Archaeology. 
ISSN 2706-610X, 2020, vol. 12 – 13, no. 16, pp. 115 – 130.

6	 OLSON, K. Jesus and the Parables A Compelling Oral Training Tool. Wilmore, KY: First Fruits 
Press, 2014.



173

Podobenstvá Isusa Christa v teologickej a terapeutickej interpretácii  
raných cirkevných otcov

Medzi ďalších cirkevných otcov, ktorí rozvíjali mystagogickú interpretáciu 
Písma, patrili napríklad Tertulián a blažený Augustín, ktorí tento prístup ďalej 
rozpracovali a prispôsobili kontextu svojej doby. Tertulián uznával, že Christove 
podobenstvá sú „prístupom k pravde, ktorá sa otvára len tým, ktorí sú ochotní 
konať pokánie“.7 Blažený Augustín rozvinul alegorickú exegézu, pričom každý 
prvok parabolického príbehu chápal ako soteriologický symbol, čo dokladá jeho 
výklad podobenstva o milosrdnom Samaritánovi.8 V patristickej tradícii podo-
benstvá fungujú ako duchovné mapy, ktoré formujú mysle a srdcia veriacich, pri-
čom ich správne pochopenie predpokladá nielen intelektuálne úsilie, ale aj vnú-
tornú dispozíciu otvorenosti a pokory. Príbehová forma podobenstiev umožňuje 
poslucháčovi hlbokú identifikáciu s  postavami a  otvára priestor pre duchovné 
vnútorné rozjímanie, vnútorné prebudenie a kontemplatívne uchopenie teologic-
kej pravdy. Samotný parabolický príbeh pôsobí ako miesto duchovného uzdrave-
nia, kde človek nanovo objavuje svoju existenciu vo svetle Božej milosti.9 

Z analýzy ranokresťanskej literatúry vyplýva, že podobenstvá v patristickej 
tradícii neplnia len poučnú či apologetickú funkciu. Pôsobia zároveň ako pro-
striedky duchovného uzdravenia a sebapoznania. Osobitnú pozornosť si zaslu-
huje práve táto dimenzia, kde sa teologický výklad spája s terapeutickým účinkom 
evanjeliového príbehu. Cieľom tejto štúdie je preto analyzovať teologicko-terape-
utickú funkciu Christových podobenstiev v kontexte ranokresťanskej duchovnej 
praxe na základe vybraných patristických textov, medzi ktorými sa nachádzajú 
diela Klementa Alexandrijského, Origena, Tertuliána, sv. Ambróza, bl. Augustí-
na, ako aj niektoré texty sv. Cyrila Jeruzalemského, sv. Gregora Nysského a sv. 
Jána Zlatoústeho. Osobitná pozornosť sa venuje dvom podobenstvám, a to o mi-
losrdnom Samaritánovi a o márnotratnom synovi, ktoré patristická tradícia in-
terpretuje ako syntézu celého dejinného plánu spásy.

Teologická analýza podobenstiev 
Termín „podobenstvo“10 pochádza z gréckeho slova παραβολή, ktorý v zák-

ladnom význame označuje prirovnanie, porovnanie alebo priblíženie.11 Christos 
používal podobenstvá ako základnú formu svojej katechetickej a prorockej reči, 
prostredníctvom ktorej sprostredkúval duchovné a eschatologické pravdy v ob-

7	 TERTULLIAN. De praescriptione haereticorum.
8	 AUGUSTINUS. Quaestiones Evangeliorum II,19, 1844-64.
9	 SNODGRASS, K. R. Stories with Intent. A Comprehensive Guide to the Parables of Jesus. Eerd-

mans 2018. 912 p. ISBN 978-0-80-287569-3. 
10	 K  presnejšiemu pochopeniu a  definovaniu podobenstva prispel Ruben Zimmermann, ktorý 

nadväzuje na dlhú tradíciu cirkevnej a  teologickej exegézy. Podobenstvo charakterizuje ako 
krátky obrazný príbeh so symbolickou štruktúrou, odkazujúci na všeobecne známu realitu, 
prostredníctvom ktorej sa odhaľuje duchovný význam presahujúci doslovné znenie textu. Ta-
kéto chápanie je v súlade s patristickým a stredovekým ponímaním parabolae ako prostriedku, 
v ktorom sa skrze viditeľné obrazy zjavuje skrytá pravda o pôsobení Boha v dejinách spásy. 
V tomto zmysle má podobenstvo nielen poučný, ale aj soteriologický a ekleziologický rozmer, 
keďže oslovuje človeka k duchovnému rozpoznaniu a k prijatiu zvesti spásy v rámci dejinného 
pôsobenia Cirkvi (porov. VENNERSTROM, C. To Those Who Have Ears to Hear: Clement of 
Alexandria on the Parables of Jesus. In Open Theology. 2021, vol. 7, no. 1, pp. 354 – 367).

11	 ДВОРЕЦКИЙ, И. Х. Древнегреческо-русский словарь. Москва: Государственное 
издательство иностранных и национальных словарей, 1958, Tом II., s. 1235.



174

Maroš ŠIP – Bohuslav KUZYŠIN – Štefan PRUŽINSKÝ

razoch čerpaných z  každodenného života svojich poslucháčov. Väčšina týchto 
textov sa nachádza v synoptických evanjeliách, kde predstavujú jednu z najvý-
raznejších a  teologicky najbohatších foriem Christovej reči.12 Ranokresťanská 
tradícia preto nepovažovala podobenstvá13 iba za morálne príbehy, ale interpre-
tovala ich ako texty, ktoré sprítomňujú Božiu povahu a charakter kráľovstva.14

Blažený Augustín ich charakterizoval ako „tajomné príbehy“, ktoré si vyža-
dujú kontemplatívne prijatie a vedú človeka k hlbšiemu poznaniu Božej milosti.15 
Svätý Ján Zlatoústy zdôrazňoval ich výchovnú funkciu, keď tvrdil, že prostred-
níctvom obrazov každodenného života Christos sprístupňuje transcendentné 
pravdy.16 Svätý Gregor Naziánzsky v nich videl aj terapeutický rozmer, pretože 
odhaľujú duchovné nedostatky človeka, ako sú pýcha, nevedomosť a sebaklam, 
a vedú ho k pokániu a duchovnému obnoveniu.17 Na túto líniu nadväzuje svätý 
Gregor Nysský, ktorý rozvinul antropologicko-terapeutickú dimenziu podoben-
stiev. Človeka vnímal ako bytosť zranenú hriechom, pričom podobenstvá pôso-
bia ako duchovný liek obnovujúci Boží obraz v duši.18 Blažený Hieronym zdôraz-
ňoval christocentrický rozmer exegézy, podľa ktorého Christos prostredníctvom 
podobenstiev oslovuje veriacich na rozličných úrovniach duchovného rastu.19 

V období ranej Cirkvi prevládla v exegéze podobenstiev alegorická metóda 
interpretácie. Umožnila odhaľovať hlbší duchovný či morálny význam textu 
a nadväzovala na helenistickú aj židovskú tradíciu. Tento hermeneutický prístup 
bol podporený aj samotnými evanjeliovými príkladmi. Medzi prvými systema-
tickými predstaviteľmi alegorickej exegézy vynikajú svätý Irenej z Lyonu a Ter-
tulián, ktorí tieto metódy ďalej rozvinuli.

Svätý Irenej interpretoval podobenstvá ako symbolické obrazy dejín spásy. 
Jednotlivé postavy a prvky konkrétnych príbehov, napríklad robotníkov vo vinici 

12	 HULTGREN, A. J. The Parables of Jesus: A Commentary. Wm. B. Eerdmans Publishing Co, 
2002, 552 p. ISBN 0-8028-6077-X; HERZOG, W. R. Parables as subversive speech : Jesus as 
pedagogue of the oppressed. Louisville. Ky.: Westminster/John Knox Press, 1994. 316 p. 

13	 Na patristické línie výkladu nadväzuje aj novodobá exegéza, ktorá sa usiluje obnoviť chápanie 
podobenstiev v  perspektíve dejín spásy. Wright vníma podobenstvá ako spôsob, ktorým sa 
sprítomňuje realita Božieho kráľovstva a prostredníctvom ktorého je človek povolaný k vnú-
tornej premene a obnoveniu vzťahu s Bohom. Jeremias poukazuje na ich pedagogickú a kate-
chetickú funkciu, osobitne v kontexte kultúrneho a náboženského prostredia pôvodných ad-
resátov, čím nadväzuje na tradíciu cirkevného učenia o formácii viery prostredníctvom slova. 
Usacheva a  Ulrich zdôrazňujú duchovný rozmer podobenstiev ako prostriedku uzdravenia 
a znovuobnovenia človeka v spoločenstve s Bohom, čím rozvíjajú ich soteriologickú a terape-
utickú dimenziu prítomnú už v ranokresťanskej interpretácii (USACHEVA, A. – ULRICH, J. 
(eds.). The Unity of Body and Soul in Patristic and Byzantine Thought. Leiden: Brill, 2021. ISBN 
978-3-506-70339-2).

14	 ANG, K. A Treatise in Disguise: Eschatological Themes in Aquinas’s Commentary on the Pa-
rables of Matthew’s Gospel. In Religions. 2025, 16, no. 8: 1023, pp. 1 – 24.

15	 AUGUSTINUS. In Evangelium Ioannis Tractatus CXXIV. In R. WILLEMS (ed.). ISBN 978-2-
503-00361-0, 1954, 706 p.

16	 CHRYSOSTOM, J. Homiliae in Matthaeum. 1839. 633 p.
17	 NAZIANZEN, G. Oration 38. On the theophany, or birthday of Christ.
18	 USACHEVA, A. – ULRICH, J. (eds.). The Unity of Body and Soul in Patristic and Byzantine 

Thought. Leiden: Brill, 2021. ISBN 978-3-506-70339-2.
19	 ŁUKASZCZYK, M. „Christocentric Exegesis in The Letters of St. Jerome. Based on Selected 

Examples.“ In Biblica et Patristica Thoruniensia. 2024, vol. 17, no. 1, pp. 23 – 35.



175

Podobenstvá Isusa Christa v teologickej a terapeutickej interpretácii  
raných cirkevných otcov

alebo milosrdného Samaritána, chápal ako etapy božskej ekonómie, ktoré nesú 
eschatologický aj soteriologický význam. Tertulián zase vo výklade podobenstva 
o milosrdnom Samaritánovi zdôrazňoval, že každá postava a detail zosobňuje 
konkrétnu duchovnú realitu. Alegorická interpretácia tak presunula dôraz z etic-
ko-morálneho na teologicko-soteriologický rozmer. Umožňovala zasadiť biblický 
text do duchovno-kultúrneho kontextu ranokresťanskej komunity.20 

V prvých storočiach kresťanstva sa alegorická21 metóda stala dominantným 
hermeneutickým nástrojom. Integrácia biblickej tradície s novými teologickými 
a morálnymi konceptmi vytvorila priestor pre kreatívny výklad. Svätý Irenej na-
príklad vnímal podobenstvo22 o ukrytom poklade tak, že pole symbolizuje Písmo 
a poklad samotného Christa. Tertulián pri výklade podobenstva o márnotrat-
nom synovi chápal postavy ako obrazy vzťahov medzi Židmi, kresťanmi, Bohom 
a  diablom. Každý detail podľa neho niesol presne určený teologický význam. 
Tento prístup ďalej rozvinul Origenes.23 Vytvoril systematickú trojstupňovú 
hermeneutiku, ktorá rozlišuje doslovný, morálny a duchovný význam biblického 
textu. Podobenstvo o horčičnom zrne interpretoval trojrozmerne: ako zrno (fy-
zický význam), ako symbol viery (duchovný význam) a ako obraz Božieho kráľov-
stva (eschatologický význam). Podobenstvo o robotníkoch vo vinici podľa neho 
zobrazuje dejiny spásy, kde majiteľ vinice predstavuje Boha a denár je symbolom 
poznania Boha a spásy.24 

Z doteraz uvedeného vyplýva, že patristická exegéza považovala alegorickú 
metódu za kľúč k odhaleniu duchovnej hĺbky Písma. Podobenstvá25 sa tak stali 
nosičmi skrytých teologických a soteriologických významov, ktoré presahujú do-
slovnú rovinu textu. Vďaka alegorickému výkladu sa zároveň potvrdzovala jed-

20	 STEIN, R. H. An Introduction to the Parables of Jesus. Presbyterian Publishing Corporation 
1981. 180 p. ISBN 978-0-6642-4390-6. 

21	 Až do konca 19. storočia predstavoval najrozšírenejší prístup k výkladu podobenstiev spôsob, 
ktorý možno označiť ako alegorický. Alegorizovanie (allegoria alebo allegorēsis) bolo chápa-
né ako hermeneutická prax, pri ktorej sa jednotlivé prvky textu vykladali symbolicky a pre-
nášali do teologického rámca, často presahujúceho pôvodný zmysel samotného podobenstva 
(SNODGRASS, K. R. Stories with Intent. A Comprehensive Guide to the Parables of Jesus. Ee-
rdmans, 2018, 912 p. ISBN 978-0-80-287569-3. 

22	 Mt 13, 44.
23	 Origenes vo svojom diele Homiliae in Matthaeum označuje podobenstvá za „závoj duchov-

ných právd“, ktorý sa otvára len tým, čo dosiahli istý stupeň duchovnej zrelosti (SZRAM, M. 
Origen and Jerome as Exegetes of the Parables from the Gospel of St. Matthew – Elements in 
Common and Differences. In Vox Patrum. ISSN 2719-3586, 2024, 91, pp. 627 – 646). Správ-
ne porozumenie podobenstvám si podľa neho vyžaduje asketickú dispozíciu duše a vnútornú 
pripravenosť na prijatie Božieho slova (tamže). Ako pripomína de Lubac Origenes chápe po-
dobenstvá ako nástroj Božej pedagogiky, prostredníctvom ktorej Boh postupne vedie človeka 
z úrovne vonkajšieho počutia k vnútornému osvieteniu a napokon k účasti na tajomstve spásy 
(DE LUBAC, H. History and Spirit: The Understanding of Scripture According to Origen. San 
Francisco: Ignatius Press, 2007, 507 p. ISBN 978-0-8987-0880-6. 

24	 De principiis IV, 2; DE LUBAC, H. History and Spirit: The Understanding of Scripture Accor-
ding to Origen. San Francisco: Ignatius Press, 2007, 507 p. ISBN 978-0-8987-0880-6. 

25	 Podobenstvá sprostredkúvajú duchovné pravdy prostredníctvom obrazov zo všedného života 
a odhaľujú vzťah človeka k Bohu i k blížnym (porov. REINSTORF, D. – VAN AARDE, A. Jesus‘ 
kingdom parables as metaphorical stories: A challenge to a conventional worldview. In Theolo-
gical Studies. ISSN 2072-8050, 1998, vol. 70, no. 1, pp. 603 – 622).



176

Maroš ŠIP – Bohuslav KUZYŠIN – Štefan PRUŽINSKÝ

nota celého Písma, ktoré smeruje k tajomstvu vtelenia, smrti a zmŕtvychvstania 
Christa, ústredným udalostiam kresťanskej soteriológie.26 

Za jedného z prvých kresťanských teológov, ktorí systematicky uplatňovali 
alegorický výklad Písma, býva považovaný Klement Alexandrijský. Podľa neho 
sú duchovné pravdy v Písme zámerne ukryté, aby ich mohli pochopiť iba tí, ktorí 
úprimne hľadajú Božiu múdrosť. Klement prirovnával tieto pravdy k perlám, kto-
ré sa nemajú hádzať „sviniam“, teda tým, ktorí nimi pohŕdajú.27 Alegória sa tak 
stáva hermeneutickým rozšírením podobenstva. Kým podobenstvo funguje ako 
naratívny nástroj Christovej didaktickej reči, alegória predstavuje metodologic-
ký princíp výkladu zameraný na odhalenie duchovného zmyslu textu.

Od podobenstva ako naratívnej formy Christovej didaktickej reči sa alegória 
ako hermeneutická metóda odlišuje svojou systematickosťou a teologickou hĺb-
kou. Blažený Augustín ju definuje ako „spôsob reči, v ktorom sa jedna skutočnosť 
chápe prostredníctvom druhej“.28 V ranokresťanskej exegéze sa preto pojmy po-
dobenstvo a alegória často prelínali, najmä u predstaviteľov alexandrijskej školy, 
ktorí podobenstvá objasňovali pomocou duchovnej hermeneutiky zameranej na 
odhalenie skrytého teologického významu.29 Ako zdôrazňuje Henri de Lubac,30 
podobenstvo31 je prostriedkom Christovho učenia, zatiaľ čo alegória je metódou, 
prostredníctvom ktorej patristická teológia odhaľovala vnútornú hĺbku Písma. 
Z  tohto dôvodu sa analýza podobenstiev nemôže obmedziť len na lingvistické 
alebo literárne aspekty. Musí zahŕňať aj interpretáciu ich duchovného obsahu 
vo svetle dogmatických a soteriologických princípov ranokresťanskej tradície.32 

26	 WEINRICH, W. C. Patristic Exegesis as Ecclesial and Sacramental. In Concordia Theological 
Quarterly. 2002, vol. 66, pp. 277 – 294; DE LUBAC, H. History and Spirit: The Understanding 
of Scripture According to Origen. San Francisco: Ignatius Press, 2007, 507 p. ISBN 978-0-8987-
0880-6; BEDNAREK, T. Allegorical Interpretation of Abraham’s Story. Origen’s Homilies III, 
IV and VI on Genesis. In Biblica et Patristica Thoruniensia. ISSN 2450-7059, 2020, vol. 13, no. 
3, pp. 263 – 276.

27	 ALEXANDRINUS, CLEMENS. Stromata.
28	 AUGUSTINUS, De doctrina Christiana.
29	 STEIN, R. H. The Method and Message of Jesus‘ Teachings. Revised Edition. Presbyterian Pub-

lishing Corporation, 1994, 230 p. ISBN 978-0-6642-5513-8; SZRAM, M. Origen and Jerome as 
Exegetes of the Parables from the Gospel of St. Matthew – Elements in Common and Differen-
ces. In Vox Patrum. ISSN 2719-3586, 2024, vol. 91, pp. 627 – 646.

30	 DE LUBAC, H. Medieval exegesis : the four senses of Scripture. Grand Rapids, Mich.: W. B. 
Eerdmans Pub. Co.; Edinburgh: T & T Clark, 1998, 500 p. ISBN 0-567-08634-8.

31	 Cirkevní otcovia chápali podobenstvá ako zrkadlo Božej ikonómie spásy, prostredníctvom 
ktorého sa odhaľuje nielen spôsob Božieho pôsobenia v dejinách, ale aj vnútorná dynamika 
medzi milosťou a slobodou človeka. V tomto duchu blažený Augustín v diele De gratia et libero 
arbitrio zdôrazňuje súčinnosť Božej milosti s  ľudskou vôľou, zatiaľ čo Cassian v Conferences 
(XIII, 8) poukazuje na potrebu duchovnej spolupráce človeka s darom milosti. Podobenstvá 
sú tak v patristickej tradícii chápané ako prostriedok, skrze ktorý sa zjavuje harmónia Božieho 
plánu spásy a odpoveď ľudskej slobody v dejinách vykúpenia (DE LUBAC, H. History and Spi-
rit: The Understanding of Scripture According to Origen. San Francisco: Ignatius Press, 2007, 
507 p. ISBN 978-0-8987-0880-6. 

32	 ORIGEN. Commentarium in Matthaeum X, 9; DE LUBAC, H. History and Spirit: The Under-
standing of Scripture According to Origen. San Francisco: Igna-tius Press, 2007, 507 p. ISBN 
978-0-8987-0880-6. 



177

Podobenstvá Isusa Christa v teologickej a terapeutickej interpretácii  
raných cirkevných otcov

Uvedený teologicko-soteriologický horizont sa osobitne konkretizuje v pat-
ristickom výklade podobenstva o milosrdnom Samaritánovi.33 Toto podobenstvo 
patrí k najkomplexnejším textom novozákonnej tradície, ktoré už od ranej Cirkvi 
získali alegorický význam ako syntéza celého dejinného plánu spásy. Klement 
Alexandrijský34 identifikuje „človeka zostupujúceho z  Jeruzalema do Jericha“ 
s Adamom, resp. s celým ľudstvom, ktoré opúšťa Božiu prítomnosť a zostupuje 
do sveta smrteľnosti. Svätý Ján Zlatoústy35 rozvíja túto myšlienku v duchu antro-
pologicko-soteriologickej interpretácie. Zostúpenie z Jeruzalema do Jericha pod-
ľa neho znamená zostup človeka z raja do sveta hriechu, prechod z nesmrteľnosti 
do smrteľnosti. Zlatoústy zdôrazňuje dobrovoľnosť tohto aktu a  chápe ho ako 
dôsledok ľudskej slobody. Samaritán je Christos, ktorý „ako ten, čo nie je z tohto 
sveta“ zostupuje, aby sa sklonil nad padlým človekom a priniesol mu uzdravenie. 
Najrozvinutejšiu alegorickú interpretáciu podáva Origenes.36 Zranený človek je 
podľa neho Adam, ktorý bol po páde „zbavený rúcha neporušiteľnosti“ a zane-
chaný „polomŕtvy“, teda živý telesne, no duchovne oddelený od Boha. Zbojníci 
symbolizujú démonické sily, ktoré človeka pripravili o Božiu milosť. Samaritán 
predstavuje Christa, ktorý dobrovoľne zostupuje do sveta, aby zraneného člove-
ka uzdravil. Olej a víno, ktoré leje do rán, symbolizujú sviatosti, predovšetkým 
krst a Eucharistiu.37 Zviera, na ktoré Samaritán kladie raneného, je obrazom vte-

33	 V evanjeliovom podobenstve o milosrdnom Samaritánovi (Lk 10, 30-35) Isus Christos pred-
kladá obraz človeka, ktorý zostupujúc z Jeruzalema do Jericha padol do rúk zbojníkov. Tí ho 
obrali, zranili a zanechali napoly mŕtveho. Okoloidúci kňaz i levita ho obídu, no práve Samari-
tán, pohnutý súcitom, pristúpi k ranenému, ošetrí jeho rany olejom a vínom, uloží ho na svoje 
dobytča a postará sa oň v hostinci. Na druhý deň zverí ho hostinskému a sľubuje uhradiť všetky 
výdavky. Týmto podobenstvom Christos zjavuje hlboký obraz Božieho milosrdenstva, ktoré sa 
skláňa k padlému človeku a uzdravuje jeho zranenia. V patristickej tradícii je Samaritán chá-
paný ako obraz samotného Spasiteľa, ktorý zostupuje z výsostí, aby človeka pozdvihol, uzdravil 
a priviedol do duchovného hostinca Cirkvi, kde sa mu dostáva starostlivosti a spásy.

34	 CLEMENT OF ALEXANDRIA. Stromata VII, 12, PG 9, 449 – 450.
35	 WELCH, J. W. The Good Samaritan: Forgotten Symbols. [online]. 2007 [cit. 2025-08-23]. Do-

stupné na internete:
	 https://www.churchofjesuschrist.org/study/ensign/2007/02/the-good-samaritan-forgot-

ten-symbols?lang=eng.
36	 Patristická exegéza podobenstiev dosvedčuje, že ranokresťanskí autori nechápali Christove 

príbehy ako prosté morálne poučenia, ale ako prostriedky duchovnej premeny človeka. Podo-
benstvá boli vnímané ako nástroje schopné preniknúť do hĺbky ľudskej existencie a podnietiť 
proces vnútornej obnovy. Ich výklad presahoval doslovnú rovinu a smeroval k odhaleniu so-
teriologických a antropologických dimenzií, pričom symbolická štruktúra textu bola chápaná 
ako nositeľ reálnej duchovnej účinnosti. Tento princíp je zreteľný u Origena, ktorý vo Homi-
liae in Lucam predstavuje Christa ako milosrdného Samaritána skláňajúceho sa k ranenému 
človeku, ktorého rany uzdravuje olejom a vínom – znakmi sviatostnej milosti. V Origenovej 
interpretácii však nejde o alegorické rozvíjanie detailov, ale o hlboký hermeneutický akt, v kto-
rom sa Písmo stáva živým priestorom stretnutia medzi Logosom a dušou čitateľa. Cieľom podo-
benstiev je vnútorná konverzia človeka a jeho uvedenie do poriadku duchovného života (porov. 
DECOCK, P. A. Origen of Alexandria: The study of the Scriptures as transformation of the 
readers into images of the God of love. In Theological Studies. ISSN 2072-8050, 2011, vol. 67, 
no. 1, pp. 871 – f878; ORIGEN. Homiliae in Lucam XXXIV; PG 13, 1901 – 1909).

37	 Eucharistia predstavuje najhlbšie tajomstvo Cirkvi, v ktorom Isus Christos reálne a osobne 
vstupuje do života veriacich, aby ich očistil od vášní a posilnil v milosti. Pod spôsobmi chleba 
a vína sa sprítomňuje pravé Telo a Krv Pánova – prameň odpustenia hriechov a záruky več-
ného života. Táto prítomnosť nemá len symbolický charakter, ale je skutočná a účinná, ako to 
dosvedčuje sám Spasiteľ pri ustanovení Eucharistie počas Tajomnej večere. Svätý Cyril Jeru-



178

Maroš ŠIP – Bohuslav KUZYŠIN – Štefan PRUŽINSKÝ

leného Christovho tela. Hostinec je Cirkev ako miesto duchovného uzdravenia 
a hostinský predstavuje apoštolov a ich nástupcov, ktorí pokračujú v Christovom 
pastoračnom poslaní. Svätý Ambróz38 rozvíja výklad v kontexte teológie milosti. 
Cesta z Jeruzalema do Jericha podľa neho znamená útek duše od Boha k pozem-
ským vášňam. Zbojníci sú sily zla, ktoré človeka oberajú o „odev milosti“, zatiaľ 
čo Samaritán obnovuje jeho dôstojnosť. Olej a víno predstavujú prostriedky du-
chovného uzdravenia, sviatosti, skrze ktoré sa človeku vracia Božia milosť. Hos-
tinec je Cirkev, do ktorej Christos privádza zraneného človeka, aby tam prijal 
uzdravenie. 

Blažený Augustín39 ponúka syntézu gréckej a latinskej línie výkladu. Človek 
zostupujúci z Jeruzalema do Jericha symbolizuje dušu odvrátenú od Boha. Zboj-
níci sú démoni, ktorí ju zraňujú hriechom. Samaritán40 je Christos, „milosrdný 
cudzinec“, ktorý sa skláňa nad raneným a lieči jeho rany olejom (milosrdenstvo) 
a  vínom (Božia pravda a  spravodlivosť). Dve mince odovzdané hostinskému 
predstavujú podľa blaženého Augustína dve prikázania lásky, k Bohu a k blížne-
mu, ktoré Cirkev verne spravuje až do Christovho druhého príchodu.41 

Podobenstvo o  milosrdnom Samaritánovi42 preto kladie dôraz na význam 
milosrdenstva a konkrétne prejavenej lásky k blížnemu. Na túto myšlienku nad-

zalemský vo svojich Catecheses mystagogicae učí, že prostredníctvom tohto svätého prijatia sa 
veriaci zjednocujú s Christom v jednom Tele a v jednej Krvi. Apoštol Peter to vyjadruje slovami 
o účasti na „božskej prirodzenosti“ (2 Pt 1, 4). Eucharistia sa tak stáva stredobodom cirkevného 
života a prameňom mystickej jednoty medzi Christom a Jeho veriacimi (porov. APOSTOLA-
CHE, I. The Unification Mystery of Christ in Church The Orthodox View on the Preparation 
for Receiving of the Holy Euchar. In Liturgia Sacra 25. 2019, vol. 2, pp. 503 – 521).

38	 AMBROSE. Expositio Evangelii secundum Lucam. Brepols Publishers, 2010.
39	 AUGUSTINUS. Quaestiones Evangeliorum II, 19; Sermo 171; PL 35, 1369 – 1372.
40	 Blažený Augustín vo svojej christologicko-soteriologickej interpretácii navyše zdôrazňuje, že 

Christos ako strážca zostáva bdelý nad svojím ľudom a vedie ho k duchovnému uzdraveniu 
a spáse. Týmto spôsobom sa Samaritán ako Christos zjavuje ako aktívny Spasiteľ, ktorý sa ují-
ma ľudskej biedy a vedome sa stotožňuje s tým, kto je ochotný niesť na sebe bremeno druhého 
(LICHNER, M. – PROKS, L. Selected Aspects of the Images of God’s Mercy in the Exegesis of 
the Psalms by Augustine of Hippo. In Spirituality Studies 8-1. 2022, pp. 51 – 57).

41	 Všetky tieto interpretácie vytvárajú teologicky koherentný obraz dejín spásy. Človek, ktorý 
padol (Adam), je zachránený Christom (Samaritánom), uzdravený milosťou (olejom a vínom) 
a vložený do Cirkvi (hostinca), kde sa pripravuje na konečné zjednotenie s Bohom. Podoben-
stvo o milosrdnom Samaritánovi sa tak stáva mikrokozmosom kresťanskej soteriológie, v kto-
rom sa zrkadlí celá Božia ikonómia spásy, od pádu človeka až po jeho obnovu v Christovi (WE-
LCH, J. W. The Good Samaritan: Forgotten Symbols. [online]. 2007 [cit. 2025-08-23]. Dostupné 
na internete:

	 https://www.churchofjesuschrist.org/study/ensign/2007/02/the-good-samaritan-forgot-
ten-symbols?lang=eng).

42	 V podobenstve o milosrdnom Samaritánovi (Lk 10, 25-37) sa prostredníctvom obrazu cesty 
človeka zostupujúceho z Jeruzalema do Jericha zjavuje duchovná skutočnosť spásy. Tento dej, 
na prvý pohľad pochádzajúci zo sveta každodennej skúsenosti, je nositeľom symbolickej di-
menzie, v ktorej jednotlivé prvky narácie nadobúdajú teologicko-soteriologický význam. Jeru-
zalem sa chápe ako obraz nebeského mesta pokoja, kým zlodeji predstavujú pôsobenie diabla 
a jeho anjelov. Takto rozvinutý hermeneutický prístup odhaľuje, že Christova parabolická reč 
využíva pozemské skutočnosti ako prostriedok sprostredkovania transcendentných právd. Po-
dobenstvo sa tak stáva súčasťou božskej pedagogiky, v ktorej sa naratívna forma a duchovné 
posolstvo spájajú do jednotného modelu katecheticko-soteriologického pôsobenia (Tamže).



179

Podobenstvá Isusa Christa v teologickej a terapeutickej interpretácii  
raných cirkevných otcov

väzuje aj podobenstvo o márnotratnom synovi, ktoré rozvíja tému Božieho od-
pustenia a milosrdenstva.

Podobenstvo o  márnotratnom synovi predstavuje teologickú paradigmu 
hriechu, pokánia, milosti a  spásy. Stalo sa vzorom duchovného života veriace-
ho človeka. Príbeh opisuje mladšieho syna, ktorý si vyžiada od otca svoj podiel 
majetku a  odchádza žiť nezávislý život. Po krátkom čase však všetko premár-
ni a zostáva v biede a duchovnej prázdnote. V najväčšej núdzi si uvedomí svoje 
pochybenie, činí vnútorné pokánie a rozhodne sa vrátiť domov, pripravený pri-
jať dôsledky vlastných činov. Otec ho však prijíma s otvorenou náručou, láskou 
a odpustením. Podobenstvo sa tak stáva výrazným obrazom Božej milosti a bez-
podmienečného prijatia. Toto podobenstvo zároveň odhaľuje tvrdosť ľudského 
srdca, ktoré sa môže vzdialiť od Boha, ale aj nádej na zmierenie a obnovu vzťahu 
s Ním. V duchovnom zmysle predstavuje cestu od pádu k pokániu, od odlúče-
nia k znovuzjednoteniu a od smrti k životu. Vďaka tomu sa stáva všeobecným 
príbehom ľudskej existencie. Vyjadruje Božiu ochotu prijať každého hriešnika 
a obnoviť v ňom stratenú dôstojnosť Božieho dieťaťa.43 

Blažený Augustín nachádza v  tomto podobenstve obraz každého človeka, 
ktorý sa vzdiali od Boha a prostredníctvom pokánia sa opäť vracia k prameňu 
života. Mladší syn podľa Augustína symbolizuje hriešnika, ktorý hľadá naplnenie 
mimo Boha, no nakoniec zakúsi prázdnotu života bez Stvoriteľa a  túži po ná-
vrate. Otec predstavuje Boha plného milosrdenstva, ktorý s nekonečnou láskou 
prijíma pokorujúceho sa človeka. Augustín zdôrazňuje, že hriech môže byť para-
doxne cestou k spáse, pretože človek prostredníctvom vlastného pádu spoznáva 
hĺbku Božej milosti. Spása je tak chápaná predovšetkým ako Božia iniciatíva, na 
ktorú človek odpovedá návratom a pokorou.44 

Podobný dôraz na Božie milosrdenstvo nachádzame aj u svätého Cyrila Ale-
xandrijského, ktorý v Homílii 107 vidí v mladšom synovi hriešnika uvedomujú-
ceho si svoju biedu a pomocou pokánia vracajúceho sa k Bohu. Osobitný dôraz 
kladie sv. Cyril na postavu staršieho syna. Ten symbolizuje farizejov a zákonní-
kov, ktorí kvôli pýche odmietajú prijať obrátených hriešnikov. Jeho výklad rozši-
ruje chápanie podobenstva o spoločenský a ekleziologický rozmer: ukazuje Boha, 
ktorý s radosťou prijíma návrat každého človeka, a súčasne vyzýva veriacich, aby 
nezatvrdili srdcia voči obráteným. Svätý Ján Zlatoústy vo svojich homíliách zdô-
razňuje, že márnotratný syn predstavuje pokrsteného veriaceho, ktorý po prijatí 
sviatosti duchovného znovuzrodenia upadne do hriechu. V duchovnej biede však 
nanovo spoznáva hodnotu Božích darov a potrebu pokánia. V tejto perspektíve 
je podobenstvo výzvou k obnoveniu nádeje a odmietnutiu duchovného zúfalstva, 
ktoré sv. Ján nazýva jednou z najväčších prekážok k uzdraveniu duše.45 

43	 BATUGAL, M. L. C. Coming Home: The Spiritual Journey of the Prodigal Son. In European 
Journal ofTheology and Philosophy. ISSN 2736-55142021, vol. 1, no. 4, pp. 31 – 33.

44	 POORTHUIS, M. The Parable of the Prodigal Son and Jewish-Christian Relations: Brothers in 
the Mirror. In Jerusalam and Eretz Israel. A Journal for Land of Israel Studies and Archaeology. 
ISSN 2706-610X, 2020, vol. 12-13, no. 16, pp. 115 – 130.

45	 CYRIL OF ALEXANDRIA. Commentary on Luke. Sermons 107; CHRYSOSTOM, JOHN. All 
Commentaries on Luke 15:17.



180

Maroš ŠIP – Bohuslav KUZYŠIN – Štefan PRUŽINSKÝ

V patristickej exegéze sa preto podobenstvo o márnotratnom synovi46 chápe 
ako obraz Božej lásky voči celému ľudstvu. Starší syn symbolizuje Izrael a mlad-
ší pohanské národy. Podobenstvo zdôrazňuje slobodnú vôľu človeka a trpezlivú 
Božiu lásku, ktorá čaká na návrat hriešnika. Liturgické symboly ako krst, myro-
pomazanie a Eucharistia pôsobia ako znamenia duchovnej obnovy a návratu do 
spoločenstva Cirkvi. Postava zabitého teľaťa predstavuje Christa, Baránka Božie-
ho, ktorý svojou obetou zmazáva hriech sveta a otvára cestu k úplnej obnove člo-
veka. Pád človeka tu nie je chápaný ako koniec, ale ako začiatok cesty späť k Bohu, 
pričom najväčšou prekážkou obrátenia nie je samotný hriech, ale strata nádeje.

Ako vyplýva z analýzy diel raných cirkevných otcov, podobenstvá predstavo-
vali účinný teologický nástroj na vyjadrenie základných právd o Božom milosr-
denstve, slobodnej vôli človeka a procese spásy. Ich interpretácie zdôrazňujú vý-
znam pokánia, duchovnej obnovy a návratu hriešnika do spoločenstva s Bohom. 
Patristická tradícia ukazuje, že správne pochopenie podobenstiev predpokladalo 
nielen intelektuálny výklad, ale aj vnútorné otvorenie sa milosti. V tejto perspek-
tíve podobenstvá nie sú len ilustráciou christologických a antropologických prá-
vd, ale aj aktívnym prostriedkom liečenia duše.

Duchovná dynamika podobenstiev nadobúda osobitný význam v soteriológii 
ranej Cirkvi, keďže ukazujú Christa ako Lekára duší, ktorý uzdravuje človeka 
zraneného hriechom. Uzdravenie, ktoré sa v nich zjavuje, má osobný aj komu-
nitný rozmer. Človek je navracaný nielen k Bohu, ale aj k plnému začleneniu do 
cirkevného spoločenstva. Patristická exegéza tým prepája teológiu a duchovnú 
prax a dovoľuje čitateľovi zakúsiť podobenstvá ako miesto duchovnej premeny.

Z  tohto dôvodu sa patristická tradícia stala základom pre ďalšie rozpraco-
vanie terapeutickej funkcie podobenstiev Christa. Tie sa v ranej Cirkvi chápali 
ako nástroj Božej milosti, prostredníctvom ktorého Christos vedie človeka k du-
chovnému uzdraveniu a obnoveniu jeho vnútornej integrity. Na túto hermene-
uticko-terapeutickú líniu nadväzuje nasledujúca kapitola, venovaná duchovnej 
a uzdravujúcej funkcii podobenstiev v kontexte ranokresťanskej duchovnej pra-
xe.

Terapeutická funkcia podobenstiev
V dejinách ľudstva človek opakovane čelil psychickým, spoločenským a exis-

tenciálnym výzvam. Religiozita a  spiritualita sa pritom ukázali ako významné 
faktory v procese zachovávania duševnej rovnováhy a odolnosti voči utrpeniu. 
Cirkevné bohoslužby a náboženské aktivity nadobúdali liturgicko-sakrálnu a du-
chovno-terapeutickú funkciu. Umožňovali jednotlivcom nachádzať vnútorný 
pokoj, emocionálnu stabilitu a  zmysluplný rámec pre interpretáciu životných 
udalostí. Duchovné praktiky, ako modlitba, spoveď a spoločné rituály, spolu s ko-
munitnou oporou a náboženským učením, prispievali k posilneniu existenciál-

46	 KRITZINGER, J. P. „The Interpretation of the Parable of the Prodigal Son by Two Latin Patris-
tic Authors, St Jerome and St Peter Chrysologus.“ In Bogoslovni vestnik. 2021, vol. 81, no. 2, pp. 
299 – 308; DERRETT, J. D. M. The Parable of the Prodigal Son: Patristic Allegories and Jewish 
Midrashim. In DERRETT, J. D. M. Prodigality, Liberality and Meanness: The Parable of the 
Prodigal Son and Its Influence. London – New York: T&T Clark, 1999, s. 55 – 92. ISBN 978-0-
567-28666-6. 



181

Podobenstvá Isusa Christa v teologickej a terapeutickej interpretácii  
raných cirkevných otcov

nej istoty a k spracovávaniu osobných kríz.47 V ranokresťanskom myslení podo-
benstvá Christa boli chápané aj ako prostriedky duchovnej terapie a vnútorného 
uzdravenia. Ich naratívna a obrazová forma aktivizovala predstavivosť posluchá-
ča a podnecovala sebareflexiu, ktorá mohla viesť k duchovnej premene.48 V kon-
texte ranej Cirkvi pôsobili podobenstvá ako prorocké výzvy smerujúce k prehĺ-
beniu morálneho a duchovného života, k  reforme myslenia a  správania, a  tým 
k obnoveniu človeka.49 Z teologického hľadiska ich účel presahoval informačnú 
rovinu. Formovali vnútorný život a osobný rast veriaceho.50 

Klement Alexandrijský vo svojom diele Stromateis zdôraznil terapeutickú 
funkciu podobenstiev. Chápal ich ako prostriedky určené na duchovné liečenie 
človeka a jeho návrat k Bohu. Podobenstvá podľa neho nepredstavujú iba obraz-
né rozprávania s poučným posolstvom, ale aj živé nástroje duchovnej premeny. 
Vedú poslucháča od doslovného významu k hlbšiemu obsahu, ktorý je schopný 
prinášať vnútornú transformáciu.51 Tento proces zahŕňa duchovné úsilie a očistu 
rozumu, prostredníctvom ktorej dochádza k uzdraveniu rán spôsobených hrie-
chom. Gregor Nysský výrazne rozvinul duchovnú interpretáciu Písma, v ktorej 
biblické texty, vrátane podobenstiev, fungujú ako nástroje duchovného obratu 
a duchovného rastu.52 V tomto kontexte podobenstvá vzbudzujú vnútorné hľada-
nie pravdy a očistenie duše. Ich hlbší význam je prístupný tým, ktorí sú duchovne 
otvorení a usilujú sa o poznanie Boha.53 Biblické texty tak nevystupujú ako static-
ké literárne útvary, ale ako prostriedky duchovnej transformácie, ktoré smerujú 
k obnove človeka.

Motív uzdravenia a  medicínske metafory sú prítomné vo väčšine apoštol-
ských a  patristických textov, kde je Christos zobrazovaný ako Lekár uzdravu-
júci chorých a hriešnikov. Tento obraz sa ďalej rozvíja v morálno-teologických 
koncepciách cirkevných otcov a stáva sa kľúčovým prvkom kresťanskej duchov-
nej antropológie. V  dielach autorov ako sv. Ignác Antiochijský, sv. Justín Filo-
zof či sv. Irenej Lyonský nachádzame mnohé pasáže, ktoré Christovi, Eucharis-
tii, pokániu a kňazstvu pripisujú duchovnú liečivú moc. Cirkev je chápaná ako 
Christovo telo, ktoré sprostredkúva uzdravenie duše prostredníctvom sviatostí 

47	 NISTOR, P. The Christian Spiritual Perspective of Healing in the Psychological Therapeutic 
Process. In Logos Universality Mentality Education Novelty: Social Sciences. ISSN 2458-1054, 
2022, vol. 11, no. 2, pp. 74 – 81.

48	 DODD, C. H. The Parables of the Kingdom. Revised edition. London: Collins, 1961. ISBN 978-
0023304606; LEVINE, A.-J. Short Stories by Jesus: The Enigmatic Parables of a Controversial 
Rabbi. New York: HarperOne, 2014.

49	 SNODGRASS, K. Stories with Intent: A Comprehensive Guide to the Parables of Jesus. 2nd ed. 
Grand Rapids: Eerdmans, 2018. 912 p; LINNEMANN, E. Parables of Jesus: Introduction and 
Exposition. London: SPCK, 1975. 236 p.

50	 HARDIN, L. T. “So That They Might Turn”: The Possibility of Repentance in Jesus’ Parables. In 
Religions. 2024, vol. 15, no. 1424, pp. 1 – 11.

51	 VENNERSTROM, C. To Those Who Have Ears to Hear: Clement of Alexandria on the Pa-
rables of Jesus. In Open Theology. 2021, vol. 7, no. 1, pp. 354 – 367.

52	 PELIKAN, J. The Christian Tradition: A History of the Development of Doctrine. Chicago – 
London: University of Chicago Press, 1971. 428 p.

53	 MCGUCKIN, J. A. The Westminster Handbook to Origen. Presbyterian Publishing Corpora-
tion, 2004. 228 p. ISBN 978-0-6642-2472-1. 



182

Maroš ŠIP – Bohuslav KUZYŠIN – Štefan PRUŽINSKÝ

a zachováva jednotu a duchovné zdravie spoločenstva. Tento koncept nachádza 
ďalšie prehĺbenie najmä v teológii kapadóckych otcov, predovšetkým u svätého 
Gregora Nysského. Medicínska metafora uňho nadobúda charakter reálnej du-
chovnej analógie. Choroby duše nie sú iba obrazom, ale reálnou účasťou človeka 
na utrpení padlej ľudskej prirodzenosti. Svätý Gregor integruje vtedajšie lekárske 
poznatky do kresťanskej syntézy a vytvára model, v ktorom duchovné liečenie 
reaguje na konkrétne stavy duše.54 Podobenstvá a metafory teda neplnia len ilu-
stračnú funkciu, ale pôsobia terapeuticky tým, že zasahujú podstatu ľudskej duše 
a napomáhajú jej duchovnej obnove.

Cirkevní otcovia často označovali Boha za Najvyššieho Uzdravovateľa, čo je 
motív hlboko zakorenený už v  starozákonnej tradícii. Na túto líniu nadväzuje 
blažený Augustín. Rozvíja teologickú analógiu medzi Božím Slovom a  liekom, 
ktorý sa prispôsobuje duchovným potrebám človeka. Christos je v tejto perspek-
tíve nielen lekár, ale aj samotný liek, prostredníctvom ktorého sa človeku vracia 
duchovné zdravie. Celý Christos ako pravý Boh i pravý človek sa prezentuje ako 
ten, kto uzdravuje človeka v jeho celistvosti, v tele aj v duši.

Ľudstvo je poznačené rôznymi telesnými i  duchovnými chorobami. Každý 
človek je od svojho narodenia zasiahnutý ranou prarodičovského hriechu. Preto 
blažený Augustín s dôrazom konštatuje: „Sme chorí.“ Christos ako vtelená Božia 
Múdrosť prijíma ľudskú prirodzenosť, aby mohol uzdravovať človeka podľa jeho 
konkrétneho stavu. Pýchu lieči pokorou a rany hriechu uzdravuje osobným pô-
sobením v dejinách spásy. V chápaní blaženého Augustína má Christovo spáso-
nosné pôsobenie osobný a individuálny rozmer. Božie Slovo ako liek spásy pôsobí 
dynamicky, priamo a prispôsobuje sa duchovnému stavu každého človeka. Lebo 
Christos ako všeobecný Lekár prišiel uzdraviť všetkých, veriacich i neveriacich, 
spravodlivých aj hriešnikov.55 

V tomto kontexte podobenstvá nadobúdajú významnú úlohu v procese du-
chovnej transformácie. Prostredníctvom nich sa odhaľuje uzdravujúca moc 
Christa ako Lekára duší. Podobenstvá umožňujú jednotlivcom reflektovať svoj 
život vo svetle Božej milosti, čo vedie k vnútornej premene, pokániu a duchov-
nému uzdraveniu. Ich účinnosť nevychádza iba z obsahovej roviny, ale aj zo sku-
točnosti, že sú späté s bezprostredným svedectvom o Christovej službe a prítom-
nosti v  Cirkvi. Preto ranokresťanská komunita vnímala podobenstvá ako živé 
prostriedky duchovnej terapie, ktoré mali transformačný vplyv na jednotlivcov 
i celé spoločenstvo.

Už v 3. storočí Origenes zdôrazňoval, že Christos je Veľký Lekár, a že bisku-
pi a ďalší duchovní služobníci sú jeho spolupracovníci pri liečení duší veriacich. 
Aj svätý Gregor Nysský označoval Christa za pravého Lekára duše.56 Pre raných 

54	 GARGIULO, M. T. Diseases of the soul in the writings of Gregory of Nyssa: A metaphor or 
a true analogy? In Mirabilia Journal. ISSN 1676-5818, 2025, vol. 40, pp. 234 – 259.

55	 VASILE, A. God – Physician of Bodies and Souls. Old Testament and Patristic Perspective. 
In Romanian Orthodox Old Testament Studies. 2022, no. 2, pp. 58 – 69; KALIMBIRIRO, E. 
Augustine‘s Analogy: How to Say God. In Obsculta. 2024, vol. 17, no. 1, pp. 70 – 76.; BARAN, 
G. M. Chrystus lekarzem i lekarstwem z nieba w świetle homilii św. Augustyna do Ewangelii 
i Pierwszego Listu Jana Apostoła. In Vox Patrum. 2010, t. 55, s. 43 – 62.

56	 MARCINIAK, B. J. Medical metaphors in Augustine’s letters. In Vox Patrum. 2019, 71, pp. 373 



183

Podobenstvá Isusa Christa v teologickej a terapeutickej interpretácii  
raných cirkevných otcov

kresťanov bola Christova úloha liečiteľa kľúčovým znakom jeho mesiášskej iden-
tity. Božie kráľovstvo sa v jeho osobe a službe prejavovalo ako moc prinášajúca 
uzdravenie. Toto uzdravovanie nebolo redukované na fyzické zázraky, ale bolo 
znakom duchovnej obnovy a prieniku Božej lásky do sveta. Viera v Christa ako 
liečiteľa bola nevyhnutná, pretože uzdravenie si vyžadovalo dôveru v jeho moc 
obnoviť zdravie a celistvosť človeka. Raní kresťania vnímali Christove skutky ako 
prekonanie spoločenských a náboženských bariér. Christos prijíma Židov, ale aj 
pohanov, nečistých a  sociálne vylúčených, čím ukazuje, že Božie kráľovstvo je 
otvorené pre všetkých. Uzdravovanie sa tak stáva symbolom Božej milosti a na-
stolenia spravodlivosti, ktorá prináša liečbu tela aj duše. Christovo liečenie však 
zároveň vyvolávalo odpor zo strany tých, ktorí odmietali jeho poslanie a pravdu 
o Božom kráľovstve. Pre raných kresťanov bolo toto neprijatie potvrdením pra-
vosti a moci jeho služby. Celkovo sa uzdravovanie vníma nielen ako prejav súcitu, 
ale aj ako dôkaz Božej prítomnosti a víťazstva nad zlom a smrťou.57 

Na túto teologickú líniu nadväzuje svätý Ambróz, ktorý vo svojom diele Ex-
positio Evangelii secundum Lucam interpretuje podobenstvo o milosrdnom Sa-
maritánovi v ekleziologickom kontexte. Podľa neho je ranený človek vedený do 
hostinca, ktorý symbolizuje Cirkev, miesto duchovného zotavenia a uzdravenia. 
V Cirkvi človek prijíma konkrétnu pomoc sprostredkovanú sviatosťami a pasto-
račnou službou biskupov a kňazov. Cirkev tak pôsobí ako inštitucionalizovaná 
terapeutická štruktúra, prostredníctvom ktorej Christos pokračuje vo svojom 
uzdravujúcom diele cez viditeľné prostriedky milosti.

Tento vývoj systematizuje blažený Augustín vo svojom diele Quaestiones 
Evangeliorum. Alegorický výklad evanjeliových podobenstiev integruje do kom-
plexnej soteriologickej vízie dejín spásy. Christos sa v nej zjavuje ako Lekár duší, 
ktorý pôsobí nepretržite prostredníctvom Cirkvi. 

Cieľom Cirkvi je viesť človeka k Bohu prostredníctvom uzdravenia rán spô-
sobených hriechom. Pád človeka spôsobil vážne duchovné i  sociálne následky. 
Christovo vtelenie však prinieslo liečenie a obnovu pravého spoločenstva s Bo-
hom. Raní cirkevní otcovia, ako svätý Ján Zlatoústy, používali podobenstvá a ob-
razný jazyk, aby veriacich viedli k pochopeniu tejto dynamiky spásy. Podľa sväté-
ho Jána Zlatoústeho je v podobenstve o milosrdnom Samaritánovi človek zranený 
diablom. Christos vystupuje ako ten, kto prináša život svojou Krvou a Duchom 
Svätým. Cirkev sa preto prirovnáva k nemocnici, v ktorej apoštoli a kňazi pôsobia 
ako terapeuti, starajúci sa o duchovné uzdravenie veriacich. V tejto perspektíve 
Cirkev napĺňa svoju základnú úlohu. Je miestom, kde sú hriechy liečené a kde sa 
obnovuje pravé spoločenstvo človeka s Bohom.58 

– 388.
57	 CULPEPPER, R. A. Jesus as Healer in the Gospel of Matthew, Part II: Jesus as Healer in Mat-

thew 8 – 9. In In die Skriflig. 2016, vol. 50, no. 1.
58	 HIEROTHEOS VLACHOS. The Church as a Therapeutic Center: The Therapy of the Soul. [on-

line]. [cit. 2025-08-20]. Dostupné na internete: 
	 https://www.parembasis.gr/index.php/344-the-church-as-a-therapeutic-center-the-therapy-

of-the-soul?utm_source=chatgpt.com



184

Maroš ŠIP – Bohuslav KUZYŠIN – Štefan PRUŽINSKÝ

Osobitný príspevok k chápaniu Cirkvi ako priestoru duchovnej terapie pri-
náša svätý Ambróz vo svojom spise De Paenitentia.59 Odmieta predstavu Cirkvi 
ako spoločenstva výlučne morálne bezúhonných, a naopak ju opisuje ako spolo-
čenstvo zranených, krehkých a duchovne chorých, ktorí nevyhnutne potrebujú 
Christa ako Lekára duší. Hriech vníma ako duchovnú patológiu, ktorej liečenie 
si vyžaduje proces pokánia sprevádzaný slzami. Podpora celého cirkevného spo-
ločenstva má byť súčasťou tohto liečebného procesu. Ambrózovo známe vyjad-
renie, že „väčšie hriechy sa zmývajú väčším plačom“, korešponduje s dynamikou 
podobenstva o márnotratnom synovi, kde úprimná ľútosť a návrat k Otcovi otvá-
rajú cestu k odpusteniu. V tejto perspektíve Cirkev nie je primárne miestom sú-
denia, ale predovšetkým miestom duchovného uzdravenia. Má byť bezpečným 
priestorom, v ktorom sa obnovuje duchovná integrita hriešnika a kde Christos 
pôsobí prostredníctvom svojej milosti.

V duchovnej tradícii otcov vystupujú evanjeliové postavy ako apoštol Peter 
či kajúce sa ženy ako konkrétne príklady toho, že každý, kto padol, môže byť 
znovu povolaný k  svätosti. Svätý Ambróz tak ukazuje, že Cirkev existuje pre 
uzdravenie duše, ktorá je ranená hriechom a vystavená nebezpečenstvu duchov-
nej smrti.60 Tento pastoračný rozmer Ambrózovej teológie harmonicky dopĺňa 
mysticko-alegorický prístup svätého Gregora Nysského. Zatiaľ čo svätý Ambróz 
zdôrazňuje komunitný rozmer uzdravenia a potrebu pokánia ako lieku na hriech, 
Gregor sústreďuje pozornosť na vnútorný proces duchovného uzdravovania. Vo 
svojej alegorickej interpretácii podobenstva o  stratenej drachme načrtáva ces-
tu duchovnej terapie, v ktorej človek pomocou askézy a sebareflexie odstraňuje 
zatemnenie spôsobené vášňami a  morálnou nečistotou. Kľúčový výrok „Božie 
kráľovstvo je vo vás“61 svätý Gregor chápe ako potvrdenie toho, že spása a Božia 
dobrota sú imanentne prítomné v hĺbke ľudskej duše. Len sú často prekryté te-
lesnosťou, starosťami a pripútanosťou k pozemským veciam. Symbol zapálenej 
lampy predstavuje duchovné osvietenie skrze Božie Slovo, ktoré preniká do skry-
tých vrstiev vnútra človeka. Akt pozametania domu označuje proces duchovnej 
očisty. Stratená drachma tu nepredstavuje iba mincu, ale symbolizuje stratenú 
cnosť, bez ktorej duša nemôže dosiahnuť duchovné zdravie. Obnovenie celistvos-
ti duše, teda harmónie rozumu, vôle a  túžby, vedie k opätovnému zjednoteniu 
s Božím obrazom v človeku. Svätý Gregor tak ukazuje, že duchovná obnova nie 
je jednorazovým aktom, ale dynamickým procesom, ktorý zahŕňa úsilie, očistu 
aj radosť z nájdenia stratenej identity v Bohu. Podobenstvo o stratenej drachme 
tak získava terapeutickú hĺbku a poukazuje na to, že uzdravenie duše je cestou 
premeny a návratu k pôvodnej dôstojnosti človeka.62 

Oba prístupy, Ambrózova pastoračná a Gregorova kontemplatívna vízia, sa 
vzájomne dopĺňajú. Spoločne ukazujú, že podobenstvá sú účinné nástroje du-

59	 AMBROSE of Milan. De Paenitentia (PAEN). Österreichische Akademie der Wissenschaften. 
1955, pp. 119 – 206.

60	 ŠTAUBEROVÁ, K. Fleat pro te mater ecclesia: Images of the Church in Ambrose‘s Treatise De 
Paenitentia. In Theologica. 2022, vol. 12, no. 1, pp. 63 – 81.

61	 Lk 17,21.
62	 NYSSENUS, GREGORIUS. De virginitate. Ex officina C. Plantini, 1574. 184 s.



185

Podobenstvá Isusa Christa v teologickej a terapeutickej interpretácii  
raných cirkevných otcov

chovnej terapie, ktoré Cirkev ponúka človeku na jeho ceste uzdravenia a vnútor-
nej premeny.

Záver
Patristická tradícia potvrdzuje, že podobenstvá Isusa Christa neboli iba di-

daktickými rozprávaniami, ale účinnými nástrojmi duchovnej terapie, keďže v ich 
jadre stojí Isus Christos ako Lekár duší, ktorý uzdravuje rany hriechu a obnovu-
je zranenú Adamovu prirodzenosť, ako o tom hovoria Tertulián, svätý Ambróz 
a blažený Augustín. Klement Alexandrijský a Origenes zdôrazňujú, že parabo-
lický príbeh vedie od doslovného k mystagogickému zmyslu a formuje vnútorné 
dispozície prijímateľa na prijatie Božej milosti. Svätý Gregor Nysský a svätý Ján 
Zlatoústy poukazujú na to, že proces uzdravenia má osobný aj ekleziálny rozmer, 
keďže Cirkev je chápaná ako miesto, v ktorom Isus Christos pokračuje vo svojom 
liečebnom diele prostredníctvom sviatostí a pokánia.63 Analýza dvoch kľúčových 
podobenstiev, podobenstva o milosrdnom Samaritánovi a podobenstva o már-
notratnom synovi, ukazuje, že raní cirkevní otcovia v nich rozpoznávali syntézu 
celého soteriologického plánu. Christos zostupuje k zranenému človeku, lieči ho 
svojou milosťou a navracia do spoločenstva veriacich.

Štúdia prináša určitú reflexiu na patristickú exegézu tým, že zdôrazňuje teo-
logicko-terapeutickú dimenziu podobenstiev ako nástrojov duchovného uzdra-
venia. Ukazuje, že raní cirkevní otcovia chápali podobenstvá nielen ako kate-
chetické texty, ale aj ako prostriedky účinnej milosti. Týmto spojením teológie, 
exegézy a duchovnej praxe príspevok rozširuje chápanie patristickej soteriológie 
o jej antropologický a pastoračný rozmer.

Táto hermeneutika vytvára syntézu exegézy, spirituality a pastorácie v per-
spektíve duchovného uzdravenia človeka. Uvedený obraz zostáva aktuálny aj 
v súčasnosti, pretože poukazuje na to, že slovo podobenstva pôsobí ako liek, kto-
rý prijatý vo viere navracia človeka k plnosti života v Christovi.

63	 GRUDMANN, CH, H. Christ as Physician: The ancient Christus medicus trope and Christian 
medical missions as imitation of Christ. In Christian Journal for Global Health. 2018, vol. 5, no. 
3, pp. 3 – 11. 



186

ČESKÁ CESTA – OBCHODNÁ SPOJNICA ČIECH, MORAVY 
A SLOVENSKA A JEJ ODRAZ VO FOLKLÓRE A ŽIVOTE 
OBYVATEĽOV ZÁPADNÉHO SLOVENSKA A MORAVY1

Tomáš TANDLICH – Katarína SLOBODOVÁ NOVÁKOVÁ

The Czech Route – a commercial link between Bohemia, Moravia and Slovakia and its 
reflection in the folklore and life of the inhabitants of Western Slovakia and Moravia
The Czech Route (Via Bohemica) was a significant trade route and artery connecting Hun-
gary and Bohemia, that is, Prague with Buda, especially in the Middle Ages. In times of 
peace, it served for intercity and interstate communication and trade, and in times of war, 
it was used for military campaigns. It reached its greatest importance in the 14th and 15th 
centuries. Hungarian kings built a network of guard castles to protect it; along this route, 
it was forbidden to arbitrarily collect customs or tolls, and merchants and trade caravans 
were guaranteed free and safe passage through the guards. In the small towns and villages 
of the Little Carpathians, memories of the Czech Route, the people on it, and the stories as-
sociated with it have been preserved in many folkloric genres. Songs, legends, poems, or fairy 
tales with the theme of the Czech Route, as well as local names, nicknames of villages, and 
their inhabitants, remain to this day in the latent repertoire of many affected communities. 
In their contribution, the authors therefore present not only the historical contexts of this 
significant trade artery but also its reflection in the folklore of the Little Carpathian region, 
primarily using the method of historical anthropology and folklore studies. 
Keywords: Czech route, trade route, historical anthropology, historical roads, song reper-
toire.

Úvod
Česká cesta predstavovala významnú obchodnú spojnicu medzi územím 

Moravy a juhozápadného Slovenska v období vrcholného stredoveku. Prechádzala 
dnešným regiónom Záhoria a moravským Slováckom. Česká cesta predstavovala 
nielen obchodnú spojnicu medzi juhozápadným Slovenskom a  juhovýchodnou 
Moravou, ale bola aj sústavou hradov, miest, dedín v stredoveku spojených spo-
ločnými osudmi pohnutej a bohatej spoločnej histórie krajín strednej Európy. 

Česká cesta predstavovala v skutočnosti len kratší úsek európskej diaľkovej 
cesty – magistrály, vedúcej z  brehov Bosporu cez Budín, Ostrihom, Trnavu, 
Brno, Prahu do Porýnia a ďalej až k brehom Atlantického oceánu. Jej úsek medzi 
Budínom a Prahou nazývali už súčasníci názvom Česká cesta, teda Via Bohemi-
ca. Benefity tejto cesty využívali nielen obchodníci a kupci, ktorí po nej prechá-
dzali, ale i obyvatelia žijúci pozdĺž nej. 

Záhorie sa stalo v  priebehu 11. storočia ochranným hraničným pásmom 
Uhorského kráľovstva. Toto územie sa nazývalo konfínium, bolo široké 40 – 60 
km. Tvorili ho husté lesy s umelými zásekmi na prístupných miestach. Dosídlené 

1	 Štúdia vznikla v  rámci projektu VEGA 1/0280/23 a  projektu Plánu obnovy a  odolnosti č. 
09101-03-V04-00003.

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 1



187

Česká cesta – obchodná spojnica Čiech, Moravy a Slovenska a jej odraz vo folklóre  
a živote obyvateľov západného Slovenska a Moravy

sem boli etniká, ktoré neboli slovanského pôvodu, najmä Sikuli a Plavci.2 Na juh 
a juhozápad od neskoršej Senice bola vytvorená sieť strážnych hradov a pevností. 
Pod Jablonicou (dnešná obec Cerová) vyrástol hrad Korlátka (maď. prekážka, zá-
brana), južnejšie od neho pri vrchu Záruby nad obcou Buková vznikol hrad Ostrý 
Kameň (Ostriež). Plavecký hrad s posádkou Plavcov (Polovcov) vznikol smerom 
na juhozápad. Názov obce Sekule dodnes pripomína ďalší kmeň Sikulov. Vznikli 
tu postupne tri komitáty: Holíčsky, Šaštínsky a Stupavský v priebehu 12. storočia. 

Okolie Senice patrilo do Holíčskeho komitátu. Šaštínsky komitát a časť Ho-
líčskeho sa stali súčasťou Nitrianskej stolice v priebehu 13. storočia.3 Sikuli boli 
strážcami priesmyku pri obci Buková (Biksárd), ktorý chránili aj hrady Korlát-
ka, Ostrý Kameň a Plavecký hrad. Samotný priesmyk má západnú kaňonovitú 
časť medzi Bukovou a Prievalmi a východnú kaňonovitú časť medzi Trstínom 
a Bukovou. Obranu priesmyku tvorili obce Buková a Prievaly, pretože Trstín leží 
ďaleko od vchodu do priesmyku.4 Hrad Ostrý Kameň kontroloval vzhľadom na 
svoju polohu dva najdôležitejšie úseky Českej cesty s hlavnými strážnymi a pozo-
rovacími stanicami. Dôležitý je aj hrad Korlátka, z ktorého je vidieť až k Senici, 
odkiaľ Česká cesta vychádzala smerom na Jablonicu a  odtiaľ smerovala k  Ce-
rovej. Súčasťou panstva hradu Korlátka boli v roku 1445 obce Trstín, Prievaly, 
Jablonica a Cerová-Lieskové.5 Na oboch vstupoch do Malých Karpát stáli mýtne 
stanice, ovládané pomocou vysunutých stráží. Význam cesty zvýšil kráľ tým, že 
obchodníkom, ktorí po tejto ceste rozvážali tovar, udelil osobité výsady.6 Tra-
sa prechádzala z Jablonice cez náročný horský priesmyk – Bielu horu, v Malých 
Karpatoch, cez obec Buková (Biksárd) do Trstína (Nádaš).

Bola to zle prístupná oblasť medzi Skalicou a  Stupavou, ktorú na západe 
ohraničovala rieka Morava, na severozápade hrebeň Bielych Karpát a na výcho-
de Malé Karpaty. Rieky Myjava a  Rudava tvorili rozsiahle močiare vo svojom 
2	 Sikuli, maď. Székélyek, rum. sicui, etnická skupina hungarizovaných kmeňov turkického 

pôvodu, žijúca najmä v Rumunsku, tzv. Sikulskej oblasti. Na prechode významnej trasy pre-
chádzajúcej cez Malé Karpaty tzv. Českej cesty sa spomínajú Sikuli (terra Siculorum) niekde 
v lesoch pri obci Boleráz. Názov ich sídliska sa síce presnejšie neuvádza, ale viacerí historici 
ho stotožňujú s obcou Trstín (Nádas) ležiacou priamo pri vchode do karpatského priesmyku, 
no podľa názoru M. Mareka ide skôr o obec Lošonec. Dnešný názov obce je pomaďarčenou 
formou pôvodného Lučinec, v starej slovenčine lučištník, lukostrelec. Presne takto sa kedysi 
volala aj zaniknutá obec v chotári dnešných Dobovian na Považí, a kde sa vyslovene spomína 
jedna sikulská rodina. Dubovany ležia neďaleko dediny Pečeňady, kde zasa strážili túto pohra-
ničnú oblasť tureckí Pečenehovia. Práve z týchto osád na Záhorí a Považí pochádzalo Sikuli 
spolu s Pečenehmi boli predovšetkým nasadzovaní pri vojnových konfliktoch uhorského kráľa 
s českým kniežaťom odohrávajúcich sa v tomto pohraničnom priestore. Napr. český Kozmas 
spomína smutný osud oddielov uhorských prieskumníkov (lat.exploratores), ktorým Česi po-
stupne odrezali uši a nosy a poslali ich tak naspäť domov k uhorskému kráľovi. Pozri bližšie: 
MAREK, M. Národnosti Uhorska. Trnava: Filozofická fakulta Trnavskej univerzity v Trnave, 
2011, s. 154 a  n. Dostupné na: https://ff.truni.sk/sites/default/files/publikacie/marek_skrip-
tum.pdf 

3	 LEHOTSKÁ, D. Staršie dejiny Senice. In BENŽA, Mojmír a kol. Senica. Dejiny mesta. Senica: 
Mestský úrad v Senici,1996, s. 24.

4	 JANŠÁK, Š. Brány do dávnoveku. Bratislava: Tatran, 1986, s. 63 – 64. 
5	 JANŠÁK, Š. Brány, s. 59 – 60.
6	 SLÁMKA, M. Kamenní strážcovia: Príbehy a povesti zrúcaním slovenských hradov. Bratislava: 

Slovenský skauting, 2004. Cit. podľa: LETAVAJOVÁ, S. a kol. Buková. Vlastivedná monografia 
obce. Buková 2010, s.  45.



188

Tomáš TANDLICH – Katarína SLOBODOVÁ NOVÁKOVÁ

povodí. Uhorskí králi sem tiež umiestnili strážcov z kmeňov Polovcov (Plavci) 
a Sikulov na čiare Stupava – Šaštín. Dokazuje to aj súpis vyberačov pápežských 
desiatkov z rokov 1332 – 1337, ktorý neobsahuje ani jednu farnosť na úseku De-
vínska Nová Ves – ústie Myjavy do Moravy po Jablonicu. 

Uhorské vojská sa presúvali počas vojen s českými kráľmi Přemyslom Ota-
karom I. a II. cez Stupavu na Moravské pole, ale dostali sa len po prechod cez 
Moravu pri dnešnej Záhorskej Vsi. Rozsiahly močiar v úseku Hodonín – Kúty 
– Záhorská Ves znemožňoval prechod zo západného brehu rieky Morava na vý-
chodný a rovnako aj močiar rieky Myjava od Jablonice po Kúty bránil prechodu 
na vyššie položenú pieskovú planinu Búrskeho lesa. Z uvedených dôvodov jedi-
nou schodnou obchodnou cestou spájajúcou Moravu s dnešným juhozápadným 
Slovenskom do 14. storočia bola Česká cesta, ktorá viedla cez Holíč, Šaštín, Seni-
cu, Jablonicu, Cerovú – Lieskové, Prievaly (Šarndorf ), Bukovú (Biksárd), Trstín 
(Nádaš) do Trnavy a ďalej cez Šintavu, Nyárhíd (pri Nových Zámkoch), Dvory 
nad Žitavou k Ostrihomu a Budínu. Úsek Šaštín – Malacky – Bratislava bol jej 
odbočkou. Táto komunikácia bola veľmi frekventovaná, o čom svedčí aj to, že 
Prievaly (Šarndorf ) sa spomínali ako trhové mestečko s kostolom a asi aj farou 
už v roku 1143.7 Záhorie bolo neosídlené a bez komunikácií až do polovice 14. 
storočia.

Český kráľ Přemysl Otakar I. sa oženil v roku 1199 s dcérou uhorského krá-
ľa Belu III. Konštanciou (Kunhuta) kvôli urovnaniu vzájomných sporov medzi 
Uhorskom a Českým kráľovstvom. Nová česká kráľovná dostala ako veno úze-
mie medzi Malými Karpatmi a Váhom. Český kráľ jej daroval majetky Břeclav, 
Bzenec a Hodonín. Konštancia vytvorila rozsiahly majetkový komplex na mo-
ravsko-slovenskom pohraničí, ktorého jadrom bola Česká cesta. Kráľovná po-
výšila na mesto v roku 1228 osadu Hodonín a udelila výsady Bzencu a Břeclavi. 
Oživil sa obchod, pričom nastal rozvoj osady Sobota, neskoršieho mesta Trnava, 
vybudovaním hradieb a príchodom nemeckých osadníkov. Trnava sa opäť stala 
kráľovským majetkom v roku 1230.8

Rozvoj Českej cesty a jej význam
Česká cesta sa nazývala aj Veľká cesta v privilégiu od kráľa Belu IV. pre trnav-

ské klarisky ohľadom majetku v Bolerázi z roku 1256 a bola jednou z významných 
obchodných trás v stredovekom Uhorsku už začiatkom 13. storočia. Najstaršia 
písomná zmienka o  uhorskom pohraničnom cle pochádza z  roku 1217, kedy 
benátski kupci zaplatili na prechode cez hranicu poplatok vo výške hodnoty 
jednej osemdesiatiny ich tovaru. Uhorský panovník vyžadoval od cudzích kup-
cov, aby predávali svoj tovar len na vopred určených miestach a aby ho trans-
portovali len po vybraných trasách. Toto robili aj panovníci iných krajín, aby tak 
nielen získali od obchodníkov poplatky do štátnej pokladnice, ale ich aj ochrá-
nili pred podvodníkmi. Uhorský kráľ Karol Róbert z Anjou sa zišiel na rokovaní 
7	 JANŠÁK, Š. Konfínium na Záhorí a stará cesta ním vedúca z Bratislavy do Prahy. In Geogra-

fický časopis, 1960, roč. 12, č. 2, s. 87 – 89. Dostupné na: https://www.sav.sk/journals/uploads/
05041023GEOG_1960_2_Jansak.pdf 

8	 ROHÁČ, J. Stredoveká Trnava. In ŠIMONČIČ, J.(ed.). Dejiny Trnavy. Trnava: mesto Trnava, 
2010, s. 85 – 86.



189

Česká cesta – obchodná spojnica Čiech, Moravy a Slovenska a jej odraz vo folklóre  
a živote obyvateľov západného Slovenska a Moravy

s českým kráľom Jánom Luxemburským 13. februára roku 1327 vo františkán-
skom kláštore v Trnave. Rokovali o mierovej zmluve medzi českým kráľom a poľ-
ským kráľom Vladislavom Lokietkom, česko-uhorskom obrannom pakte a po-
trebe novej regulácie vzájomného obchodu.9 

Uhorsko-česká zmluva z roku 1336 stanovila, že zahraniční kupci pri vstupe 
do Uhorska zaplatili jednu osemdesiatinu hodnoty svojho tovaru v Holíči. Zmlu-
va uvádzala miesta, kde cudzinci mali na Českej ceste platiť poplatky za tovar 
podľa veľkosti povozov alebo počtu ťažných zvierat. Išlo o: Šaštín, Jablonicu, Bu-
kovú, Bíňovce, Vlčkovce, Šintavu, Nové Zámky (miestna časť Nyárhíd), Dvory 
nad Žitavou a 3 lokality na území dnešného Maďarska pred vstupom do Budína 
(medzi nimi aj Ostrihom). Budín bol cieľovou stanicou na Českej ceste. Kupci 
museli nechať skontrolovať svoj tovar okrem Holíča v Trnave a Budíne, kde platili 
tridsiatok (tridsiata časť hodnoty dovážaného tovaru). Uhorský panovník si vy-
žiadal pri stanovení miest na výber cla a tridsiatku v zmluve z roku 1336 svedec-
tvá brnenských a trnavských obchodníkov, podľa ktorých sa poplatky vyberali už 
počas vlády kráľa Belu IV., najneskôr v roku 1238, kedy panovník udelil Trnave 
privilégium o povýšení na slobodné kráľovské mesto.10

Listina Karola Róberta zo 6. januára roku 1336 stanovila na základe dohody 
z Vyšehradu systém cla a poplatkov na mýtnych staniciach na Českej ceste a opi-
suje cestu, ktorá bola vhodná aj pre ťažké vozy na prepravu tovaru. Poplatok bol 
stanovený na mýtnej stanici v Šaštíne (Saswar) a Senici (Styncha) za jeden ťažký 
voz s tovarom na jeden solidus alebo tri libry, polovicu tejto sumy platil kupec za 
voz ťahaný jedným zvieraťom. Mostná daň sa platila na mýtnej stanici v Jablonici 
(Jabluncza) pod hradom Korlátka (Kurlachow). Bola vyrubená aj daň jeden vie-
denský denár za akýkoľvek voz ťahaný volom. Poplatok jeden alebo dva viedenské 
denáre sa platil za dobytok vedený na predaj na trhu. Jeden viedenský denár sa 
platil aj za štyri ovce, kozy a prasatá. bez ohľadu na počet kolies alebo počet ťaž-
ných zvierat na všetkých mýtnych staniciach. Trasa Českej cesty sa mohla napá-
jať cez Brodské a Holíč na cestu pre hnanie stád dobytka. Kasteláni hradov Branč 
(Berench), Korlátka, Holíč (Wywar), Ostrý Kameň (Hedrich), Šintava (Semptey) 
a Beckov (Bolundoch) strážili obchodníkov a vykonávali kráľovské príkazy na za-
bezpečenie plynulosti obchodnej výmeny. Podobná listina Jána Luxemburského 
sa nezachovala. Karolova listina neuvádza žiadne lokality na českej a moravskej 
časti Českej cesty okrem mesta Brna.11

9	 ROHÁČ, J. Stredoveká Trnava, s. 104. 
10	 KAZIMÍR, Š. K obchodu Trnavy do konca 14. storočia. In ŠIMONČIČ, J.(ed.). Trnava 1988. 

Zborník materiálov z konferencie Trnava 1238 – 1988. Bratislava: Obzor, 1991, s. 37.
11	 CENDELÍN, D. Česká cesta jako součást staré dopravní sítě Slovenska – úsek Holíč-Bíňovce. 

Lokalizace historických tras v krajině a jejich relikty, komunikační souvislosti. In Studia His-
torica Nitriensia, roč. 23, č. 1, rok 2019, s. 5 – 7. DOI:10.17846/SHN.2019.23.1.3-28. Dostupné 
na: http://www.shnnitra.ff.ukf.sk/wp-content/uploads/Du%C5%A1an-Cedel%C3%ADn.pdf 

	 Originál listiny uhorského kráľa Karola Róberta zo 6. 1. 1336 je uložený v Archíve mesta Brna 
v archívnom fonde A 1/1 - Archiv města Brna – Sbírka listin, mandátů a listů, 1336-01-06, inv. 
č. 76. Latinský prepis a slovenský preklad časti listiny uhorského kráľa Karola Róberta z Anjou 
zo 6. 1. 1336 o vyznačení colných a mýtnych staníc a o bezpečnosti na obchodných cestách me-
dzi Uhorskom a Čechami a Moravou po dohode s českým kráľom Jánom Luxemburským. „...in 
primo introitu ad metas Regni Hungarie, in Alba ecclesia uel in wlgari Wywar nominata, debet 
solui octuagesima de rebus mercimonialibus. Item abinde siue in Saaswar, siue in Stynche, 



190

Tomáš TANDLICH – Katarína SLOBODOVÁ NOVÁKOVÁ

de quolibet curru mercimoniali, qui wlgariter Rudas dicitur, debet solui vnus lotto, siue tria 
pondera, Item de quolibet curru Aynczas dicto medium tributum, scilicet medius lotto, et ab 
hinc in Jabluncza circa Castrum Kurlachkw debet solui solummodo tributum pontis. Ita quod 
de quolibet equo vel Boue trahente currum vnus denarius Wyennensis. Item de pecudibus 
vendicioni exponendis, scilicet maioribus duabus, similiter vnus denarius Wyennensis, Item 
de quatuor paruis animalibus sicuti Ouibus, Capris et Porcis, similiter vnus denarius Wyen-
nensis, et non plus. Item abinde in loco Bykzaad, siue in villa Beyn debet solui tributum sicut in 
Saaswar, et in Stynche de curribus mercimonialibus tantum. Preterea a Ciuitate Tyrnauiensi 
vsque Budam in locis infrascriptis, debet exigi tributum similiter de curribus mercimonialibus 
modo supradicto, primo in Forkoshyda, preterea in Semptey, Item in villis archiepiscopi Stri-
goniensis Narhyd et Wdword vocatis, Item vltra Danubium ex ista parte, in Strigonio postea in 
villa Chabya, Item in villa sancti Jacobi, pro Castro veteris Bude, et in porta Ciuitatis Budensis 
debent tributa exigi solummodo de curribus prout superius est expressum.“ Que omnia loca 
tributorum tam Ciuibus Brunnensibus, de Regno Bohemie, quam nostris Ciuibus Tyrnauien-
sibus referentibus sciuimus esse a tempore Bele Regis instituta legittima et omnino fore iusta.“ 

	 „Na prvom vstupe na hranice Uhorského kráľovstva v Holíči, ľudovom zvanom aj Nový hrad, 
má sa platiť osemdesiatina z obchodných tovarov. Odtiaľ potom alebo v Šaštíne, alebo v Senici 
sa má platiť od každého obchodného voza, ktorý sa ľudovo nazýva rudas, jeden lót alebo tri váž-
ky. Od každého voza zvaného aynczas, polovičné mýto alebo polovičný lót. Odtiaľto v Jablonici 
v okolí hradu Korlátov Kameň má sa platiť len mostné mýto tak, že od každého koňa alebo vola 
ťahajúceho voz sa platí jeden viedenský denár. Od dobytka, ktorý má byť vystavený na predaj, 
rozumie sa od dvoch väčších, sa platí rovnako jeden viedenský denár, Od štyroch malých zvie-
rat – oviec, kôz a bravov rovnako jeden viedenský denár a nie viac. Odtiaľ ďalej v Bukovej alebo 
v Bíňovciach sa má platiť mýto ako v Šaštíne a Senici len od obchodných vozov. Okrem toho od 
mesta Trnavy až po Budín na nižšie uvedených miestach sa má vyberať mýto horeuvedeným 
spôsobom od obchodných vozov. Po prvé vo Vlčkovciach, potom v Šintave, ďalej v dedinách 
ostrihomského arcibiskupa Nyárhíd a Dvory, tiež za Dunajom z tejto strany v Ostrihome, po-
tom v dedine Čaba, potom v dedine Svätý Jakub pre starobudínsky hrad a v budínskej bráne 
majú vyberať mýto rovnako od vozov, ako bolo vyjadrené hore, s objasnením toho, že v horeu-
vedených mýtnych staniciach nesmie dôjsť k zdržiavaniu sa okrem miest, v ktorých sme zria-
dili vyberanie tridsiatkov. Všetky tieto mýtne stanice, ako vieme podľa vyjadrenia brnianskych 
mešťanov z Českého kráľovstva a našich trnavských mešťanov, boli zriadené za čias kráľa Bela 
a budú zákonné.“ 

	 Prevzaté z publikácie SEDLÁK, V.(ed.). Pramene k dejinám Slovenska a Slovákov IV. Pod vládou 
anjuovských kráľov. Bratislava: Literárne informačné centrum, 2002, s. 108 – 109. Slovenský 
preklad je aj v publikácii SEGEŠ, V.– ŠEĎOVÁ, B. (eds.). Pramene k vojenským dejinám Slo-
venska I/2. 1000 - 1387. Bratislava: Vojenský historický ústav, 2011, s. 186 – 188. Dostupné na: 
https://www.vhu.sk/data/files/317.pdf 

	 Fotografie konfirmácií listiny kráľa Karola Róberta zo dňa 6. 1. 1336 od jeho syna kráľa Ľudo-
víta I. Veľkého (5. 7. 1364, DF 267829, 26. 6. 1369, DF 267835, 21. 7. 1366, DF 267836) a jeho 
dcéry kráľovnej Márie z Anjou (26. 6. 1389, DF 267832) sú uložené vo filmotéke (DIPLOMA-
TIKAI FÉNYKÉPGYŰJTEMÉNY (U szekció)) Maďarského národného archívu – Krajinského 
archívu v Budapešti. Dostupné na: https://archives.hungaricana.hu/en/charters/search/result-
s/?list=eyJxdWVyeSI6ICIyNjc4MjkifQ https://archives.hungaricana.hu/en/charters/search/
results/?list=eyJxdWVyeSI6ICJTWk89KDI2NzgzNSkifQ https://archives.hungaricana.hu/
en/charters/search/results/?list=eyJxdWVyeSI6ICJTWk89KDI2NzgzNikifQ https://archives.
hungaricana.hu/en/charters/74206/?list=eyJxdWVyeSI6ICIyNjc4MzIgIn0 

	 Latinský prepis textu listiny je uverejnený v publikácii CHYTIL, J. (ed.). Codex diplomaticus 
et epistolaris Moraviae. Siebenten Bandes (1334 – 1349). Brno 1858, s. 76 – 77. Dostupné na: 
https://archive.org/details/codexdiplomatic09landgoog/page/n85/mode/2up 

	 Latinský prepis, slovenský, český a maďarský preklad sú uverejnené v publikácii RÁCZ, Gy. (ed.). 
Visegrád 1335. Budapest: International Visegrad Fund, State Archives of Hungary, Pázmány 
Péter Catholic University, 2009, s. 165 – 166, s. 177 – 178, s. 169 – 170 a s. 171 – 173. Dostupné na: 
https://library.hungaricana.hu/hu/view/MolDigiLib_VSK_Visegrad1335/?pg=166&layout=s 

	 https://library.hungaricana.hu/hu/view/MolDigiLib_VSK_Visegrad1335/?pg=167&layout=s 
	 https://library.hungaricana.hu/hu/view/MolDigiLib_VSK_Visegrad1335/?pg=178&layout=s 
	 https://library.hungaricana.hu/hu/view/MolDigiLib_VSK_Visegrad1335/?pg=179&layout=s 
	 h t t p s : / / l i b r a r y . h u n g a r i c a n a . h u / h u / v i e w / M o l D i g i L i b _ V S K _ V i s e -

grad1335/?pg=170&layout=s  https://library.hungaricana.hu/hu/view/MolDigiLib_VSK_Vise-



191

Česká cesta – obchodná spojnica Čiech, Moravy a Slovenska a jej odraz vo folklóre  
a živote obyvateľov západného Slovenska a Moravy

Zahraniční obchodníci, ktorí okrem uhorských používali Českú cestu, boli 
kupci z Moravy, Čiech (Praha), Švábska, Porýnia a Flámska. Pražským kupcom 
udelil Karol Róbert privilégium v roku 1336, pretože oni spolu s obchodníkmi 
z Porýnia najviac privážali svoj tovar do Uhorska po Českej ceste. Kráľ Ľudo-
vít I. Veľký udelil podobné privilégium pre porýnskych kupcov v  roku 1344. 
Obidve privilégiá konfirmovala v roku 1384 uhorská kráľovná Mária. Posledná 
štvrtina 14. storočia predstavovala pokles dovozu tovarov po Českej ceste. Kupci 
uprednostňovali pri preprave svojho tovaru najkratšiu a najlacnejšiu cestu, ktorú 
predstavovala pre textilný tovar do Uhorska rieka Dunaj. Uhorskí a českí králi 
chceli presmerovať tok tovaru mimo Viedne kvôli jej právu skladu, pričom išlo 
o politicko-obchodné rozhodnutie. Benátski obchodníci distribuovali do Uhor-
ska levantský tovar cez Viedeň ako najlacnejšiu transportnú cestu. Viedeň pred-
stavovala pre uhorských kupcov napriek uvedeným skutočnostiam najdôležitejší 
zahraničný trh. Uhorský panovník povolil viedenským kupcom obchodovať s ich 
tovarom na území svojej krajiny v roku 1346. Ľudovít Veľký dovolil v roku 1373 
obchodníkom, ktorí prepravovali svoj tovar cez Holíč, jeho voľnú prepravu cez 
Záhorie do Bratislavy. Týmto rozhodnutím panovník dosiahol zníženie objemu 
prepravovaného tovaru cez Českú cestu do Trnavy z  Čiech a  Moravy napriek 
tomu, že táto komunikácia predstavovala najprijateľnejšiu obchodnú cestu me-
dzi českými krajinami a Uhorskom. Pokles obratu na trnavskom trhu signalizo-
valo aj privilégium pre kupcov z Trnavy z roku 1387, že zahraniční obchodníci 
smeli v meste predávať súkno len vo veľkom, teda v baloch. Obmedzenie dovozu 
znamenalo aj koniec tridsiatkovej stanice pri Malženickej bráne v Trnave, ktorú 
prevádzkoval rád johanitov za tretinový podiel z tohto príjmu. Johaniti používali 
tento príjem na financovanie jej prevádzky, ako aj na chod útulku pre pútnikov 
ako charitatívnej činnosti.12 

Význam Českej cesty vzrástol po uzavretí priateľských dohôd medzi rím-
sko-nemeckým cisárom a českým kráľom Karolom IV. a uhorským kráľom Ľu-
dovítom I. Veľkým v Trnave v roku 1360.13 Uhorský kráľ Žigmund Luxemburský 
udelil mestu právo skladu v roku 1402, podľa ktorého museli všetci kupci, ktorí 
išli s tovarom do Nemecka, Rakúska, Poľska, Čiech a Moravy alebo naspäť, tento 
tovar v Trnave vyložiť a ponúknuť na predaj alebo výmenu. Trestom za poruše-
nie bola jeho konfiškácia, pričom tretinu z tohto tovaru dostalo mesto Trnava. 
Výnimku mali okrem domácich obchodníkov aj kupci z Bratislavy a Šoprone.14

grad1335/?pg=171&layout=s  https://library.hungaricana.hu/hu/view/MolDigiLib_VSK_Vise-
grad1335/?pg=172&layout=s 

	 https://library.hungaricana.hu/hu/view/MolDigiLib_VSK_Visegrad1335/?pg=173&layout=s
	 https://library.hungaricana.hu/hu/view/MolDigiLib_VSK_Visegrad1335/?pg=174&layout=s 
	 Maďarský preklad listiny je uverejnený v publikácii Pitti F. (ed.). Anjou-kori Oklevéltár XX.
	 1336. 2004: Budapest – Szeged, s. 53 – 55. Dostupné na: https://library.hungaricana.hu/hu/

view/KozMagyOkmanytarak_anjou_uj_20/?pg=54&layout=s  https://library.hungaricana.hu/
hu/view/KozMagyOkmanytarak_anjou_uj_20/?pg=55&layout=s  https://library.hungaricana.
hu/hu/view/KozMagyOkmanytarak_anjou_uj_20/?pg=56&layout=s 

12	 KAZIMÍR, Š. K obchodu, s. 40 – 41.
13	 ROHÁČ, J. Stredoveká Trnava, s. 106 – 107.
14	 ROHÁČ, J. Stredoveká Trnava, s. 112.



192

Tomáš TANDLICH – Katarína SLOBODOVÁ NOVÁKOVÁ

Stibor zo Stiboríc získal ako župan Bratislavskej stolice do vlastníctva panstvá 
Beckov, Nové Mesto nad Váhom, Modru (1388) a Čachtice (1392). Panstvo Branč 
získal vojvoda v roku 1394 spolu so Senicou. Patrilo sem aj ďalších 13 obcí: So-
botište, Koválov, Ondrejova Lehota, Čáčov, Rybky, Podbranč, Chropov, Brestové, 
Koválovec, Častkov, Myjavka a Vrbovce. V roku 1398 Žigmund potvrdil Stiborovi 
majetky: Dobrá Voda, mestečko Chtelnica, hrad Branč a oppidum Senica, hrad 
a mestečko Holíč, Skalica, Šaštín a Petrova Ves. Beckov dostal privilégium v roku 
1388 a Nové Mesto nad Váhom v roku 1392.15 Po smrti Stibora zo Stiboríc v roku 
1414 zdedil jeho panstvá jeho rovnomenný syn, ktorý pre Senicu základné body 
privilégia z  roku 1396 potvrdil, ale nasledujúci vývoj ukázal, že mestečko ako 
súčasť Uhorska musela mať spresnené niektoré jeho body. Kráľ Žigmund potvr-
dil Seničanom 24. 3. 1419 právo na dva jarmoky, a to na sviatok svätej Alžbety 
19. novembra a v najbližšiu nedeľu po sviatku Božieho tela a v dni pred alebo po 
týchto dátumoch. Zvyklosti a pravidlá pre tieto jarmoky boli prevzaté od mesta 
Skalica.16

Slobodný príchod a odchod obchodníkov bol na senických jarmokoch podľa 
vzoru susednej Skalice spolu s voľným predajom a kúpou tovaru samozrejmosťou. 
Mestská rada zodpovedala za bezpečnosť a poriadok pre cudzích kupcov počas 
konania jarmoku. Dňa 25. marca roku 1419 získali Seničania ďalšiu privilegiálnu 
listinu, ktorou ich kráľ Žigmund oslobodil od platenia mýta a tridsiatku na celom 
území Uhorska. Porušenie tejto výsady sa trestalo zabavením tovaru a majetku 
vinníka. Museli sa tým riadiť všetci mýtnici a tridsiatkové stanice v krajine. Súpis 
mýtnych staníc v Nitrianskej stolici uvádzal ich počet tridsať. Na Nový rok 1435 
vydal Žigmund Seničanom konfirmáciu trhového privilégia z roku 1419. Panov-
ník potvrdil 16. októbra roku 1435 aj privilégium z roku 1396.17 

Pankrác z Liptovského Mikuláša ako zemepán Senice mal v roku 1449 spory 
s Bratislavou. Tamojší obyvatelia zajali a uväznili senického richtára Blažka Tla-
čisveta a zobrali mu koňa, ktorého riadne kúpil v Hradišti. V jeho prospech in-
tervenoval hajtman Brančského hradu a senická mestská rada, ktorí žiadali jeho 
prepustenie kvôli jeho nevine. Bratislavská mestská rada oslobodila senického 
richtára až po týchto prosbách. Bratislava poškodzovala obchodné záujmy Senice 
aj tým, že síce poznala jej výsady v obchodnej oblasti, ale jej mýtnici žiadali od 
senických obchodníkov platenie mýta, pretože tam mala spolu s Trnavou poboč-
ku tridsiatkovej stanice.18 

Trnava sa stala jedným z  najdôležitejším oporných bodov obrany Uhorska 
proti husitom. Jej úlohou mala byť obrana malokarpatských priesmykov a v prí-
pade vniknutia husitských vojsk do krajiny narúšanie ich zásobovania a  tylu. 
Neúspešné Žigmundove výpravy proti husitom a  následné neúspešné rokova-
nia v roku 1429 v Bratislave a v marci roku 1430 pri Trnave s nimi spôsobili, že 
v dňoch 23., 25. a 28. apríla roku 1430 sa stretli v bitke pri Trnave medzi Modran-
kou a Vlčkovcami uhorské a husitské vojská. Husiti sa pôvodne chceli vrátiť na 

15	 LEHOTSKÁ, D. Staršie dejiny Senice, s. 26.
16	 LEHOTSKÁ, D. Staršie dejiny Senice, s. 28.
17	 LEHOTSKÁ, D. Staršie dejiny Senice, s. 28.
18	 LEHOTSKÁ, D. Staršie dejiny Senice, s. 30.



193

Česká cesta – obchodná spojnica Čiech, Moravy a Slovenska a jej odraz vo folklóre  
a živote obyvateľov západného Slovenska a Moravy

Moravu cez priesmyk pri obci Buková. Obidve vojská utrpeli vysoké straty. Husiti 
obsadili Trnavu ľsťou dňa 24. júna roku 1432, keď sa v prestrojení za kupcov niek-
torí z nich dostali do mesta na jarmok, v noci premohli stráže a pustili svojich do 
Trnavy. Ich veliteľom bol Blažek z Borotína. Mesto držali až do roku 1435. Husiti 
si odniesli okrem iných cenností aj zlatú bulu kráľa Belu IV. z roku 1238. Panov-
ník odškodnil v  roku 1436 mesto potvrdením povolenia na dva jarmoky – na 
sviatok svätého Jakuba (25. 7.) a na sviatok svätého Mikuláša (6. 12.), obnovením 
zákazu predaja súkna v malom pre cudzích kupcov v meste a snahou o obnovu 
mestských hradieb. Žigmundov nástupca uhorský a český kráľ Albrecht zakázal 
mýtnikom vyberať od trnavských mešťanov mýto po celej krajine.19 

Žigmund Luxemburský hľadal spojencov v  boji proti husitom v  českých 
krajinách v radoch uhorskej šľachty. Pán panstva Branč Stibor mladší zo Stiboríc 
sa osvedčil v kráľových výpravách v prvej polovici 20. rokov 15. storočia, a preto 
sa stal veliteľom obrany hraníc medzi Uhorskom a Moravou v roku 1430. Nie-
koľko vpádov (tzv. spanilé jazdy) husitských vojsk bolo reakciou na Žigmundo-
ve výpravy na Moravu a do Čiech. Husiti prekračovali hranice pri Skalici alebo 
pri Uherskom Brode smerom na Nové Mesto nad Váhom. Ďalší husitský nájazd 
smeroval vo februári roku 1428 z Uherského Brodu ku Skalici. Husitské vojsko sa 
skladalo z táboritov, sirotkov a Moravanov. Husiti mierili 12. februára roku 1428 
do Senice a odtiaľ po Českej ceste cez Jablonicu a Malé Karpaty k Modre, Pez-
inku a Bratislave. Spustošili jej predmestia a vrátili sa cez Čeklís, Senec, Trnavu 
a Nové Mesto nad Váhom do Uherského Brodu. Najúspešnejšia akcia sa podarila 
sirotkom, ktorí obsadili v lete roku 1432 okrem Trnavy aj Skalicu.20 

Obdobie bojov o uhorský trón medzi poľským kráľom Vladislavom I. Jagelov-
ským a  kráľovnou Alžbetou, matkou syna zosnulého Albrechta Habsburského 
Ladislava V. Pohrobka, v prvej polovici 40. rokov 15. storočia znamenalo pre Tr-
navu a obchod na Českej ceste úpadok. Vladislavovi stúpenci blokovali vstup na 
Českú cestu v Uhorsku pri Trnave a Skalici, aby sem neprenikli vojská z českých 
krajín na pomoc kráľovnej Alžbete. Trnava zaujímala významné miesto v západ-
nej časti Uhorska aj počas vlády kráľa Mateja Korvína. Tento panovník udelil 
mestu privilégium na dva nové jarmoky – na sviatok svätého Juraja (24. 4.) a na 
prvú pôstnu nedeľu (6. nedeľa pred Veľkou nocou) v  roku 1463. Matej Korvín 
viedol vojny s  českým kráľom Jurajom Poděbradským a  Vladislavom Jagelov-
ským. Uhorský kráľ zaútočil v roku 1468 na Kutnú Horu a český kráľ následne 
vypálil Trnavu. Matej Korvín sa nechal zvoliť v Olomouci moravskými stavmi za 
českého kráľa v roku 1469. Kráľ Matej Korvín potvrdil Seničanom Žigmundovu 
konfirmáciu Stiborovho privilégia z roku 1419 v roku 1464. Nezmenila sa suma 
ročného poplatku zemepánovi a bolo znovu schválené aj oslobodenie od mýta 
a  tridsiatku z  roku 1419.21 Vladislav II. Jagelovský schválil v  roku 1494 systém 
tridsiatkových staníc v Uhorsku. V Senici pôsobila pobočka bratislavskej tridsiat-
kovej stanice.22

19	 ROHÁČ, Š. Stredoveká Trnava, s. 117 – 122.
20	 LEHOTSKÁ, D. Staršie dejiny Senice, s. 29.
21	 LEHOTSKÁ, D. Staršie dejiny Senice, s. 30 – 31.
22	 LEHOTSKÁ, D. Staršie dejiny Senice, s. 32.



194

Tomáš TANDLICH – Katarína SLOBODOVÁ NOVÁKOVÁ

Pokoj na uhorsko-moravských hraniciach nastal až po uzavretí mierovej 
zmluvy v  roku 1478. Vláda Vladislava II. Jagelovského, ktorý sa bol českým aj 
uhorským kráľom, priniesla Trnave dôležité postavenie vo vzájomnom obchode 
s dobytkom. Panovník obnovil mestu právo skladu v roku 1508 počas svojej náv-
števy so synom Ľudovítom. Úpadok mesta priniesla morová epidémia prinesená 
českými kupcami v roku 1509, ktorá si vyžiadala mnoho obetí. 

Odraz Českej cesty vo folklóre a živote obyvateľov 
V kontextoch vyššie uvedeného, historické cesty predstavujú významné kul-

túrne a  civilizačné osi, ktoré formovali ekonomický, spoločenský aj duchovný 
vývoj strednej Európy. Česká cesta bola nielen obchodnou, ale aj kultúrnou tep-
nou, po ktorej sa šírili myšlienky, piesne, zvyky a remeselné tradície, nadväzovali 
či potvrdzovali sa vzťahy a uzatvárali partnerstvá. Už v 13. storočí bola význam-
nou obchodnou tepnou Uhorska a  Českého kráľovstva. Okrem tovaru – vína, 
soli, plátna či dobytka – sa ňou prenášali aj duchovné a kultúrne impulzy. Mestá 
ako Skalica, Holíč, Strážnice či Uherské Hradiště sa stali centrami nielen obcho-
du, ale aj kultúrnej výmeny. Spoločenské kontakty vytvárali predpoklady pre pre-
nikanie folklórnych prvkov, hudobných motívov a  jazykových prejavov naprieč 
hranicami. 

Cezhraničné prepojenia vytvárali živé prostredie výmeny kultúrnych a folklór-
nych prvkov. Ľudová kultúra, predovšetkým slovesný folklór, sa tu vyvíjala v úz-
kom kontakte, od Záhoria po južnú Moravu možno nájsť príbuzné melodické línie, 
tanečné rytmy i spoločné motívy. Prelínanie kultúr bolo prirodzeným dôsledkom 
hospodárskych i rodinných väzieb, ako aj spoločných trhov, jarmokov či pútí.23

Príkladom priestoru, v ktorom dochádzalo ku kultúrnym výmenám, boli na-
príklad hostince a mýtne stanice na obchodných cestách. Zohrávali tak dôležitú 
úlohu nielen ako miesta oddychu, ale stávali sa i významnými centrami výmeny 
informácii a kultúrneho styku. Hostince, krčmy a tzv. hospicia (lat. hospicium) 
boli zariadeniami poskytujúcimi stravu, nocľah a  prístrešie pre kupcov, vozy 
a kone. Slúžili aj ako miesta výmeny tovaru, výberu cla a mýta. Nachádzali sa na 
okrajoch obcí, pri križovatkách a na dôležitých obchodných ťahoch.24

Boli to priestory, väčšinou kombinované s  krčmou, poskytujúce stravu 
a nocľah, prístrešie pre vozy s tovarom, stajne pre kone, ochranu majetku či iné 
služby pre cestujúcich. Neskôr, keď museli kupci skladať a predávať tovar na pred-
písaných miestach, vznikal aj záväzok postarať sa o ich ubytovanie a stravovanie. 
Hostince vznikali na okraji, resp. mimo areálu osád, na dôležitých obchodných 
komunikáciách a križovatkách, na miestach, kde sa vyberalo clo a mýto.25

23	 Bližšie pozri: BENŽA, M.  Slovenské a  moravské piesne na pomedzí kultúr.  Bratisla-
va: Ústav etnológie SAV, 2004; FROLCOVÁ, V.  Folklórní tradice na Moravě.  Brno: 
Masarykova univerzita, 2005, alebo napr.: BOCÁNOVÁ, M.- KUCHER, T. Teku-
té hranice Európy: Príspevok k  zmene počítania času na Ukrajine a  jeho vplyvu 
na vnímanie hraníc východnej a  západnej Európy. DOI 10.62800/NR.2025.2.02. 
In Národopisná revue = Volkskundliche Revue = The Journal of Ethnology = Volkskundliche 
Revue. - Roč. 35, č. 2 (2025), s. 93-105.

24	 VARSÍK, B. Osídlenie západného Slovenska v stredoveku. Bratislava: SAV, 1973.
25	 Dedinská krčma z obdobia feudalizmu a kapitalizmu. (Zborník prednášok z konferencie) 

Zostavil J. Jurkovič. Bratislava 1989.



195

Česká cesta – obchodná spojnica Čiech, Moravy a Slovenska a jej odraz vo folklóre  
a živote obyvateľov západného Slovenska a Moravy

Trasa Českej cesty viedla i  cez  obec Trstín (Nádaš), kde až do roku 1785 
fungovala tzv.  tridsiatková stanica a hostinec. Stanica s hostincom slúžila ako 
odpočinkové miesto pre kupcov pred náročným horským prechodom cez Malé 
Karpaty. Miesto sa spájalo s osobitným javom – s činnosťou tzv. „prípinkárov“. 
Títo miestni gazdovia prenajímali svoje konské a volské záprahy, ktoré „pripínali“ 
k obchodníckym vozom, aby im pomohli ťahať ťažké náklady na úseku Trstín – 
Buková – Jablonica. Táto činnosť bola významným doplnkovým zdrojom obživy 
a stala sa aj témou ľudových piesní. Obyvatelia obce Trstín sú dodnes v okoli-
tých obciach označovaní prezývkou „prípinkári“ Jej význam už generácie zabudli, 
označenie však ostalo a je dodnes živé nielen v latentnej pamäti najstarších gene-
rácii, ale i u mladej generácie obyvateľov.

Ľudová pieseň si zachovala spomienku na túto prácu:26

1.	 Jaké je to švárne, keď sú volky párne, 
keď si ich šuhajko do jarma zapráhne.

2.	 Do jarma zapráhne a bičom zatočí, 
nejednej panenke srdénko poskočí.

Česká cesta sa stala v  ľudovej tvorbe  symbolom pohybu, stretnutí, 
nebezpečenstva i hrdinstva. Piesne z regiónov Záhoria, Myjavy, Kopaníc či juž-
nej Moravy zobrazujú každodenný život kupcov, vojakov, furmanov aj zbojníkov, 
ktorí po nej prechádzali. Zmienky o tom máme zachované práve v dodnes živých 
ľudových piesňach. S obchodnou cestou sa spájala aj potreba jej ochrany. V pa-
mäti obyvateľov zostali obrazy strážcov, vojakov i zbojníkov, ktorí sa pohybovali 
v  lesoch a na priesmykoch. Ich odraz nachádzame v mnohých piesňach, ktoré 
zachytávajú atmosféru neistoty, odvahy i romantizmu pohraničných ciest:27

Ukážky piesní:
Strážcovia obchodnej cesty (moravsko-slovenské pomedzie):
1.	 My sme chlapci, my vojáci, 

Bílej hory sme my strážci, 
my sme chlapci z Biksádu, 
my slúžime cisáru.

2.	 Prevedeme cez tí hory, 
postrážime kone, voly, 
a co z teho já len mám, 
to ví iba pán Boh sám.

Podobné piesne sa vyskytujú v  celom pásme medzi Záhorím, Myjavou 
a Strážnicou. Vyjadrujú skúsenosť s nebezpečím cesty, ale aj istý druh hrdosti 

26	 Zápis textu všetkých piesní rešpektuje originál, preto sa strieda pravopisná podoba so spôso-
bom zaužívaného tzv. čitateľsko-fonetického zápisu. Piesne pochádzajú z terénnych výskumov 
Pavla Nováka realizovaných v rokoch 1995 – 2015 v lokalitách Smolenice, Trstín, Buková, Prie-
valy. Archív autorky K. Slobodovej Novákovej.

27	 K významu zbojníckych piesní na moravsko-slovenskom pomedzí pozri napr. SLOBODOVÁ 
NOVÁKOVÁ, K. et. al. Fenomén mečového tanca v Európe. Kultúrno-historické kontexty = The 
Phenomenon of Sword Dancing in Europe. Cultural-historical contexts / Katarína Slobodová 
Nováková ... [et al.], 2023. - Kategória do roku 2021 ADM. DOI DOI 10.59618/NV.2023.2.05. 
In Národopisný věstník = Bulletin d Ethnologie = Bulletin d Ethnologie. Roč. 82, č. 2 (2023), s. 
67 – 89.



196

Tomáš TANDLICH – Katarína SLOBODOVÁ NOVÁKOVÁ

na túto úlohu. Iné piesne majú tragickejší tón a odrážajú nebezpečenstvá, ktoré 
cestujúcich sprevádzali: 

1.	 Hore Rozbehama cesta vybíjaná, 
aj, zabili tam kone, švárneho šuhaja.

2.	 A keď ho zabili, po ňem sa šlapali, 
košelenku tenkú na ňem roztrhali.

3.	 Košelenka tenká šitá hore krajem,
	 Ej šila ju má milá pod zelených hájem.

V piesňach sa často objavuje i postava Janka Jablonického, legendárneho zboj-
níka, ktorý sa stal symbolom odporu a slobody, no zároveň i morálneho napome-
nutia:

Variant piesne z Trstína a okolia:
1.	 Janku, Janku, Janku Jablonický, 

stavajú ti z dreva šibeničky, 
z dreva, z dreva lipového, 
nebylo ti Janku treba teho.

2.	 Janku, Janku, Janku Jablonický, 
	 veru sas dal na špatné chodníčky,
	 kradéls, zbíjals, aj raboval
	 cudzí panny Janku si miloval.
3.	 Janku, Janku, tys byl dobrý zbojník, 

poznal si na Bílú horu chodník, 
od Nádaša po Trnavu, 
sto dukátú, Janku, na tvú hlavu.

Variant piesne zdokumentovaný zberateľom ľudových piesní Jankom Bla-
hom.28

1.	 Janku, Janku, Janku Jabloňický, 
	 stavjajú ťi z dreva šibeňičky, 

z dreva, z dreva lipového, 
	 nebyuo ťi, Janku, treba teho. 
2.	 Janku, Janku, Janku Jabloňický, 
	 veru vyšeus’ na pjekné chodňíčky, 
	 kradeus’, zbíjau aj rabovau, 

cuzi pany, Janku, si milovau. 
3.	 Janku, Janku, tys’ byu dobrý zbojňík, 
	 poznau si na Bílú horu chodňík, 

od Nádaša po Trnavu, 
sto dukátú, Janku, na tvú hlavu. 

4.	 Janku, Janku, Janku Jabloňický, 
	 hajdúsi ťa naháňali dycky. 

a predsa ťa nechycili, 

28	 BLAHO, J. Záhorácke pjesničky I-VI. Bratislava 1948–1986, cit. podľa: BURLASOVÁ, S. Nara-
tívne piesne o zborníkoch. Príspevok k porovnávaciemu štúdiu. Bratislava: Ústav etnológie SAV, 
2015, s. 66 – 67.



197

Česká cesta – obchodná spojnica Čiech, Moravy a Slovenska a jej odraz vo folklóre  
a živote obyvateľov západného Slovenska a Moravy

frajírky ťa, Janku, skovávali. 
5.	 Janku, Janku, Janku Jabloňický, 
	 čekáš v chuádku, na rukách retázky 
	 a na nohách si v železách, 

už nám vicej, Janku, nezutekáš. 

O náročnosti horského prechodu cez Karpaty svedčí i pieseň Chlapci z Miku-
láša (Velká nad Veličkou a okolie):

1.	 Chlapci z Mikuláša, pod Plaveckým hradom chasa, 
chodili ste k nám cez hory, na fašánek aj na hody.

2.	 A ščúl nechodzíte, a snát sa už k nám bojíte? 
Že Karpatská horská brána pred vami je zarúbaná.

3.	 Chlapci z Mikuláša, ten kerí ma z vás poteší, 
temu já dám z dobrej vôle za klobúčik perko nové.

Tieto piesne sa zachovali najmä v  regióne Trstína, Jablonice a  na Morav-
sko-slovenskom pomedzí, kde sa ústna tradícia prenášala z generácie na gene-
ráciu.29

Dodnes veľmi populárnou je hymnická pieseň: Ked sme prechádzali z Uhér 
do Moravy, ktorá je známa po oboch stranách Malých Karpát a je súčasťou reper-
toáru desiatok folklórnych súborov a speváckych skupín.

1.	 Ked sme prechádzali z Uhér do Moravy, 
halenky nám zali, aj nás dorúbali.

2.	 Nerúbaj, nestrílaj kamaráda mého, 
neni môj kamarát, javorové drevo.

Tieto piesne ukazujú živý folklórny odraz reality na Českej ceste – spájajú 
motívy práce, nebezpečenstva, lásky i spoločenských rolí. Zachytávajú aj jazyko-
vý prechod medzi moravskými a slovenskými nárečiami.

Slovesný folklór, piesne a pamäť
Slovesný folklór je jedným z najvýznamnejších nositeľov kolektívnej pamä-

ti. Prostredníctvom piesní, príbehov, legiend a prísloví sa uchovávajú historické 
skúsenosti i emocionálne vzťahy k miestu, krajine a ľuďom. V prípade západného 
Slovenska a Moravy predstavujú tieto piesne „živý archív“ každodenného života 
pozdĺž Českej cesty – svedectvo o práci, nebezpečenstve, medziľudských vzťa-
hoch a spoločnej identite.

Piesne o  prípinkároch, vojakoch, zbojníkoch či kupcoch tvoria kontinuum 
kultúrnej pamäti, v ktorej sa prelína realita s mýtom. Ich pretrvávanie v reperto-
ári folklórnych súborov dnes potvrdzuje, že duch Via Bohemica stále žije v ko-
lektívnom vedomí obyvateľov prihraničia a zostáva symbolom historickej prepo-
jenosti slovenskej a moravskej kultúrnej krajiny.

29	 ŽILÁKOVÁ, K.  Pieseň ako prameň kolektívnej pamäti.  Nitra: UKF, 2019. O  prenose ústnej 
tradície pozri bližšie: LENOVSKÝ, L.- SLOBODOVÁ NOVÁKOVÁ, K. Culture–Religion—Eth-
nicity (Alliance of Identities in the Environment of Foreign Slovak Communities) / DOI DOI 
10.3390/rel12100883. In Religions. - ISSN 2077-1444, Roč. 12, č. 10 (2021), s. [1-13] [online]



198

Tomáš TANDLICH – Katarína SLOBODOVÁ NOVÁKOVÁ

Česká cesta – Via Bohemica nebola len obchodnou trasou, ale predovšet-
kým kultúrnym mostom. Spájala regióny, ľudí i  ich príbehy a zanechala trvalé 
stopy v materiálnej i duchovnej kultúre. Folklór, ktorý sa pri nej formoval, pred-
stavuje cenné dedičstvo, zachytávajúce nielen poetickú krásu ľudovej tvorivosti, 
ale aj historickú realitu pohybu, práce a vzťahov na starej ceste.

Záver
Česká cesta nestratila svoj dopravný význam ani v období od 16. do začiatku 

19. storočia. Príkladom tohto konštatovania je Biksárdsky priesmyk (brána), kto-
rý poskytoval po okupácii Budína (1541) a Ostrihomu (1543) prechod nielen na 
Moravu a do Čiech, ale aj do Rakúska. Príslušníci moravského rodu Žerotínovcov 
velili niekoľkým oddielom žoldnierov medzi Trnavou a Šintavou, ktoré postavi-
li a financovali moravské stavy na obranu proti osmanskému nebezpečenstvu. 
České a moravské stavy prispeli aj na stavbu protitureckej pevnosti Nové Zámky 
v 80. rokoch 16. storočia. Jedna zo šiestich bášt pevnosti sa volala Žerotínova. 
Biksárdsky priesmyk slúžil okrem obchodu aj na presun vojsk vo vojnách proti 
Turkom a počas stavovských povstaní uhorskej šľachty proti Habsburgovcom.30 
Privilégium kráľa Karola Róberta z roku 1336 predĺžili aj uhorskí králi z dynastie 
Habsburgovcov Ferdinand I. (1558), Ferdinand II. (1627) a Ferdinand III. (1649).31 
Dokument potvrdilo celkovo sedem uhorských kráľov. Poslednou bola konfirmá-
cia od cisára a kráľa Františka II. z roku 1808.32

Dnes sa Česká cesta stáva súčasťou projektov kultúrneho dedičstva a regio-
nálneho turizmu. Obce ako Trstín, Buková, Jablonica, Skalica či Strážnice nadvä-
zujú na historickú identitu prostredníctvom folklórnych festivalov, tematických 
trás a rekonštrukcií hostincov a staníc. Tradičné piesne a rozprávania o furma-
noch, prípinkároch a zbojníkoch sa opäť oživujú v repertoári folklórnych súbo-
rov, čím sa Via Bohemica stáva živým mostom medzi históriou a súčasnosťou.

Via Bohemica nie je len historickou trasou, ale živým kultúrnym symbolom 
prepojenia Slovenska a Moravy. Folklórne piesne a tradície dokladajú, že hranica 
medzi týmito regiónmi bola po stáročia priepustná – nie deliaca, ale spájajúca.

30	 JANŠÁK, Š. Brány do dávnoveku. Bratislava: Tatran, 1986, s. 71.
31	 PETROVIČ, V. Vývoj cestnej siete na Záhorí (obdobie od polovice 16. st. do konca 17. storočia). 

In Záhorie, 1994, roč. 3, č. 5, bez strán. Dostupné na:
	 https://www.zahorskemuzeum.sk/vyvoj-cestnej-siete-na-zahori-obdobie-od-pol-16-st-do 

konca 17-storocia/ 
32	 JANŠÁK, Š. Brány, s. 20.



199

POSTAVENIE A ÚLOHA ŽIEN POČAS REFORMÁCIE 
V UHORSKU1

Andrea FERENCOVÁ

Status and Role of Women during the Reformation in Hungary 
This contribution explores the role and status of women during the Reformation period in the 
Kingdom of Hungary, analyzing their social, legal, and religious position within the broader 
context of the early modern era. It begins by examining the traditional role of women as 
mothers and wives in a patriarchal society, emphasizing their limited access to education 
and public life. However, the Reformation brought certain shifts—highlighting the value of 
marriage, promoting moral equality between genders in matters of sexuality, and encour-
aging female education, particularly in religious contexts. Women could become influential 
figures within the family, church, and economic life, especially as pastors’ wives, patrons, or 
estate managers during their husbands’ absence. While the reform movements advocated 
spiritual equality, women remained excluded from church offices and public religious func-
tions. The contribution also presents specific examples of women who actively influenced the 
spread of the Reformation in Hungary.
Key words: Women, Reformation, Early modern Hunagry, The status of women, The role of 
women.

Postavenie ženy v ranom novoveku
V období raného novoveku došlo k zmene stredovekého ideálu, ktorý staval 

na piedestál ženu ako Pannu2 na ideál ženy ako Matky. Toto ponímanie zosob-
ňovalo ženu ako pokornú a poslušnú, pričom jej hlavnou úlohou bolo rodiť deti, 
najmä mužského dediča, z ktorého sa mal stať pokračovateľ rodu. Okrem toho 
sa od ženy očakávalo, že sa bude starať o  domácnosť a  deti. Dievčatá boli od 
mladosti pripravované na tento model života, pričom mnohé z nich nemali príle-
žitosť naučiť sa základné zručnosti ako písanie a čítanie. U poddaných žien bolo 
v tejto dobe raritou, ak nadobudla takéto pre nás už základné vzdelanie, avšak aj 
mnohé uhorské meštianky a šľachtičné vstúpili do manželstiev s obmedzeným 
vzdelaním, čo ich manželom umožnilo „prevychovať“ svoje manželky podľa 
vlastných predstáv a potrieb.3 

Ak chceme pochopiť život žien v ranom novoveku, musíme najskôr pochopiť 
spoločenské podmienky, v ktorých žili. Dievčatá sa vo všeobecnosti učili vyko-
1	 Príspevok bol publikovaný prostredníctvom finančných prostriedkov projektu GaPU 5/2024 

a Financované EÚ NextGenerationEU prostredníctvom Plánu obnovy a odolnosti SR v rámci 
projektu č. 09I03-03-V02-00042

2	 Stredovekí autori sa na telesnú lásku pozerali ako na nutné zlo k plodeniu detí a vyzdvihovali 
pohlavnú zdržanlivosť, u mužov celibát a u žien panenstvo a vdovstvo. KOPIČKOVÁ, B. a kol. 
Životní cykly a žena. In Žena v českých zemích od strědověku do 20. století. Milena Lenderová 
a kol. Praha: Nakladatelství lidové noviny, 2009, s. 96.

3	 LENGYELOVÁ, T. Postavenie žien v ranonovovekej spoločnosti. In Človek raného novoveku. 
Diana Duchoňová a kol. Bratislava: VEDA, 2020, s. 348 – 351.

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 1



200

Andrea FERENCOVÁ

návať bežné domáce práce, ktoré boli potrebné na starostlivosť o manžela a deti. 
V  aristokratických rodinách sa vzdelanie sústreďovalo na jemné ručné práce, 
ako vyšívanie, a tiež na hudbu či tanec. V meštianskych rodinách, kde otcovia 
prevádzkovali remeselnícke dielne alebo obchody, sa dcéry často zapájali do 
rodinného podniku. Bolo bežné, že sa dievčatá učili otcove remeslo, predávali 
v obchode a pomáhali s administratívnymi úlohami. Tieto činnosti si vyžadovali 
aspoň základné vzdelanie, zručnosť a samostatnosť. Životným cieľom mladých 
žien však bolo stále manželstvo, ktoré nebolo chápané ako vyvrcholenie roman-
tickej lásky, ale skôr ako ekonomická transakcia. Svadby často slúžili na upevne-
nie majetkových a politických vzťahov medzi rodinami. Dievčatá a chlapci mali 
len malý vplyv na výber svojho partnera, rozhodnutie rodičov sa považovalo za 
samozrejmé.

V tomto období bol vek vstupu do manželstva na dnešné pomery relatívne 
nízky, bežne sa dievčatá vydávali medzi sedemnástym a dvadsiatym piatym ro-
kom života. Dôležitú otázku v úspešnosti na manželskom trhu zohrávalo veno, 
ktoré mohla rodina poskytnúť. Bohaté dievčatá sa vydávali skôr, zatiaľ čo tie, 
ktoré nemali veno, museli často pracovať. Po svadbe sa od ženy očakávalo, že sa 
prispôsobí životu svojho manžela. Aristokratické ženy mali viac voľného času, 
no aj ony boli zodpovedné za chod domácnosti a  dohliadali na služobníctvo.4 
Neurodzené ženy nemali voľný čas – okrem starostlivosti o  domácnosť a  deti 
museli aj pracovať. Ženy remeselníkov a obchodníkov sa starali o predaj tova-
ru, zabezpečovali zásobovanie a riadili obchod.5 Pre ženy v meštianskych a de-
dinských rodinách bola práca sústredená v dome, navonok rodinu reprezento-
val manžel.6 Šľachtičná reprezentovala rodinu navonok spolu s  manželom, no 
taktiež nebola na jeho úrovni a podliehala mu ako prirodzenému pánovi rodiny. 
Hlavnou úlohou manželiek vo všetkých vrstvách však zostávalo rodenie a výcho-
va detí. Nepriaznivým faktorom však bola vysoká úmrtnosť rodičiek aj detí pri 
pôrode, ktorá bola dôsledkom nedostatočných medicínskych znalostí a hygieny.7

Pri analýze ranonovovekého manželstva nemožno nespomenúť manželskú 
rozluku – anuláciu manželstva,8 o ktorej mohli do príchodu reformačných myš-
lienok rozhodnúť iba pápeži. Otázka rozluky sa v tomto období v rámci katolíc-
kej cirkvi riešila na Tridentskom koncile. Prijalo sa na ňom zásadné rozhodnutie 
v tejto záležitosti, a to že manželstvo môže zaniknúť len v prípade ak sa vyskytnú 
skutočnosti, ktoré bránia dosiahnutiu cieľa manželstva. Sem patrili manželská 

4	 DÜLMEN, R. Kultura a každodenní život v raném novověku (16. -18. století), sv. 1, Dům a jeho 
lidé. Praha: Argo, 1999, s. 41 – 58.

5	 HUFTON, O. Prospect Before Her. A History of Women in Western Europe, 1500-1800. New 
York: Knopf, 1996, s. 185.

6	 DÜLMEN, R. Kultura a každodenní život v raném novověku (16. -18. století), sv. 1, Dům a jeho 
lidé. Praha: Argo, 1999, s. 41 – 58.

7	 HUFTON, O. Prospect Before Her. A History of Women in Western Europe, 1500-1800. New 
York: Knopf, 1996, s. 185.

8	 Existovala úplná rozluka, resp. vyhlásenie manželstva za neplatné od jeho začiatku a rozluka 
a mensa et thoro (od stola a postele), kedy manželia boli fyzicky odlúčení, avšak manželské 
puto naďalej ostalo. (OTIS-COUR, L. Rozkoš a  láska. Dějiny partnerských vztahů ve stře-
dověku. Praha: Vyšehrad, 2002, s. 55 – 57)



201

Postavenie a úloha žien počas reformácie v Uhorsku

nevera, heréza jedného z manželov, ak bolo spasenie duše jednej strany v nebez-
pečenstve a ak manžel kruto zaobchádzal so svojou ženou.9 

Aspektom súvisiacim s manželstvom bolo taktiež vdovstvo. Postavenie vdovy 
a jej problémy záviseli najmä od majetkových pomerov, ktoré sa líšili podľa posta-
venia rodiny, počtu detí a manželovej poslednej vôle. Mladšie ženy sa často roz-
hodli znovu vydať, avšak musel prejsť dostatočný čas od smrti ich manžela. Ženy 
sa taktiež mohli rozhodnúť zotrvať vo „vernom vdovstve“, čo znamenalo, že mali 
po smrti svojich manželov právo nakladať so zdedeným majetkom bez zásahu 
poručníkov. Zároveň sa tým mohli vyhnúť nepriaznivým aspektom manželstva 
a ohrozeniu svojho života pri rodení ďalších detí. U katolíckych žien najmä z vyš-
ších vrstiev bol možnosťou aj vstup do kláštora.10

Ako už bolo spomenuté manželia si svoje manželky mohli prevychovať podľa 
svojich potrieb, a  preto zlepšiť vzdelanie manželiek bolo pre manželov nanaj-
výš príhodným, nakoľko v prípadoch jeho neprítomnosti, napríklad počas sne-
mu alebo vojenskej výpravy, ktorých bolo v období raného novoveku v Uhorsku 
mnoho, či už to boli boje s Osmanmi alebo protihabsburské povstania, mala žena 
často za úlohu spravovať manželov majetok. Dá sa teda povedať, že v tomto obdo-
bí dochádza k zvyšovaniu základnej gramotnosti urodzených žien a meštianok, 
čím sa postupne vytvára širšia vrstva žien, ktorým bolo umožnené zastávať aj 
iné spoločenské role okrem tradičnej roly matky a manželky. Častejšie sa vysky-
tovali ženy, ktoré aktívne riadili hospodárstva, statky a obchody. Ženy sa taktiež 
stávali radkyňami svojich manželov v oblasti politiky a zapájali sa aj do diskusií 
týkajúcich sa náboženského presvedčenia. Boli mecenáškami umenia a kultúry, 
zakladateľkami a donátorkami škôl, vydavateľkami literárnych diel, liečiteľkami 
a pod.11 Dôkazy o tom, že mnohé ženy si vzdelanie ctili nájdeme v testamentoch, 
v ktorých pamätali na školy a chudobných študentov. Napriek tomu, že to bolo 
v tomto období zriedkavé, niektoré ženy vlastnili aj knihy.12

Čo sa týka právneho aspektu postavenia žien, sa uhorské zákony, ktoré 
upravujú najmä životné podmienky žien v tomto období zameriavali na otázky 
majetku, s dôrazom na jeho nedotknuteľnosť a zachovanie pre rod, resp. rodinu 
v takých prípadoch, keď z rôznych dôvodov neexistoval vhodný mužský dedič. 
Vtedy mohla týmito majetkami do veľkej miery disponovať žena. Tu možno spo-
menúť aj skutočnosť, že uhorské zvykové právo bolo, čo sa ženskej otázky týka na 
rozdiel od mnohých právnych zbierok iných európskych krajín voči ženským de-
dičkám veľmi ústretové. Už od počiatku uhorského štátu existovala silná tenden-
cia ochrany vdov a slobodných žien,13 vydaté ženy sem nespadali, nakoľko tie boli 

9	 KLABOUCH, J. Manželství a rodina v minulosti. Praha: Orbis, 1962s s. 67 – 68; 79.
10	 KOPIČKOVÁ, B. a kol. Životní cykly a žena. In Žena v českých zemích od strědověku do 20. 

století. Milena Lnederová a kol. Praha: Nakladatelství lidové noviny, 2009, s. 134 – 135.
11	 KÓNYOVÁ, A. Tri podoby ranonovovekej aristokratky. In Rôznorodá spoločnosť. Annamária 

Kónyová. Prešov: Vydavateľstvo Prešovskej univerzity, 2023, s. 123 – 125.
12	 BODNÁROVÁ, M. Postavenie meštiansky v  sociálno-ekonomickej štruktúre miest Penta-

politany v 16. storočí. In Rôznorodá spoločnosť. Annamária Kónyová. Prešov: Vydavateľstvo 
Prešovskej univerzity, 2023, s. 149.

13	 V Uhorsku ženám vznikal nárok na rodový majetok, ktorý sa označoval ako tzv. „dcérska št-
vrtina“ (quarta filialis). Ak sa žena vydala, hodnotu tohto majetku jej príbuzní vyplatili pe-



202

Andrea FERENCOVÁ

pred zákonom zastúpené manželom. Z hľadiska práv na spoločenské uplatnenie 
pre ženy neexistovalo žiadne deklarovanie týchto práv, nakoľko aj ranonovove-
ký svet zostával rozdelený na mužský a ženský. V niektorých sférach striktne, 
v iných menej dôrazne, ale spoločnosť bola naďalej patriarchálne orientovaná.14

Z majetkového hľadiska bola žena na manželovi závislá, nakoľko on bol správ-
com jej majetku, ale zároveň bol povinný rešpektovať jej majetkový prospech 
a napríklad pri predaji nehnuteľnosti bol potrebný aj manželkin súhlas. Ženy sa 
taktiež mohli podieľať na hospodárskom rozvoji miest, kde zohrávali význam-
nú úlohu meštianky. Tu sa opäť stretávame so skupinou samostatných žien pat-
riacich k produktívnym vrstvám mestského obyvateľstva. Boli predstaviteľkami 
domácností, ktoré mali vlastné príjmy a  boli aj ekonomicky činné. Avšak aj 
napriek svojmu majetku nemali politické práva a  nemohli sa ani uchádzať 
o miesta v mestskej správe, nakoľko sa meštianske právo udeľovalo len mužom. 
Spoločenský postup žien bol obmedzený, nakoľko nemali možnosť si zvoliť za-
mestnanie a zvyšovať kvalifikáciu. Avšak pozícia žien v meštianskych rodinách 
bola silná, aj keď muž bol stále hlavou rodiny.15 

Reformácia a pohľad na ženy
Reformácia priniesla mnohé zásadné zmeny v  chápaní aspektov ľudského 

života, vrátane manželstva a  sociálneho postavenia žien.16 Manželstvo malo 
v katolíckom aj protestantskom prostredí tri hlavné účely, ktorými boli: plode-
nie potomkov, zabránenie hriechu a vzájomná podpora a partnerstvo manželov. 
Reformácia zdôrazňovala postavenie a dôstojnosť žien v manželstve a spočiatku 
presadzovala rovnaké morálne pravidlá pre mužov aj ženy v  oblasti sexuality. 

niazmi, avšak ak sa nevydala mala nárok doživotne prebývať na rodičovskom majetku, resp. 
na svojej štvrtine. DVOŘÁKOVÁ, D. Život ženy – šľachtičnej v Uhorsku na prelome 14. a 15. 
storočia. In Žena a právo. Tünde Lengyelová. Bratislava: Academic Electronic Press, 2004, s. 
11.

14	 LENGYELOVÁ, T. Postavenie žien v zemepanských mestách na začiatku 17. storočia. In Ze-
mepanské mestá a mestečká v Uhorsku v priebehu stáročí. Peter Kónya. Prešov: Vydavateľstvo 
Prešovskej univerzity, 2020, s. 57.

15	 BODNÁROVÁ, M. Postavenie meštiansky v  sociálno-ekonomickej štruktúre miest Penta-
politany v 16. storočí. In Rôznorodá spoločnosť. Annamária Kónyová. Prešov: Vydavateľstvo 
Prešovskej univerzity, 2023, s. 144 – 149.

16	 DÜLMEN, R. Kultura a každodenní život v raném novověku (16. -18. století), sv. 1, Dům a jeho 
lidé. Praha: Argo, 1999, s. 41 – 58.



203

Postavenie a úloha žien počas reformácie v Uhorsku

Manželský pohlavný styk17 mal byť primárne zameraný na počatie detí, no záro-
veň bol schvaľovaný ako prirodzená ľudská potreba.18 

Došlo k sprísneniu mravov, pričom cirkev mala naďalej vplyv na súkromný 
život manželov. Na mužské a ženské tresty za neveru prestal existovať stredove-
ký dvojaký meter a za porušenie všeobecných morálnych pravidiel boli muži aj 
ženy trestaní rovnako.19 Rozvod20 nebol ani zo strany reformátorov podporovaný 
avšak ak už k nemu malo dôjsť musel súhlasiť celý konvent a následne aj mest-
ská rada. Mnohé cirkevné zákony ženy chránili, došlo k zákazu vydávať dievčatá 
pred 15. rokom, zakázané bolo unášať vdovy a panny, ktoré mali do manželstva 
vstupovať dobrovoľne.21

Reformačné hnutia zavrhli stredoveké cirkevné názory, ktoré považovali ženy 
za menejcenné, hriešne22 stvorenia podradné mužom. Takisto odmietli stredove-
ký asketizmus, ktorý podporoval celibát medzi kňazmi a laikmi, a zdôrazňovali 
hodnotu manželstva a materstva.23 Ženám sa otvorili nové možnosti pôsobenia 
v konkrétnom spoločenstve aj ako manželkám protestantských kňazov.24 

V stredoveku existovali prípady, keď si katolícki kňazi vydržiavali ženy – kon-
kubíny, a práve aj proti takýmto prípadom sa stavali reformačné myšlienky, na-
koľko takéto súžitie bez manželského zväzku predstavovalo veľký hriech a záro-
veň sa tieto ženy nachádzali v dosť nezávideniahodnej pozícii. Spoločnosťou boli 
vnímané ako cudzoložnice a voči mužovi, s ktorým žili, nemali žiadne majetkové 

17	 Regulácia manželského sexuálneho života cirkvou bola v stredoveku výrazne prítomná. Už sv. 
Augustín sa tejto téme venoval a  tvrdil, že dedičný hriech sa prenáša prostredníctvom sex-
uálnej rozkoše, ktorú manželia zažívajú počas pohlavného aktu. V 8. a 9. storočí sa rozšíril 
sexuálny rigorizmus a na vykonávanie manželského sexu sa zaviedlo množstvo pravidiel. Napr. 
manželia nesmeli mať styk počas menštruácie, pred a po pôrode, v nedeľu, piatky, na sviatky, či 
v čase pôstu a adventu. Tieto obmedzenia mali za následok obmedzenie frekvencie pohlavného 
styku v manželstve. Rozkoš, hoc prežívaná v manželstve, bola v tej dobe považovaná za niečo 
zlé. Situácia sa zlepšila až v 13. storočí, keď viacerí teológovia začali tvrdiť, že prežívanie roz-
koše počas manželského pohlavného styku nie je hriechom. Cirkev tiež priznala, že sexuálny 
styk, aj bez zámeru plodiť deti, môže byť legitímnym cieľom manželstva. (KÜNG, H. Žena 
v kresťanstve. Bratislava: Premedia, 2014, s. 49 – 50)

18	 BOCKOVÁ, G. Ženy v evropských dějinách – od stědověku do současnosti. Praha: Nakladatel-
ství lidové noviny, 2007, s. 37 – 38.

19	 WINTJES, S. M. Women in the Reformation Era. In Becoming Visible, Women in European 
History. Renate Bridenthal and Claudia Koonz. Boston: Houghton Mifflin 1977, s. 173.

20	 V počiatkoch reformácie sa u reformátorov stretávame s viacerými riešeniami otázky rozvodu 
a  možnosti druhého manželstva, avšak vidíme určitú zhodu v  názore, že ak sa rozvodu dalo 
zabrániť a manželstvo sa dalo zachrániť, rozvod nebol podporovaný. Koncom 16. storočia však 
už skoro vo všetkých reformných smeroch možnosť rozvodu a následného druhého manželstva 
chýba. WINTJES, S. M. Women in the Reformation Era. In Becoming Visible, Women in Europe-
an History. Renate Bridenthal and Claudia Koonz. Boston: Houghton Mifflin 1977, s. 187.

21	 BODNÁROVÁ, M. Kultúra života mešťanov Pentapolitany v 16. storočí. In Slovenská archivis-
tika. XXXIX., 2004, 2, s. 120.

22	 Martin Luther odmieta scholastické tvrdenia, že Eva Adama na prvý hriech zviedla, a teda je 
v plnej miere vinná len žena. Adamovi priznávajú vedomú a aktívnu účasť na tomto čine, avšak 
Eva ako prvotný element, bola Bohom potrestaná ženskými strasťami, ktoré musí niesť. D. 
Martin Luthers Werke, vol. 42. Weimar: Hermann Böhlaus Nachfolger, 1911, s. 136.

23	 DÜLMEN, R. Kultura a každodenní život v raném novověku (16. -18. století), sv. 1, Dům a jeho 
lidé. Praha: Argo, 1999, s. 41 – 58.

24	 KÜNG, H. Žena v kresťanstve. Bratislava: Premedia, 2014, s. 83.



204

Andrea FERENCOVÁ

práva a deti narodené v tomto zväzku boli samozrejme nelegitímne. Keď refor-
mátori prišli s konceptom kňazského manželstva, ženy sa ocitla v úplne inom 
svetle. Ako manželky farárov sa stali nielen vydatými ženami so všetkými práva-
mi a spoločenskou úctou, ktorá tomuto stavu patrila, ale boli taktiež uznávanou 
osobou v obci a často samé vytvárali morálny príklad pre okolie.25

Nové učenie prinieslo so sebou aj snahu o vzdelanie pre všetkých kresťanov, 
teda aj ženy. V počiatkoch reformácie boli otvorené príležitosti pre vzdelané ženy, 
aby sa angažovali v  intelektuálnej sfére. S postupným upevňovaním reformač-
ných myšlienok sa postavenie žien v reformovaných komunitách menilo. Mizli 
nepriateľské názory voči ženám, manželstvo sa začalo viac oceňovať a ženy už 
nemuseli potláčať svoju ženskosť, aby získali určitú vážnosť.26

V stredoveku mohla žena dosiahnuť určitú samostatnosť, vzdelanie a posta-
venie ak vstúpila do kláštora, avšak znakom reformácie bolo aj rušenie klášto-
rov27 čím sa malo zabrániť nútenému celibátu. V dôsledku toho prišli protestant-
ské ženy o možnosť žiť v ženských spoločenstvách a  ich poslanie sa sústredilo 
v plnej miere na manželstvo a materstvo.28

Aj keď intelektuálne aktivity žien boli počas reformácie na vzostupe, ich 
možnosti sa zároveň čoraz viac obmedzovali na rodinný kruh. Reformátori síce 
uznávali potrebu vzdelania pre ženy, no zároveň považovali ich miesto za pevne 
ukotvené v domácnosti.29 Reformátori ako Martin Luther, Ján Kalvín a Martin 
Bucer venovali veľkú pozornosť téme týkajúcej sa manželstva a rodiny, pričom vo 
veľkej miere vyzdvihovali existenciu lásky v manželstve a jeho uzatváranie z lás-
ky. Luther sa obšírne zaoberal manželstvom ako základom spoločenského po-
riadku a stabilnej rodiny.30 Spoločenstvo muža a ženy a vzťah ženy k mužovi a de-
ťom považoval za zásadné piliere ľudského bytia a prirodzenosť človeka. Zároveň 
obhajoval práva dievčat a žien na vzdelanie, o čom sa podrobne zmieňuje v škol-
skom memorande z roku 1524, čím aj prakticky prispel k pozdvihnutiu hodno-
ty ženy, avšak na druhej strane nebol zástancom ženskej emancipácie ako takej. 
Luther sa vyjadroval, že muž a žena sú obaja stvorení na Boží obraz,31 že majú 
spoločnú zodpovednosť za stvorenie, za starostlivosť o všetky oblasti života a za 
vytváranie dôstojných podmienok pre život budúcich generácií, taktiež krstom 

25	 WINTJES, S. M. Women in the Reformation Era. In Becoming Visible, Women in European 
History. Renate Bridenthal and Claudia Koonz. Boston: Houghton Mifflin 1977, s. 172 – 173.

26	 DÜLMEN, R. Kultura a každodenní život v raném novověku (16. -18. století), sv. 1, Dům a jeho 
lidé. Praha: Argo, 1999, s. 41 – 58.

27	 Práve ženy v kláštoroch, ako jedny z mála, vo veľkej miere odmietali reformačné myšlienky. 
WIESNER-HANKS, M. Convents Confront the Reformation. Catholic and Protestant Nuns in 
Germany. Milwaukee: Marquette University Press, 1996, s. 17.

28	 BOCKOVÁ, G. Ženy v evropských dějinách – od stědověku do současnosti. Praha: Nakladatel-
ství lidové noviny, 2007, s. 37 – 38.

29	 KNOTKOVÁ-ČAPKOVÁ, B. a kol. Obrazy ženství v náboženských kulturách. Praha – Lyto-
myšl: Paseka, 2008, s. 88 – 89.

30	 DÜLMEN, R. Kultura a každodenní život v raném novověku (16. -18. století), sv. 1, Dům a jeho 
lidé. Praha: Argo, 1999, s. 41 – 58.

31	 Žena v jeho ponímaní je síce dobrá, ale nie je len dobrá. Rovnako ako scholastické učenie aj on 
priznáva emocionálnu nestabilitu – nepevnosť ducha a z toho vychádzajúcu potrebu ochrany 
muža. D. Martin Luthers Werke, vol. 42. Weimar: Hermann Böhlaus Nachfolger, 1911, s. 52 – 53. 



205

Postavenie a úloha žien počas reformácie v Uhorsku

obe pohlavia dostávajú poverenie stať sa priateľmi v  Kristovi a  toto duchovné 
príbuzenstvo je omnoho silnejšie ako vonkajší príbuzenský vzťah. 

Kalvín taktiež hovorí o duchovnej rovnosti žien a mužov, avšak zároveň aj 
o spoločenskej nerovnosti a podriadenosti ženy voči mužovi. Z hľadiska sexua-
lity a fyziológie Kalvín odmietal aristotelovské učenie hovoriace o tom, že žena 
nemá pri oplodnení aktívnu biologickú úlohu. Pri zákaze ordinácie žien, taktiež 
ako argument nebola použitá fyziológia, ale spoločenské, cirkevné a štátoprávne 
ustanovenia.32 

Bucer, vo svojich reformačných názoroch asi najprogresívnejší, zasa venoval 
veľa času otázkam o podstate manželstva a možnosti rozvodu, čo bola v tej dobe 
veľmi citlivá a kontroverzná téma, pričom v určitých prípadoch priznával mož-
nosť podať žiadosť o rozvod aj žene.33

Avšak podieľať sa na sviatostiach, duchovných daroch a dobrách sa ženy ani 
v reformovaných cirkvách nemohli v rovnakej miere ako muži. Nemali prístup 
k dôležitým cirkevným úradom, mali zakázané kázať a vysluhovať sviatosti, ne-
vydaté ženy už nemali možnosť rozširovať svoje vzdelanie a verejne účinkovať, 
avšak mohli sa hlbšie vzdelávať v štúdiu Písma.34

Významné ženy v období reformácie
V nasledujúcej časti budú predstavené vybrané vyššie aj nižšie postavené ra-

nonovoveké ženy, ktoré mali svoj podiel pri reformačných procesoch v Uhorsku. 
V šľachtických kruhoch sa významne zapísali napríklad Eufrozína Drugethová, 
manželka Štefana Báthoryho, ktorá dala postaviť kostol pre vranovských kalvínov. 
Staviteľskú činnosť možno pripísať taktiež Kataríne Vayovej, ktorá spolu s man-
želom Ladislavom Szemerem, financovala v Sečovciach stavbu monumentálnej 
veže tamojšieho kostola. Kalvínsku reformáciu podporovala aj Anna Báthoryová, 
matka „krvavej grófky“ Alžbety Báthoryovej.35 

Podporovateľkou reformácie sa stala aj Alžbeta Czoborová, manželka palatí-
na Juraja Thurzu, ktorá bola síce pôvodne katolíčka, avšak v roku 1610 konver-
tovala na evanjelickú vieru. Bola mecenáškou prekladu a vydávania teologických 
diel a Lániho zbierok kázní do maďarčiny. Taktiež sa podieľala aj na vydaní Lu-
therovho katechizmu v roku 1612 v češtine.36

Známa svojou aktivitou bola aj Zuzana Lorántffyová, manželka sedmohrad-
ského kniežaťa Juraja I. Rákocziho, ktorá sa výrazne preslávila svojou neochvej-
nou podporou reformovaného náboženstva. Bola hlboko veriacou stúpenkyňou 
kalvinizmu a spolu so svojím manželom aktívne podporovala protestantské cir-
kevné obce – predovšetkým na Zemplíne v Uhorsku, ale aj v oblasti Sedmohrad-

32	 KÜNG, H. Žena v kresťanstve. Bratislava: Premedia, 2014, s. 84 – 85; 87.
33	 DÜLMEN, R. Kultura a každodenní život v raném novověku (16. -18. století), sv. 1, Dům a jeho 

lidé. Praha: Argo, 1999, s. 41 – 58.
34	 KÜNG, H. Žena v kresťanstve. Bratislava: Premedia, 2014, s. 86.
35	 KÓNYOVÁ, A. – KÓNYA, P. Kalvínska reformácia. Prešov: Vydavateľstvo Prešovskej universi-

ty, 2010, s. 114;78; 110.
36	 OKOLYČÁNYOVÁ, V. a  kol. Reformácia po praslici. Výnimočné evanjelické ženy 16. – 18. 

storočia na Slovensku. Bratislava: Spoločenstvo evanjelických žien na Slovensku, 2017, s 73; 
76 – 77; 82.



206

Andrea FERENCOVÁ

ska. Ich pomoc sa často prejavila financovaním výstavby chrámov a školských 
zariadení. Mnohé reformované cirkvi, najmä známe kolégium v Blatnom Potoku, 
od nich pravidelne dostávali veľkorysé príspevky. Na svojich panstvách vo Foga-
rašskej župe v Sedmohradsku sa jej prostredníctvom zakladania nových cirkev-
ných zborov a vzdelávacích inštitúcií podarilo obrátiť na reformovanú vieru aj 
miestnych pravoslávnych Rumunov. Zuzana Lorántffyová bola taktiež aj literár-
ne činná, nakoľko v roku 1641 v Karlovom Belehrade bola vydaná jej práca Mojžiš 
a kazatelia, teda nepopierateľné potvrdenie pravej kresťanskej viery v štyridsia-
tichpiatich bodoch. Táto práca spôsobila veľký rozruch, nakoľko sa žena odvážila 
vyjadriť názor v čisto mužskej doméne – teológii.37

S literárnou činnosťou môžeme spojiť aj manželku významného uhorského 
literáta Jána Bocatia – Alžbetu Bocatiovú. Alžbeta vynikala na svoju dobu nezvy-
čajne rozsiahlymi znalosťami a  výrazným organizačným talentom. Nechýbala 
jej ani odvaha či rozhodnosť. Dostalo sa jej kvalitného vzdelania, ktoré si mohla 
ďalej prehlbovať po sobáši s Jánom Bocatiom – vzdelaným mužom, ktorý ovládal 
sedem jazykov. Svoje básnické i prozaické diela publikoval najmä v nemeckom 
a latinskom jazyku. Nakoľko bol Bocatius stúpencom reformácie a diplomatom 
v službách sedmohradského kniežaťa Bočkaja za pomoc pri Bočkajovom povsta-
ní bol uväznený v Prahe.38 Svoj intelekt Alžbeta naplno prejavila aj v čase man-
želovho uväznenia, kedy sa aktívne venovala podpore manželovej literárnej čin-
nosti. Keď sa jej dostala do rúk zbierka duchovných piesní, ktoré Bocatius napísal 
vo väzení, rozhodla sa ich vydať pod názvom Solatium conjugale39 – čo možno 
preložiť ako Manželské potešenie alebo Manželská útecha. Sama zabezpečila fi-
nancovanie celého vydania, vybrala vhodnú tlačiareň a aktívne sa podieľala aj na 
konečnej podobe diela svojimi vlastnými príspevkami.40 

Do kategórie významných žien je potrebné zaradiť aj Helenu Zrínsku, man-
želku vnuka Zuzany Lorántffyovej – sedmohradského kniežaťa Františka I. Rá-
kocziho, ktorá sa po jeho smrti, napriek protestom jej svokry Žofie Báthoryovej 
znovu vydala za vodcu protihabsburského povstania Imricha Thökölyho a sama 
počas jeho povstania bránila Mukačevský hrad, poslednú baštu odporu kurucov, 
pred cisárskymi vojskami. Napriek tomu, že sama bola katolíčka, pevne stála po 
boku svojho manžela Imricha Thökölyho, ktorý bol silným zástancom reformá-
cie,41  pričom aj ich sobáš prebehol podľa evanjelického obradu.42 Helena priš-

37	 KÓNYOVÁ, A. Tri podoby ranonovovekej aristokratky. In Rôznorodá spoločnosť. Annamária 
Kónyová. Prešov: Vydavateľstvo Prešovskej univerzity, 2023, s. 129 – 130.

38	 OKOLYČÁNYOVÁ, V. a  kol. Reformácia po praslici. Výnimočné evanjelické ženy 16. – 18. 
storočia na Slovensku. Bratislava: Spoločenstvo evanjelických žien na Slovensku, 2017, s. 98; 
104; 108.

39	 Dielo je uložené v Maďarskej akadémii vied vedené pod názvom Olympias carceraria. Bližšie 
pozri ANNA, P. Olypias carceraria. In Poeta laureatus Ioannes Bocatius (1569-1621). Jana Am-
richová. Košice: Verejná knižnica Jána Bocatia v Košiciach, 2009, s. 104 – 105.

40	 OKOLYČÁNYOVÁ, V. a  kol. Reformácia po praslici. Výnimočné evanjelické ženy 16. – 18. 
storočia na Slovensku. Bratislava: Spoločenstvo evanjelických žien na Slovensku, 2017, s. 105; 
112.

41	 KÓNYOVÁ, A. Tri podoby ranonovovekej aristokratky. In Rôznorodá spoločnosť. Annamária 
Kónyová. Prešov: Vydavateľstvo Prešovskej univerzity, 2023, s. 136 – 139.

42	 KÓNYA, P. Imrich Thököly a jeho povstanie. Prešov: Vydavateľstvo Prešovskej univerzity, 2021, s. 74.



207

Postavenie a úloha žien počas reformácie v Uhorsku

la do styku s povstaleckými skupinami už skôr, keďže jej otec Peter Zrínsky aj 
prvý manžel František I. Rákoczi boli zapojení do Wesselényiho sprisahania, čo 
malo neblahé dôsledky: ich značný majetok prepadol komore, jej otca popravili 
a manžela uväznili. Z väzenia sa jej ho podarilo oslobodiť vďaka značnej sume 
poukázanej viedenskému dvoru a prísľubu pokračovania v rekatolizácii obyva-
teľstva. Všetky tieto okolnosti naštrbili jej vzťahy a  oddanosť Habsburgovcom 
a  viedenskému dvoru.43 Preto jej viac ako dva roky (november 1685 – január 
1688) trvajúca obrana Mukačevského hradu predstavuje v  dejinách protihabs-
burského odboja v Uhorsku mimoriadne významný a v mnohom jedinečný akt 
rezistencie. Helena Zrínska si počas tohto obdobia získala nielen uznanie svojich 
protivníkov, ale aj širokú popularitu, a to najmä v protestantských krajinách Eu-
rópy. V západoeurópskom prostredí bola neraz prezentovaná ako najodvážnejšia 
žena svojej doby.44

V  neposlednom rade nemožno nespomenúť Izabelu Jagelovskú, manželku 
sedmohradského kniežaťa a uhorského protikráľa Jána Zápoľského, ktorá v roku 
1557 podpísala edikt Supplicatio, ktorý v Sedmohradsku udeľoval slobodu šty-
rom náboženským denomináciám, a to katolíckej, luteránskej, kalvínskej a unita-
riánskej. Izabela týmto učinila revolučný krok, nakoľko ako prvá európska kato-
lícka vládkyňa vydala zákon o náboženskej tolerancii.45

Záver
Postavenie žien v  období reformácie v  Uhorsku prechádzalo významnými 

zmenami. V ranom novoveku bola žena vnímaná najmä ako matka a manželka 
s  obmedzenými právami a  vzdelaním, reformačné hnutia však priniesli určitý 
posun – najmä v oblasti dôstojnosti manželstva, vzdelávania a duchovného živo-
ta. Reformácia síce nepresadila úplnú rovnosť, no zlepšila spoločenské postavenie 
žien, obzvlášť ako manželiek duchovných. Ženy získali väčší prístup k vzdelaniu, 
mohli sa podieľať na hospodárskom a duchovnom živote a niektoré významné 
šľachtičné a meštianky sa aktívne zapojili do podpory reformačných myšlienok 
a kultúry. Spoločnosť však naďalej bola patriarchálnou a ženská emancipácia os-
tala obmedzená predovšetkým na sféru domácnosti a náboženskej zbožnosti.

43	 KÓNYOVÁ, A. Tri podoby ranonovovekej aristokratky. In Rôznorodá spoločnosť. Annamária 
Kónyová. Prešov: Vydavateľstvo Prešovskej univerzity, 2023, s. 136 – 139.

44	 KÓNYA, P. Imrich Thököly a jeho povstanie. Prešov: Vydavateľstvo Prešovskej univerzity, 2021, 
s. 173 – 176.

45	 OSTERHAVEN, M. E. Transylvania: the pathos of a Reformation tradition [online]. Cleveland: 
Classic Printing Corporation, 1968. 39 p. [cit. 15.03.2025]. Dostupné na internete: http://www.
magtudin.org/M_Eugene_Osterhaven_TRANSYLVANIA.pdf.



208

DROBNÁ SAKRÁLNA ARCHITEKTÚRA V MESTE PÚCHOV

Andrej VAŠÍČEK

Small sacral architecture in the town of Púchov
The study examines four examples of small-scale sacral architecture located in the town of 
Púchov in northwestern Slovakia. It focuses on their iconography, architectural form, Latin 
chronograms, and their role within the urban and cultural landscape. The monuments, dat-
ing from the 18th and 19th centuries, are analyzed using methods of historical research, field 
documentation, and epigraphic analysis. The aim is to highlight their historical, religious, 
and artistic value, and to present them as important yet underappreciated components of 
local cultural heritage. The study also emphasizes the need for their protection and inclusion 
in scholarly discourse on regional history and memory.
Keywords: small-scale sacral architecture, Púchov, chronogram, cultural heritage, religious 
monuments.

Úvod
Sakrálna architektúra ako súčasť stavebného dedičstva predstavuje výrazný 

materiálny prejav duchovnej kultúry. Zároveň je svedectvom historických foriem 
náboženského života, estetických princípov a spoločenských vzťahov v minulos-
ti. Tieto objekty boli neoddeliteľnou zložkou každodenného života, vizuálneho 
rámca sídiel i krajiny, pričom ich existencia presahovala čisto liturgickú funkciu. 
Súčasťou tohto typu architektúry sú aj drobné sakrálne stavby, ktoré vznikali 
mimo chrámových areálov, spravidla vo voľnom priestore, v priamej väzbe na 
komunikácie, hranice pozemkov, križovatky alebo miesta pamäte.1 Ich základ-
nou funkciou bola modlitba, zastavenie, prosba, votívny prejav alebo pietna pri-
pomienka.2 

Pod pojmom drobná sakrálna architektúra rozumieme podľa súčasnej od-
bornej terminológie všetky stavby alebo architektonické diela s  náboženskou 
funkciou, ktoré sú svojím rozsahom, situovaním a charakterom odlišné od mo-
numentálnych chrámových stavieb.3 Typologicky sem patria samostatne stojace 
kaplnky, výklenkové a baldachýnové stavby, stĺpy, sochy svätcov, súsošia, kríže, 
božie muky, kalvárie, morové a mariánske stĺpy a iné objekty sepulkrálneho cha-
rakteru. Pokiaľ tieto diela zároveň nesú výtvarné, ikonografické a inskripčné prv-
ky, spadajú pod kategóriu nehnuteľných výtvarných diel s religióznou funkciou. 

1	 POLOMOVÁ, B. – SABADOŠOVÁ, E. Sakrálna architektúra. Stavebná časť – typologické 
druhy. Bratislava: Pamiatkový úrad Slovenskej republiky, 2023, s. 6 – 7.

2	 TÓTH, A. – VEREŠOVÁ, M.. Small sacral architecture and trees as monuments in diverse 
cultural landscapes of Slovakia. In. Plants in Urban areas and landscape [elektronický 
zborník]. Nitra: Slovenská poľnohospodárska univerzita, 2018, s. 7. [online-7-20.2025] 
Dostupné na internete: https://www.researchgate.net/publication/325560505_Small_Sacral_
Architecture_and_Trees_as_Monuments_in_Diverse_Cultural_Landscapes_of_Slovakia.

3	 POLOMOVÁ, B. – SABADOŠOVÁ, E. Sakrálna architektúra, s. 3.

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 1



209

Drobná sakrálna architektúra v meste Púchov

Z hľadiska kultúrnej pamäti ide o pamiatky s výraznou umeleckou, duchovnou, 
historickou, topografickou a identifikačnou hodnotou.4

V prostredí mesta Púchov sa dodnes zachoval súbor sakrálnych objektov toh-
to typu, spadajúcich do 18. a 19. storočia. Objekty boli doteraz predmetom len 
okrajového záujmu, a  to predovšetkým v rámci regionálnych syntéz, populari-
začných textov alebo ako vedľajší motív pri spracovaní širších tematických okru-
hov.5 Jednotlivé príspevky často obsahujú faktografické nepresnosti a nesprávne 
jazykové preklady, a tak problematike zameranej na drobnú sakrálnu architektú-
ru v Púchove chýba odborné spracovanie založené na historicko-kritickej práci 
s prameňmi, metodike dokumentácie, typologickej analýze a súčasnej termino-
lógii ochrany pamiatkového fondu.

Cieľom tejto štúdie je analyzovať a dokumentačne spracovať štyri architek-
tonické a výtvarné diela drobnej sakrálnej architektúry situované v intraviláne 
mesta Púchov. Štúdia sleduje ich ikonografickú výbavu, architektonické riešenie, 
epigrafickú vrstvu, chronogramy, a umiestnenie v urbánnej štruktúre. Zároveň 
sa zameriava na ich historicko-kultúrne funkcie a hodnotu v rámci kolektívnej 
pamäte lokálneho spoločenstva. Dokumentácia týchto objektov vychádza z te-
rénneho výskumu, fotografickej evidencie, archívnych a kartografických prame-
ňov a odborného popisu podľa metodických štandardov pamiatkovej starostli-
vosti.

Výsledkom práce je spracovanie výtvarne, historicky a  duchovne význam-
ných objektov, ktoré tvoria integrálnu súčasť historickej krajiny mesta. Zámerom 
autora je nielen odborné zhodnotenie a terminologické ukotvenie, ale aj posilne-
nie povedomia o potrebe ich systematickej ochrany a zapojenia do kultúrneho 
diskurzu. Štúdia zároveň poukazuje na potenciál týchto pamiatok ako význam-
ného prameňa k  výskumu regionálnych dejín a  kultúrnej pamäte v  priestore 
stredného Považia.

Metodologické východiská a rámec spracovania problematiky
Predmetom výskumu tejto štúdie je analýza a dokumentácia drobnej sakrál-

nej architektúry nachádzajúcej sa v intraviláne mesta Púchov. Výskum sa sústre-
ďuje na štyri pamiatkové objekty pochádzajúce z 18. a 19. storočia. Ide o súsošie 
sv. Jána Nepomuckého s anjelom, samostatnú sochu sv. Jána Nepomuckého, so-
chu sv. Jozefa s Dieťaťom a prícestnú kaplnku s vyobrazením Tróniacej Madony. 
Tieto objekty predstavujú solitérne nehnuteľné výtvarné diela religiózneho cha-
rakteru, ktoré sú integrálnou súčasťou kultúrneho a historického obrazu mest-
ského priestoru Púchova. Skúmané objekty majú okrem estetickej a náboženskej 

4	 TÓTH, A. Drobná sakrálna architektúra v  scénickej a  kultúrnej krajine. s. 159. In. Životné 
prostredie – Revue pre teóriu a  starostlivosť o  životné prostredie. Bratislava: Ústav krajinnej 
ekológie SAV 2020, č. 3., roč. 54.

5	 Z literatúry možno spomenúť:
	 Kolektív autorov. Súpis pamiatok na Slovensku. II. zväzok K – P. Bratislava: Obzor, 1968. 582 s. 

; JANAS, Karol a kol. Púchov. Púchov: Media s.r.o. 2006. 311 s. ISBN 80-96957414. Z periodík 
možno spomenúť: PAM. Sochy v meste – nemí svedkovia bohatej histórie. In. Púchovské noviny 
[online], 2016, č. 14, [citované 2025-2-7]. Dostupné na internete: https://www.puchovskenoviny.
sk/wp-content/uploads/2016/09/PN_14.pdf.



210

Andrej VAŠÍČEK

roviny úlohu nositeľov historickej pamäti, symbolickej kontinuity a identity ko-
munity.

Metodologický rámec výskumu je založený na interdisciplinárnom prístu-
pe spájajúcom poznatky histórie a pomocných vied historických, dejín umenia, 
architektúry, teológie,  kultúrnej geografie a  pamiatkovej starostlivosti. Štúdia 
reaguje na aktuálne a stále pretrvávajúce výzvy spojené s ochranou ohrozených 
kultúrnych pamiatok, ich spoločenským nedocenením a vystavením deštruktív-
nym vplyvom, či neodborným zaobchádzaním. 

Metodologický postup zahŕňa historicko-kritickú analýzu písomných a vizu-
álnych prameňov, medzi ktoré patria najmä mestské a farské protokoly, cirkevné 
schematizmy a historické mapy. Ďalej sa uplatnila typologická klasifikácia objek-
tov podľa ich funkcie, architektonickej formy a výtvarného charakteru. V rámci 
výskumu bola vykonaná aj ikonografická analýza, zameraná na identifikáciu atri-
bútov svätcov a zhodnotenie súladu s ikonografickými konvenciami. Epigrafic-
ká analýza sa sústreďuje najmä na spracovanie latinských chronogramov, ktoré 
predstavujú významný pramenný materiál pre datovanie a identifikáciu donorov 
alebo určenie účelu výstavby. Dôležitou súčasťou bola tiež stavebno-technická 
analýza, umožňujúca určiť použité materiály, identifikovať štýlové vrstvy a zhod-
notiť mieru zásahu neskorších renovácií. Výskum prebiehal aj v  teréne a zahŕ-
ňal priame zameranie objektov, ich fotografickú dokumentáciu, vizuálne popisy 
a zhodnotenie ich umiestnenia v rámci mestskej štruktúry.

Skúmané objekty sa nachádzajú v  zastavanom území mesta a  sú súčasťou 
mestského prostredia s  aktívnou sociálnou funkciou. Vo viacerých prípadoch 
sú umiestnené v drobnom verejnom priestore, ktorý dopĺňajú prvky historickej 
zelene, mobiliár či chodníkové komunikácie. Z hľadiska štýlového výrazu sa na 
objektoch uplatňujú prvky barokovej a  klasicistickej architektúry, výnimočne 
v kombinácii. Niektoré pamiatky prešli v priebehu 20. a 21. storočia čiastočnými 
alebo celkovými obnovami, ktoré sa prejavili na tvarosloví, povrchovej úprave 
a farebnosti. Tieto zásahy boli vo väčšine prípadov odborné, inokedy došlo k na-
rušeniu autenticity objektu amatérskym a neodborným zákrokom.

Sakrálnu architektúru reprezentujúcu predmet výskumu možno typologicky 
zaradiť medzi nehnuteľné výtvarné diela, pričom (s výnimkou kaplnky Trónia-
cej Madony) sú všetky objekty komponované z niekoľkých základných architek-
tonických prvkov: pódium, sokel alebo základňa, podstavec a figurálna zložka. 
Figúry sú vybavené ikonografickými atribútmi charakteristickými pre konkrét-
neho svätca. Tieto prvky sú súčasťou výtvarného riešenia alebo boli k figúram 
dodatočne pripojené.

Ikonografické a epigrafické prvky sakrálnych objektov v Púchove
Súčasťou metodickej dokumentácie drobnej sakrálnej architektúry je popri 

základnej architektonickej a slohovej analýze aj rozbor ikonografie a nápisovej 
výzdoby. V prípade púchovských objektov ide predovšetkým o identifikáciu atri-
bútov svätcov, interpretáciu ich vyobrazenia v  rámci bežných ikonografických 
konvencií, ako aj o spracovanie nápisov, respektíve chronogramov, predstavujú-



211

Drobná sakrálna architektúra v meste Púchov

cich historický prameň umožňujúci bližšie určiť datovanie a dôvod vyhotovenia 
skúmaného objektu.

Ikonografické vyobrazenie jednotlivých svätcov zachováva základné typolo-
gické znaky svojej doby. Postava sv. Jána Nepomuckého je v  oboch prípadoch 
stvárnená v súlade s ikonografickou tradíciou ako kňaz v rochete, albe a birete. 
V jednom prípade ide o výnimočné kľačiace zobrazenie svätca, v druhom o štan-
dardný kontrapost s krížom. Medzi bežné atribúty tohto svätca patria krucifix, 
palmová ratolesť,6 päť hviezd okolo hlavy a gesto mlčania symbolizujúce zacho-
vanie spovedného tajomstva. Hviezdy môžu odkazovať na „päť rán Kristových“ 
a rovnako zodpovedajú piatim písmenám latinského slova „tacui“ (mlčal som). 
Viaceré z týchto prvkov sú na sochách v Púchove prítomné, iné sa nezachovali 
alebo ich výtvarné spracovanie neumožňuje jednoznačnú identifikáciu.7 

Typickým atribútom svätého Jozefa je ľalia. V prípade sochy sv. Jozefa v Pú-
chove drží svätec v ľavej ruke vykvitnutú ratolesť s bielymi kvetmi ľalie symboli-
zujúcimi čistotu a Božie milosti a druhou rukou si k sebe vinie novonarodeného 
Ježiša. Táto kompozícia zodpovedá tradičnému výjavu sv. Jozefa ako pestúna, 
ochrancu Cirkvi a patróna rodiny. Ježiš na soche drží panovnícke jablko ako sym-
bol Kristovej moci.

Postava Panny Márie je zobrazená ako Tróniaca Madona, sediaca na tróne 
z oblakov, s korunou na hlave a so žezlom. Dieťa Ježiš drží kráľovské jablko, čím 
sa posilňuje mariánsky ikonografický motív Božej Matky ako Kráľovnej nebies. 
Celková kompozícia reflektuje neskorobarokový až klasicistický výtvarný jazyk 
zo začiatku 19. storočia.

Všetky skúmané sakrálne objekty nesú nápisy, ktoré sú lokalizované na čel-
ných alebo bočných stenách podstavcov, prípadne na osadených nápisových 
doskách. Nápisy plnia viaceré funkcie. Identifikujú svätca, uvádzajú meno do-
nátora, obsahujú datáciu a sú výrazom náboženskej úcty. Ich forma a jazyk zod-
povedajú dobe vzniku. Všetky nápisy sú vyhotovené v latinčine, čo dokladá stálu 
dominanciu latinskej písomnej kultúry v  sakrálnej epigrafii raného novoveku 
a 19. storočia.8 Z formálno-epigrafického hľadiska patria všetky štyri nápisy do 
špecifickej kategórie chronogramov. Chronogram je inskripcia (slovo, veta alebo 
6	 Palmová ratolesť sa používa ako obecný atribút kresťanských mučeníkov – svätcov na vyjadrenie 

mučeníckej smrti. Okrem iného môže byť tento atribút použitý v svetských súvislostiach ako 
symbol víťazstva a  slávy. Palmová ratolesť. [online]. Heraldická Terminologická konvence. 
Terminologický slovník. [citované 2025-2-10]. Dostupné na internete: http://www.heraldika-
terminologie.cz/index.php?page=6&sc=1&sub=rejstrik_terminu&znak=a&polkat=19

7	 Svätožiaru Jána Nepomuckého s  piatimi hviezdami je možné pozorovať a  rekonštruovať 
pomocou zachovaných starých fotografií nachádzajúcich sa v  súkromných albumoch 
občanov mesta Púchov. Jedným z týchto dokumentov je fotografia zachytávajúca kázeň vdp. 
nitrianskeho biskupa Karola Kmeťka (1875 – 1948) na Námestí slobody pri soche sv. Jána 
Nepomuckého pred kostolom Všetkých Svätých pri príležitosti vysviacky kostola 15. augusta 
1940. Za poskytnutie fotografie z osobného albumu ďakujem občanovi mesta. 

8	 ŠEDIVÝ, J. a  kol. Latinská epigrafia. Dejiny a  metodika výskumu historických nápisov. 
In Corpus inscriptionum Slovaciae I.1. Bratislava: Vydavateľstvo Univerzity Komenského 
v Bratislave, 2013, s. 20. 

	 Pre epigrafiu je najpríbuznejšou vednou disciplínou paleografia. Táto pomocná veda historická 
skúma vývoj písma ako takého. Bez využitia a  pomoci paleografie, respektíve nápisovej 
paleografie by bolo len veľmi ťažko analyzovať a interpretovať skúmané nápisy, preto je využitie 
rôznych metód a interdisciplinárneho prístupu kľúčovým bodom pri výskume tejto štúdie.



212

Andrej VAŠÍČEK

verš), v ktorej sú niektoré písmená (I, V, X, L, C, D, M) vyznačené ako rímske 
číslice.9 Súčet týchto písmen udáva kalendárny rok vzniku alebo renovácie pa-
miatky. Táto metóda spája epigrafickú funkciu s numerickou šifrou. Pri sčítaní 
sa dodržiava zásada, že každé zvýraznené písmeno má svoju číselnú hodnotu 
a neplatí tu princíp odčítavania menšej číslice od väčšej, ako je to v klasickom 
rímskom zápise číslic.10

Skutočnosť, že všetky štyri skúmané objekty obsahujú chronogramy, pred-
stavuje významnú spojnicu v rámci ich komparatívnej analýzy. Okrem datovania 
poskytujú informácie o objednávateľoch (napríklad Antal Marczibányi alebo syn 
Andreja Poláška), ako aj o okolnostiach vzniku (napríklad ako reakcia na povo-
deň v roku 1813). Chronogramy teda plnia funkciu nielen estetickú a pietnu, ale 
predovšetkým dokumentárnu, čím zdôrazňujú hodnotu historického výskumu.11 
Nápisová výzdoba, ikonografické znaky a figurálne atribúty predstavujú kľúčové 
komponenty v interpretácii sakrálnej architektúry ako celku. Ich spoločná prí-
tomnosť na všetkých skúmaných objektoch umožňuje vyvodiť paralely v rámci 
výtvarnej výbavy, slohového výrazu, donátorského prostredia aj regionálneho 
vývoja náboženskej piety.

Súsošie sv. Jána Nepomuckého s anjelom
Súsošie sv. Jána Nepomuckého s  anjelom predstavuje jednu z  najvýznam-

nejších pamiatok drobnej sakrálnej architektúry v  meste Púchov.12 Objekt sa 
v súčasnosti nachádza v centrálnej polohe na Námestí slobody pred rímskoka-
tolíckym kostolom Všetkých svätých. Pôvodná lokalizácia súsošia sa však viaže 
k dnes už neexistujúcemu zemianskemu kaštieľu rodu Marczibányi, pred ktorým 
bolo situované až do prvej tretiny 20. storočia.13 V období rokov 1931 – 1939 do-
šlo k jeho premiestneniu do súčasnej polohy a zároveň k jeho rekonštrukcii. Túto 
skutočnosť potvrdzuje nápis na zadnej strane podstavca.14

Sochárska kompozícia je osadená na konvexne klenutom podstavci so štvor-
covou základňou, ktorý sa smerom nahor zužuje a  je zakončený profilovanou 
rímsou. V hornej časti podstavca sa na čelnej (južnej) strane nachádza dvojica 

9	 Chronogram [online]. Encyclopaedia Beliana, ISBN 978-80-89524-30-3. [citované 2025-2-11]. 
Dostupné na internete: https://beliana.sav.sk/heslo/chronogram

10	 OLEXÁK, P. Chronogramy. In Knižnica. Martin: Slovenská národná knižnica, 2013, roč. 14, č. 
4, s. 42 – 46.

11	 ŠEDIVÝ, J. Historické nápisy a ich nosiče. Bratislava: Vydavateľstvo UK BA, 2018, s. 47.
12	 Kult uctievania tohto svätca sa do Uhorska dostal pravdepodobne koncom 17. storočia. I keď sa 

kult šíril relatívne rýchlo a bol pomerne ľahko sa zakoreňoval, naplno sa prejavil po kanonizácii 
Jána Nepomuckého v  roku 1729. K  uctievaniu svätých dochádzalo v  baroku prenesením 
ich kultu zo stredoveku alebo vytvorením nového kultu v  barokovom období. Na rozvoji 
novovytvoreného barokového kultu sv. Jána a jeho sprostredkovaní sa podieľali všetky vrstvy 
vtedajšej spoločnosti od aristokracie po poddanské obyvateľstvo. RONAIOVÁ, I. Kult sv. Jána 
Nepomuckého na našom území. In Svätec a jeho funkcie v spoločnosti II. Bratislava: Chronos, 
2006, s. 91 – 92.

13	 HU MNL OL E 156 - a. - Fasc. 087. - No. 019. „Extat ibidem Puchovii e regione statua sancti 
Iohanni Nepomuceni, Domus Dominali Anno 1732 aedificancepta...“.

14	 „Ex oblatis civitatis renovata et translata anno 1931 – 1939.“ Z  darov obyvateľov obnovená 
a premiestnená v rokoch 1931 – 1939. Je však známe, že ďalšia z renovácií sochy prebiehala 
taktiež v rokoch 1995 – 1996 (poznámka autora).



213

Drobná sakrálna architektúra v meste Púchov

erbov rodu Marczibányi, znázorňujúcich dvíhajúceho sa medveďa vyrastajúce-
ho z kráľovskej korunky. Kompozíciu dopĺňa výsadba štyroch líp15 vo štvorcovej 
formácii, ktoré vytvárajú výrazný kompozičný rámec a historickú zeleň s pamä-
ťovou funkciou. Figúra sv. Jána Nepomuckého je zobrazená netradične (kľačiač-
ky) na oboch kolenách na zhluku vĺn, čo v  ikonografickej tradícii tohto svätca 
predstavuje výnimočné vyobrazenie. Oblečený je do rochety s čipkovaným okra-
jom a kňazského rúcha, biret drží v ľavej ruke spustenej popri tele. Pravá ruka je 
ohnutá v lakti a smeruje k hrudi (v nej svätec držal krucifix, ktorý sa však neza-
choval). Nad hlavou nie je dochovaná svätožiara s piatimi hviezdami, hoci ide 
o typický atribút tohto svätca. Po pravej strane svätca je zobrazený anjel sediaci 
na vlnách, s  knihou opretou o  stehno a  rukou podopierajúcou bradu. Tvárové 
výrazy postáv sú pokojné a realistické, so snahou o psychologizujúce stvárnenie.

Na čelnej strane podstavca sa nachádza oválny medailón s latinským nápisom 
„SANCTO IOANNI NEPOMVCENO PATRONO SVO DEVOTI EREXERVNT“, 
čo v  preklade znamená „Oddaní postavili svojmu patrónovi svätému Jánovi 
Nepomuckému.“ Inskripcia je zároveň chronogramom. Zvýraznené písmená 
(CIIMVCVDVIXV) predstavujú rímske čísla, ktorých súčet udáva rok 1733, čím 
sa datuje vznik súsošia.

Ikonografická koncepcia a spôsob jeho spracovania potvrdzujú zaradenie pa-
miatky do obdobia vrcholného baroka. Kvalita sochárskej práce, realistické stvár-
nenie postáv a prepracované detaily svedčia o profesionálnom prístupe k výtvar-
nému riešeniu. Súsošie ako celok spĺňa znaky nehnuteľného výtvarného diela 
religiózneho charakteru, ktoré je súčasťou mestskej pamäťovej krajiny.16 Súsošie 
sv. Jána Nepomuckého s anjelom je jedinečným výtvarným prejavom barokovej 
náboženskej úcty a zároveň cenným dokladom o kultúrno-náboženskej identite 
miestnej komunity v prvej polovici 18. storočia. Predstavuje neoddeliteľnú súčasť 
historickej pamäti mesta Púchov a ako také si vyžaduje ochranu, odborné spra-
covanie a prezentáciu v širšom kultúrno-spoločenskom kontexte.

Socha sv. Jána Nepomuckého
Druhá zo sôch znázorňujúca sv. Jána Nepomuckého je umiestnená za záhra-

dou Rímsko-katolíckeho farského úradu. Na rozdiel od predošlého súsošia je táto 
skulptúra ikonograficky konvenčnejšia a zodpovedá štandardnému výtvarnému 
riešeniu svätca. Postava je zobrazená v kontraposte, s prenesenou váhou tela na 
pravú nohu a mierne vychýlenou osou trupu. Svätý Ján drží oboma rukami kríž, 
ktorý je opretý o ľavé plece. Hlava sa skláňa ku krížu, čo zvýrazňuje jeho zbožnosť 
a duchovnú sústredenosť. Odev tvoria typické súčasti kňazského odevu  (alba, 
rocheta a superpelícium). Na hlave má biret, spod ktorého mu padajú krátke vl-
nité vlasy. Socha spočíva na podstavci, do ktorého je vyrytý latinský nápis vo 
forme chronogramu: „VIVae gratItV DIaE IVnCta pIctas sti VXIt statVaM hanC 
aVo tertIa sata LIbVs ab aqVIs“. Po sčítaní zvýraznených rímskych číslic vzniká 
15	 Lipa malolistá (lat. Tilia Cordata). Lipa ako tradičný sprievodný strom sakrálnych objektov 

v strednej Európe symbolizuje ochranu, úctu a kontinuitu duchovného priestoru. Jej prítomnosť 
posilňuje pietny charakter miesta a  zároveň dotvára vizuálne a vegetačné zakotvenie sochy 
v urbanistickej štruktúre mesta (poznámka autora).

16	 POLOMOVÁ, B. – SABADOŠOVÁ, E. Sakrálna architektúra..., s. 16. 



214

Andrej VAŠÍČEK

vročenie 1814, ktoré označuje rok vzniku alebo inštalácie pamiatky. Text je mož-
né voľne preložiť ako výraz vďaky za ochranu pred povodňou, pričom samotné 
znenie naráža na predchádzajúcu tragickú udalosť. 

	 Vyhotovenie tejto sochy sa však viaže k udalostiam odohratým v predchá-
dzajúcom roku. Množstvo záznamov v  mestských knihách, kronikách, denní-
koch a podobných prameňoch domácej a zahraničnej proveniencie označuje rok 
1813 ako „annus horribillis“ pre výskyt ničivých povodní.17 Príčinou tejto živelnej 
pohromy bola najmä dlhotrvajúca a intenzívna zrážková činnosť v období od 23. 
do 26. augusta 1813 v dôsledku stretu dvoch cyklonálnych útvarov nad územím 
dnešného západného Slovenska.18 Túto ničivú povodeň z  roku 1813 zazname-
nal aj púchovský notár v knihe mestských protokolov. Rieka Váh sa v dôsledku 
vyššie opisovanej meteorologickej situácie a silných dažďov rozvodnila a vyliala 
25. augusta 1813. Tragickej udalosti podľahlo v Púchove 75 ľudí. Voda zaplavila 
celé mestečko a silný prúd zdemoloval jednu z ulíc. Okrem samotného mestečka 
bolo zatopené aj jeho okolie, respektíve dolina medzi vrchom Lachovec na severe 
a Nosickým vrchom na juhu.19

Vyhotovenie sochy možno chápať ako votívny akt a kolektívne poďakovanie 
patrónovi za ochranu a prejav nádeje v božskú priazeň do budúcnosti. Svätý Ján 
Nepomucký sa v tomto zmysle uplatňuje ako patrón mostov, riek a ochranca pred 
povodňami. Jeho sochy bývajú typicky umiestňované v blízkosti vodných tokov, 
na mostoch alebo v údolných zónach náchylných na záplavy.

Pamiatka nesie znaky votívneho diela so silným lokálnym kontextom a záro-
veň je priamym historickým dokumentom reagujúcim na konkrétnu živelnú po-
hromu. Ako taká má osobitnú hodnotu nielen z umeleckého, ale aj z pamäťového 
a antropologického hľadiska. Predstavuje jeden z mála sakrálnych objektov na 
území mesta, ktorého vznik možno presne spojiť s prírodnou udalosťou dolože-
nou v historických prameňoch. 

Socha sv. Jozefa s Dieťaťom
Socha svätého Jozefa s Dieťaťom sa nachádza medzi ulicami 1. mája a Špor-

tovcov v juhozápadnej časti mesta. Objekt patrí k mladším pamiatkam drobnej 
sakrálnej architektúry v Púchove a bol zhotovený v roku 1827, ako potvrdzuje aj 
chronogram nachádzajúci sa na podstavci. Z chronogramu „DIVo hVIC DICaVIt 
Iosep anDreae poLaseK fILIVs“  umiestnenom na čelnej strane podstavca sme-
rujúcej na východ možno ďalej vyčítať, že autorom donácie bol Jozef, syn Adrea 
Poláška. 

17	 Preßburger Zeitung. Preßburg: Landerer, 10. 9. 1813, 49(21), p. 2. [citované 2025-2-11] Dostupné 
na internete: https://www.difmoe.eu/uuid/uuid:cd721dd5-e1fc-4f8e-91b8-d529b1f5d744.  

18	 TRIZNA, M. Historické povodne. Bratislava: PriF UK BA, 2010, s. 5.  
19	 „Roku 1813 d 25. Augustt skrzs dopussteny Boske wiligala woda, Wach, tak ze od Nosickeho 

wrchu, ass po Puchowsky wrch Lachowec pole a  mesto zaplnela w kterem Nesstasti 
a dopussteny Boskem Messto wssetko, zwalene a skazene, pomimo Kasstila Panskeho gedna 
ulica ale odWahu, Nacisto wzata, ani fundamenta Neostali, Ludi ale Nro 75 se utopelo.“ Štátny 
archív v Trenčíne, pracovisko Archív Považská Bystrica. f. Mestečká do roku 1945. Protokoly 
mesta Púchova, krabica č. 2, N. 14.



215

Drobná sakrálna architektúra v meste Púchov

Kompozícia pozostáva z dvojstupňového pódia, sokla, podstavca s nápisom 
a samotnej figurálnej zložky. Postava svätého Jozefa stojí v kontraposte, s mierne 
naklonenou hlavou a zrakom upretým vpred. Odetý je do celoplošného plášťa, od 
pása zriaseného a splývajúceho až k zemi. V ľavej ruke drží rozkvitnutú ratolesť 
s bielymi kvetmi ľalie, symbolizujúcimi čistotu a duchovné otcovstvo. Na pravej 
ruke nesie Ježiška, ktorý sa opiera o jeho plece. Dieťa drží v ruke panovnícke jabl-
ko a druhou sa dotýka ľaliovej ratolesti. Z hľadiska výtvarného riešenia ide o die-
lo klasicistického charakteru.20 Socha je proporčne vyvážená, bez výraznejšieho 
pátosu, s dôrazom na pokojný postoj a jednoduché línie. Tvárové črty oboch po-
stáv sú spracované vecne, bez pridanej výraznej dramatizácie. Povrchová úprava 
je hladká, s obmedzenou modeláciou detailov. 

Na objekte boli zaznamenané dve reštaurátorské intervencie. Prvá prebehla 
v roku 1943, pričom došlo k obnoveniu poškodených častí a socha bola opätovne 
vysvätená púchovským kanonikom Viktorom Kállayom (1890 – 1977).21 Druhý 
reštaurátorský zásah bol realizovaný v roku 2016, keď objekt reštauroval kame-
nár Jozef Balaj z Dolnej Súče a spolupracovníci. V rámci obnovy boli odstránené 
nečistoty parotlakovou metódou, doplnené drobné chýbajúce časti vysprávkovou 
hmotou a aplikovanie hydrofobizačného náteru. Zároveň sa na objekte vykonalo 
mechanické dočistenie od uhlikatých kompozitov a chemické odstránenie ma-
chového porastu.22 Po ukončení prác bola socha opäť požehnaná miestnym de-
kanom Michalom Kebluškom (1960).23

Za objektom sa nachádza tehlový ochranný múr s  jednoduchým dreveným 
krížom, ktorý dotvára sakrálny rámec celku. Umiestnenie v  otvorenom mest-
skom priestore a  jeho dobrá viditeľnosť z  okolitých komunikácií prispievajú 
k pretrvávajúcej funkcii pamiatky ako náboženského aj kultúrneho orientačného 
bodu.

Socha svätého Jozefa predstavuje hodnotný doklad votívnej zbožnosti a vý-
tvarného vkusu miestnej komunity v prvej polovici 19. storočia. Objekt doku-
mentuje pokračovanie tradície drobnej sakrálnej architektúry aj v období, keď 
barokový sloh vystriedal klasicizmus s dôrazom na pokoj, symetriu a  strohosť 
výrazu.

20	 Na území dnešného Slovenska možno architektúru klasicizmu rozdeliť na barokový 
klasicizmus (posledná tretina 18. stor.) a romantický klasicizmus (1. pol. 19. stor.). Klasicizmus 
vrcholil v 30. rokoch 19. stor. a v istých prípadoch doznieval do pol. 60. rokov 19. stor. Barokovo-
klasicistická architektúra tohto obdobia sa označuje ako klasicizujúci barok (alebo barokový 
klasicizmus). Charakteristickými znakmi boli ubúdanie monumentálnosti v oblasti sakrálnej 
architektúry a  presun stavebnej činnosti na mestské stavby verejnej správy, na šľachtické 
paláce a meštianske domy. Klasicizmus [online]. Encyclopaedia Beliana, ISBN 978-80-89524-
30-3. [citované 2025-2-12]. Dostupné na internete: https://beliana.sav.sk/heslo/klasicizmus. 

21	 BOŠANSKÝ, M. Vitae Canonicorum Nitriensium. Nitra: 2021, s. 61. 
22	 Farnosť Púchov. Galéria: Požehnanie sochy sv. Jozefa [online-7-20-2025]. Púchov: 

Rímskokatolícka cirkev, farnosť Púchov, 2016. Dostupné na: https://puchov.fara.sk/
galeria/2016-9

23	 PAM. Zreštaurovaná a znovu postavená socha sv. Jozefa. In. Púchovské noviny [online], 2016, 
č. 24, [citované 2025-2-12]. Dostupné na internete: https://www.puchovskenoviny.sk/wp-
content/uploads/2016/09/PN_24.pdf.



216

Andrej VAŠÍČEK

Prícestná kaplnka Tróniacej Madony s Dieťaťom
Tento objekt zahrnutý do analýzy drobnej sakrálnej architektúry v meste Pú-

chov je umiestnený ako samostatná stavba vo dvore rodinného domu na Komen-
ského ulici. Ide o objekt so štvorcovým pôdorysom a otvorenou architektúrou 
typu baldachýnovej kaplnky, ktorý možno zaradiť medzi nehnuteľné výtvarné 
diela religiózneho charakteru. 

Datovanie kaplnky Tróniacej Madony v dostupnej literatúre kolíše. Kým nie-
ktoré a regionálne uvádzajú rok 1746,24 čo by zodpovedalo barokovému charak-
teru architektúry a kontextu pôsobenia rodu Marczibányiovcov v Púchove v 18. 
storočí, samotný latinský chronogram umiestnený na južnej strane kaplnky jed-
noznačne odkazuje na rok 1833. Táto skutočnosť naznačuje, že ide pravdepodob-
ne o nadviazanie na staršiu pamiatku, prípadne o rekonštrukciu alebo obnovu 
pôvodnej barokovej kaplnky, ktorú dal v prvej polovici 19. storočia opätovne zho-
toviť alebo upraviť Antal Marczibányi. V takom prípade by kaplnka kombinovala 
staršiu architektonickú štruktúru s novším donátorským zásahom.

Architektonické prevedenie teda zodpovedá klasicistickému štýlu prvej po-
lovice 19. storočia. Konštrukciu nesú štyri valcovité stĺpy s hladkými driekmi na 
plnom murovanom sokli, ktoré sú zakončené jednoducho profilovanými hlavica-
mi. Medzi stĺpmi sú osadené oblúkové arkády nesúce profilovanú korunnú rím-
su. Nad ňou sa nachádza stanová strecha zakončená kovovým dvojramenným 
krížom. Vnútorný priestor kaplnky je zaklenutý jedným poľom plackovej klenby. 
Vizuálna orientácia čelnej strany smeruje na juhovýchod.25

Na čelnej strane podstavca je osadená nápisová platňa s  latinským textom 
„HONORIBVS DEI GENITRICIS POSVIT VOTO ANTONIVS MARCZIBA-
NY A PVCHO“. Tento nápis svedčí, že „Na počesť Božej Rodičky umiestnil zo 
zbožného prisľúbenia Antal (Anton) Marczibányi z  Púchova.“ Vnútro kaplnky 
vypĺňa socha Panny Márie s Dieťaťom, zasadená do centrálnej osi. Madona je 
vyobrazená ako Tróniaca Kráľovná nebies sediaca na tróne z oblakov. Oblečená 
je do ružových šiat a modrého plášťa prehodeného cez pravé plece. Na hlave má 
osadenú korunu. Spolu so žezlom v ľavej ruke a kráľovským jablkom, ktoré drží 
Ježiš, zdôrazňuje panovnícky charakter výjavu. Ikonografia Tróniacej Madony 
s Dieťaťom je súčasťou tradície mariánskeho kultu s dôrazom na moc, ochranu 
a sprostredkovanie milostí.

Kaplnka prešla v  priebehu svojej existencie minimálnym počtom zásahov. 
Najvýraznejší a  zároveň problematický zásah prebehol v  roku 1967, keď došlo 
k premaľovaniu sochy a architektonických prvkov bez odborného vedenia.26 In-

24	 MESTO PÚCHOV. Kultúrne a historické pamiatky [online-7-22-2025]. Púchov: Mesto Púchov, 
2024. Dostupné na internete: https://www.puchov.sk/kulturne-a-historicke-pamiatky.html

25	 Pamiatkový úrad SR. Register NNKP. KAPLNKA PRÍCESTNÁ SO SOCHOU (kaplnka tróniacej 
Madony) [citované 2025-2-12]. Dostupné na internete: https://www.pamiatky.sk/evidencie-a-
registre/register-nnkp/detail-nnkp?code=RNNKP&detail_id=a70341d3-d38d-4ce2-b9e8-
d81d67c3ea8a.

26	 Pamiatkový úrad SR. Register nehnuteľných národných kultúrnych pamiatok.. 
KAPLNKA PRÍCESTNÁ SO SOCHOU (kaplnka tróniacej Madony) [citované 2025-2-
12]. Dostupné na internete: https://www.pamiatky.sk/evidencie-a-registre/register-
nnkp/detail-nnkp?code=RNNKP&detail_id=a70341d3-d38d-4ce2-b9e8-d81d67c3ea8a 
[citované-2025-2-13].



217

Drobná sakrálna architektúra v meste Púchov

tervencia bola uskutočnená svojpomocne, bez zohľadnenia pôvodnej farebnosti, 
materiálov či konzervačných princípov. Tento zásah bol v rozpore s pamiatko-
vými štandardmi a viedol k narušeniu autentického výtvarného výrazu objektu. 
Z pohľadu pamiatkovej starostlivosti ide o zásah, ktorý by si v budúcnosti vyža-
doval odbornú revíziu a prípadné zreštaurovanie.

Prícestná kaplnka Tróniacej Madony patrí medzi najhodnotnejšie objekty 
svojho druhu v meste. Vyznačuje sa zachovanou epigrafickou zložkou, ikonogra-
fickou výstižnosťou a kontinuitou mariánskej úcty. Jej prítomnosť v intraviláne 
mesta dokladá integráciu sakrálneho priestoru do každodenného života oby-
vateľstva a zároveň predstavuje významný orientačný a kultový bod mestského 
prostredia.

Záver
Predkladaná štúdia predstavuje výsledok systematického výskumu drobnej 

sakrálnej architektúry v intraviláne mesta Púchov. Výskum sa sústredil na štyri 
objekty pochádzajúce z 18. a 19. storočia. Zvolená metodika kombinovala histo-
ricko-kritickú prácu s prameňmi, typologickú a ikonografickú analýzu, staveb-
no-technické hodnotenie a epigrafický výskum s dôrazom na spracovanie chro-
nogramov. Každý z analyzovaných objektov (súsošie svätého Jána Nepomuckého 
s anjelom, socha svätého Jána Nepomuckého, socha svätého Jozefa s Dieťaťom 
a prícestná kaplnka Tróniacej Madony) bol posudzovaný samostatne, s ohľadom 
na svoj výtvarný jazyk, ikonografické znaky, datovanie a architektonické preve-
denie.

Jednotlivé pamiatky dokumentujú vývoj sakrálneho výtvarného prejavu 
v  priebehu viac ako storočia. Ich výtvarné spracovanie zachytáva prechod od 
barokovej expresivity k vyváženosti a formálnej striedmosti klasicizmu. Súčas-
ťou umeleckého prejavu je dôsledná práca s  atribútmi svätcov, ktoré umožňu-
jú presnú ikonografickú identifikáciu a súčasne vypovedajú o dobovom výklade 
zbožnosti. Architektonická a kompozičná štruktúra objektov zodpovedá dobo-
vým zvyklostiam, pričom sa opakovane objavuje modul pódia, sokla, podstavca 
a figurálnej časti.

Významným spoločným znakom všetkých skúmaných objektov je prítom-
nosť latinských chronogramov. Tieto nápisy, obsahujúce zvýraznené rímske čís-
lice, umožňujú presné určenie roku výstavby alebo renovácie a často obsahujú aj 
meno donátora alebo zbožný zámer zhotoviteľa. Chronogram ako forma dato-
vania a pietneho výrazu poukazuje na kultúrne prostredie, ktoré bolo dôverne 
oboznámené s princípmi nápisovej kultúry a zároveň prejavovalo úctu k vizuálne 
zakódovanému výrazu viery.

Drobné sakrálne objekty analyzované v tejto práci plnili okrem náboženskej 
funkcie aj významnú úlohu vo formovaní identity miestneho priestoru. Boli vi-
zuálnymi a  významovými dominantami mestského prostredia, ktoré svojou 
prítomnosťou pripomínali kolektívne pamäťové vrstvy od votívnych činov po 
každodennú pobožnosť. Nachádzajú sa v  lokalitách s  dlhodobým kultúrnym 
využitím, často v kontakte s historickou zeleňou alebo komunikáciami, čím sa 
stávajú prirodzenou súčasťou urbanistickej štruktúry. Výskum ukázal, že tieto 



218

Andrej VAŠÍČEK

objekty predstavujú historickú hodnotu nielen ako samostatné artefakty, ale aj 
ako súčasť  je tematicky, výtvarne a epigraficky previazaného celku. Všetky štyri 
objekty možno chápať ako pamäťové body v kultúrnej krajine mesta uchováva-
júce kolektívnu skúsenosť miestnej komunity a zároveň sú dokumentárnym pra-
meňom k vývoju religiózneho prostredia v regióne severozápadného Slovenska.

V súčasnosti čelia tieto objekty viacerým ohrozeniam. Dlhodobé vystavenie 
nepriaznivým poveternostným vplyvom, strata častí výzdoby, zanedbaná údržba, 
ochrana a nedostatok systematickej starostlivosti prispievajú k ich postupnému 
degradovaniu. Prípadné neodborné zásahy navyše môžu viesť k strate ich auten-
tického výrazu. Z týchto dôvodov je nevyhnutné vnímať drobnú sakrálnu archi-
tektúru ako významnú súčasť kultúrneho dedičstva, ktorá si zasluhuje odbornú 
pozornosť, aktívnu ochranu a zodpovednú prezentáciu.

Táto štúdia predstavuje príspevok k regionálnym dejinám mesta Púchov a zá-
roveň poskytuje pramenný a analytický základ pre ďalší výskum sakrálnej archi-
tektúry v prostredí malých miest. Dokumentuje význam religiózneho priestoru 
v dejinách každodennosti, zviditeľňuje často prehliadané objekty a posilňuje po-
vedomie o potrebe chrániť tie prvky kultúrnej krajiny, ktoré pretrvali stáročia.

Použité pramene a literatúra
Arcanum Adatbázis Kiadó. Arcanum. Dostupné online na: https://www.arcanum.com/sk/.
Encyclopaedia Beliana. Dostupné online na: https://beliana.sav.sk/.
Heraldická Terminologická konvence. Terminologický slovník. Dostupné online na: 

ht t p://w w w.hera ld i ka-term i nolog ie .cz/i ndex .php?page= 6& sc=1& sub=rejs t r i k _
terminu&znak=a&polkat=19

Magyar Nemezeti Leveltár. Az 1715-ös országos összeírás. Országos Levéltára Budapest Magyar 
Országos Levéltár - Arcanum Adatbázis Kft.

Országgyűlési Könyvtár. Hungaricana. Cultural heritage portal. Dostupné online na: https://www.
hungaricana.hu/en/. 

Pamiatkový úrad SR. Pamiatkový archív Bratislava. Register nehnuteľných národných kultúrnych 
pamiatok. 

Preßburger Zeitung. Preßburg: Landerer, 10. 9. 1813, 49(21), p. 2. Dostupné online na: https://www.
difmoe.eu/uuid/uuid:cd721dd5-e1fc-4f8e-91b8-d529b1f5d744.

Rímskokatolícka farnosť mesta Púchov. Kniha cirkevných protokolov rímskokatolíckej farnosti 
Púchov. Prothocolum seu liber Ecclesiae complectens decreta, quae sive a potestate Ecclesiastica, 
seu politica emanarunt, et deservient; pro futura parochorum directione, ut ea quae in cineres 
abierunt, et a voraci flamma consumpta sunt, redintegrata videantur. Rímskokatolícka farnosť 
Púchov. Rukopisy, nepaginované. 

Schematismus Venerabilis Cleri Diaecesis Nittriensis Pro Anno a  Christi Nato MCMXXXVII. 
Nitriae, typis Stephani Huszár, 231 s. Dominikánsky knižný inštitút. Periodikum: Nitrianska 
diecéza: Schematizmy po roku 1900.  Dostupné online na: https://data.knihydominikani.sk./
cas/schni/1900/1937.pdf.

Schematismus Venerabilis Cleri Diaecesis Nittriensis Pro Anno a Christi Nato MCMXLII. Nitriae, 
typis Stephani Huszár, 288 s. Dominikánsky knižný inštitút. Periodikum: Nitrianska diecéza: 
Schematizmy po roku 1900.  Dostupné online na: https://data.knihydominikani.sk./cas/
schni/1900/1942.pdf.

Štátny archív v Trenčíne, pracovisko Archív Považská Bystrica. f. Mestečká do roku 1945. Protokoly 
mesta Púchova, krabica č. 2, N. 14.

ŽÍDEK, Pavel. M. Pavla Židka Spravovna. Eds. TOBOLKA, Zdeněk Václav a  slovesnost a umění 
ČESKÁ AKADEMIE CÍSAŘE FRANTIŠKA JOSEFA PRO VĚDY. Praha: Česká akademie císaře 
Františka Josefa pro vědy, slovesnost a umění, 1908, 196 s. Dostupné online na: https://www.
digitalniknihovna.cz/knav/uuid/uuid:8a30f1d4-dfde-4595-82d5-2600cacda297.



219

Drobná sakrálna architektúra v meste Púchov

Literatúra
BOŠANSKÝ, Martin. Vitae Canonicorum Nitriensium. Nitra: Publica, 2021, 166 s., ISBN 

9788089471232. 
JANAS, Karol a kol. Púchov. Púchov: Media s.r.o. 2006, 311 s., ISBN 8096957414.
Kolektív autorov. Súpis pamiatok na Slovensku. II. zväzok K – P. Bratislava: Obzor, 1968, 582 s. 
OLEXÁK, Peter. Chronogramy. In. Knižnica. Martin: Slovenská národná knižnica, 2013, roč. 14, č. 

4, s. 42 – 46.
POLOMOVÁ, Beata – SABADOŠOVÁ, Elena. Sakrálna architektúra. Stavebná časť – 

typologické druhy B. Metodika princípov rozhodovania Pamiatkového úradu SR vo veciach 
stavebnotechnického /alebo reštaurátorského/ zásahu. Časť 7. Bratislava: Pamiatkový úrad 
Slovenskej republiky, 2023, 39 s. 

RONAIOVÁ, Ivana. Kult sv. Jána Nepomuckého na našom území. In Svätec a  jeho funkcie 
v spoločnosti II. s. 91 – 96. Eds. KOŽIAK, Rastislav – NEMEŠ, Jaroslav. Bratislava: Chronos, 
2006, 332 s., ISBN 8089027202.

ŠEDIVÝ, Juraj. Historické nápisy a ich nosiče. Bratislava: Vydavateľstvo UK BA, 2018, 383 s., ISBN 
9788022347037.

ŠEDIVÝ, Juraj a kol. Latinská epigrafia. Dejiny a metodika výskumu historických nápisov. In Corpus 
inscriptionum Slovaciae I.1. Bratislava: Vydavateľstvo Univerzity Komenského v  Bratislave, 
2013, 264 s. 

TÓTH, Attila. Drobná sakrálna architektúra v  scénickej a  kultúrnej krajine. s. 159. In Životné 
prostredie – Revue pre teóriu a  starostlivosť o  životné prostredie. Bratislava: Ústav krajinnej 
ekológie SAV 2020, č. 3., roč. 54. ISSN 0044-4863.  

TÓTH, Attila – Verešová, Martina. Small sacral architecture and trees as monuments in diverse 
cultural landscapes of Slovakia. In Plants in Urban areas and landscape [elektronický zborník]. 
Nitra: Slovenská poľnohospodárska univerzita, 2018, s. 7 – 13. [online-7-20.2025] Dostupné na 
internete: https://www.researchgate.net/publication/325560505_Small_Sacral_Architecture_
and_Trees_as_Monuments_in_Diverse_Cultural_Landscapes_of_Slovakia. DOI: 10.15414/
PUAL/2018.7‑13.

TRIZNA, Milan. Historické povodne. Bratislava: PriF UK BA, 2010, 6 s.

Internetové zdroje
PUCHOV.FARA.SK. Galéria: Požehnanie sochy sv. Jozefa [online-7-20-2025]. Púchov: 

Rímskokatolícka cirkev, farnosť Púchov, 2016. Dostupné na internete: https://puchov.fara.sk/
galeria/2016-9. 

MESTO PÚCHOV. Kultúrne a  historické pamiatky [online-7-22-2025]. Púchov: Mesto Púchov, 
2024. Dostupné na internete: https://www.puchov.sk/kulturne-a-historicke-pamiatky.html

Autor fotodokumentácie
Dominik Vardžák



220

KIBÉKÜLÉS ÉS EGYÜTTMŰKÖDÉS A KÖZÖS 
GYÖKEREKRE ÉPÍTVE – AZ EURÓPAI INTEGRÁCIÓ ÉS 
A KERESZTÉNYSÉG KAPCSOLATA ROBERT SCHUMAN 

FELFOGÁSÁBAN

PRIEGER Adrienn - POMEISL András József 

Reconciliation and cooperation building on common roots - The relationship between 
European integration and Christianity in the conception of Robert Schuman
Today, there are increasingly heated debates about common European values and the future 
of Europe, and in these debates the accusation that the other side has moved away from 
common European values is often raised. In this study, we also seek to answer the question 
of whether what is happening today is a shift towards the common values of the European 
Union as enshrined in the founding treaties, or, on the contrary, a replacement of the values 
previously professed by a new set of preferences with more ideological intolerance and uncer-
tain legitimacy. In our opinion, the past of European integration and the role of Christianity 
in it, as well as the present and future of the European Union itself, cannot be understood 
without recalling the ideas and aspirations of the founding fathers. The fact that the found-
ing fathers of the European Communities - Robert Schuman, Konrad Adenauer, Alcide De 
Gasperri - were Christian democrats practising their Catholic faith played a decisive role in 
the fact that integration started in this direction. It is extremely useful to recall the thoughts 
of the founding fathers, including Robert Shuman, on the purpose, the method and the roots 
of European integration, and in general why the founding fathers chose this path.
Keywords: reconciliation, cooperation, Robert Schuman, Christianity, European Union. 

„Egy kereszténységellenes demokrácia olyan karikatúra lesz,  
amely vagy zsarnokságba, vagy anarchiába süllyed.” (R. Schuman)

Bevezetés 
Napjainkban egyre hevesebb viták folynak a közös európai értékekről és Eu-

rópa jövőjéről, és ezekben a vitákban rendre felmerül az a vád, hogy a másik fél 
eltávolodott a  közös európai értékektől, megsértve a  „klub” szabályait. Ebben 
a vitában az olyan felemelő pillanat, mint közép-európai országok 20 éves tagsá-
ga az Európai Unióban, vagy a magyar soros elnökség sem hozott változást, sőt 
napról napra mintha élesednének az ellentétek. 

Az, hogy az európai integráció keretei között viták zajlanak, nem új jelen-
ség: az európai integráció a kölcsönös történelmi sérelmek meghaladását célzó 
békeprojektnek indult, ahol a  közös értékek nem egy jövőben megvalósítandó 
terv csírái, hanem a közös múltból fakadnak. Ha tehát helyesen akarjuk értel-
mezni a közös európai értékek fogalmát, nem a  jelen nézeteiből, hanem a  tör-
ténelmi gyökerekből kell kiindulnunk. Magyarország ebben a vitában elfoglalt 
álláspontját is csak úgy érthetik meg a  partnerei, ha abból indulnak ki, hogy 

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 1



221

Kibékülés és együttműködés a közös gyökerekre építve – Az európai integráció  
és a kereszténység kapcsolata Robert Schuman felfogásában

mely értékek, gyökerek indították el az európai integráció útján, hogyan vált az 
integrációs szervezet részévé, és hogyan került szembe – több más közép-euró-
pai országgal, különösen is Szlovákiával és Lengyelországgal együtt – az európai 
fősodorral. 

Magyarország és az Európai Unió kapcsolata hosszú múltra tekinthet vis�-
sza, hiszen már a ’60-as évek végétől, kereskedelmi és mezőgazdasági szerződé-
sek által érdeklődését fejezte ki hazánk az Európai Közösségek felé. Az 1970-es 
évektől ágazati megállapodások születtek a  Bizottság kezdeményezése folytán, 
1988-ban már létrejött az első átfogó Magyar-EK kereskedelmi szerződés, 1990-
ben pedig kezdetét vette a PHARE program. A rendszerváltás kiemelt célja volt 
az európai integrációs szervezethez való csatlakozás. Magyarországon ugyan-
is az emberek többsége a  keleti blokkba tartozást a  Nyugattól való kényszerű 
és erőszakos elszakítottságként élte meg, így a  szovjet uralom és megszállás 
megszűnése reményt adott Magyarország visszatérésére természetes közegébe, 
a nyugati államok közösségébe. A Magyar Köztársaság és az Európai Közösségek 
és azok tagállamai között Brüsszelben, 1991. december 16-án jött létre a társu-
lás létesítéséről szóló Európai Megállapodás, amely 1994. február 1-jén lépett 
hatályba. Magyarország és az EU közötti csatlakozási tárgyalások az 1998-as 
luxemburgi csúcstalálkozó után kezdődtek és 2002-re fejeződtek be. Az uni-
ós csatlakozásról 2003. április 12-én tartott népszavazáson a választópolgárok 
45,62 %-a szavazott, s a szavazók 83,76%-a támogatta a belépést. Magyarorszá-
gon ezzel az egyik legeredményesebb népszavazásként vált híressé az integráció 
mellett állást foglaló népszavazás.

Magyarország csatlakozási okmányának aláírására 2004. május 1-jén került 
sor Athénban, az Európai Unió eddigi legnagyobb bővítése keretében, mely ezál-
tal is különleges jelentőségű az EU bővítési politikája kapcsán. Magyarországgal 
együtt Lengyelország, Lettország, Litvánia, Málta, Szlovákia, Szlovénia, Ciprus, 
Csehország és Észtország is ekkor csatlakozott az Európai Unióhoz. Ez a bővítés 
szükségessé tette az Európai Unió működésének újragondolását; a 2007. decem-
ber 13-án aláírt Lisszaboni Szerződés számos intézményi reformot is bevezetett, 
amelyek a korábbi 15 tagúból a 25 tagúvá vált Unió működését voltak hivatottak 
biztosítani. 

Azóta a  bővítési folyamat elakadt: sor került ugyan 2007-ben Bulgária és 
Románia, majd 2013-ban Horvátország csatlakozására, de azóta nem vettek fel 
egyetlen új tagot sem, viszont 2020-ban az Egyesült Királyság kilépett az Euró-
pai Unióból. Mindezek a  folyamatok Magyarország EU-s  tagságára is kiemelt 
hatásokat gyakoroltak. 

A 2004-es csatlakozás az új tagállamok számára a gyors fejlődés és felzárkó-
zás reményét jelentette. Az integráció lehetőséget biztosított a  határok átjárá-
sára, ezt követően néhány évvel pedig már korlátozás nélkül érvényesült a nyu-
gat-európai munkavállalás, továbbá az áruk, a  szolgáltatások és a  tőke szabad 
mozgása, és elérhetővé váltak az uniós támogatási források is – különösen a me-
zőgazdaság és a  fejlesztés területén. A bővítési folyamat is látszólag töretlenül 
folytatódott tovább, új tagjelöltek elfogadásával és újabb csatlakozási tárgyalá-
sok megkezdésével. 



222

PRIEGER Adrienn - POMEISL András József 

Ugyanakkor éppen a 2004-es bővítés időszakában merültek fel olyan viták, 
amelyek az európai integrációs projekt végcélját illetően kérdéseket vetettek fel, 
s  mely viták napjainkban egyre élesebbé válnak. Ekkor került ugyanis a  viták 
kereszttüzébe az európai értékközösség és a keresztény Európa gondolata az el-
vetélt Európai Alkotmányszerződés kapcsán. Ez a  szerződés az Európai Unió 
szövetségi állammá szervezése irányában tett lépés lett volna, amely az alapszer-
ződések helyébe lépve a bővítés miatt szükségessé váló intézményi reformokon 
túlmutatóan újrarendezte volna az Európai Unió és tagállamok viszonyát, és 
egységes, elvi síkon megalapozott keretbe foglalta volna az integrációs szervezet 
és uniós jogrend működését. 

Az Európai Alkotmányszerződés kidolgozása során többen felvetették, hogy 
– az alapító atyák szellemében – legalább a preambulum utaljon – a görög-római 
antikvitás mellett - az európai kultúra keresztény gyökereire, az alkotmányos 
szerződést megfogalmazó Konvent bizonyos tagjainak ellenállása, különösen 
Belgium, valamint Franciaország ellenkezése miatt maradt ki Európa keresz-
tény gyökereinek említése a bevezetésből.1 Az Alkotmányszerződés – a francia 
és holland népszavazásokon meghozott elutasító döntések miatt – végül soha-
sem lépett hatályba, helyette a meglévő alapszerződések módosítására került sor 
a Lisszaboni Szerződés keretében.

Napjainkban azt tapasztalhatjuk, hogy mind a  bővítési folyamat, mind az 
egyes uniós politikák szintjén, hogy az Európai Unió jelentős mértékben veszí-
tett korábbi lendületéből, fejlődése lelassult, sok esetben stagnál, a korábbi bi-
zakodó jövőkép a múlté, és az európai térség fokozatosan teret veszt a globális 
versenyben, miközben az érdeklődés és az európai szintű viták homlokterébe 
kerültek a  közös európai értékekre állítólagos megsértésének szankcionálá-
sa a  tagállamok és a  nemzetközi partnerek vonatkozásában. Jelen tanulmány 
szerzői meglátása szerint a napjainkban kialakuló viták kapcsán érdemes vis�-
szatekinteni Robert Schuman által megfogalmazott európai egységgondolatra, 
visszatekinteni azon értékekre, gyökerekre, melyet „Európa Atyja” fogalmazott 
meg.

Tanulmányukban továbbá arra is keressük a választ, hogy vajon ez a változás, 
valóban az Európai Unió alapszerződésekben lefektetett közös értékeinek az elő-
térbe kerülését jelenti, vagy éppen ellenkezőleg, a korábban vallott értékek lecse-
rélését egy új, ideológiailag türelmetlenebb és bizonytalan legitimitású preferen-
ciákra? Vajon az uniós alapértékeket illetően az Európai Unió ma is ugyanazon 
az úton halad, mint húsz évvel ezelőtt, amikor Magyarország csatlakozott hozzá? 
Az alapító atyák által lefektetett értékek, célok vajon még mindig áthatják az in-
tegráció szellemiségét? A napjainkban felerősödő viták a „Nemzetek Európája” 
és az „Európai Egyesült Államok” koncepciója között nem új keletű, már az in-

1	 KIRÁLY, M. Európa Keresztény gyökerei és az Alkotmányos Szerződés. In Iustum Aequum 
Salutare, ISSN 1787-3223, 2006, vol 2, no. 3–4, p. 69. A vitáról bővebben l.: BENKE, J. Glossza 
az EU Alkotmányos Szerződésének „dekrisztianizált” preambulumához. In Európai Jog. ISSN 
1587-2769, 2005, vol 5, no. 1, p. 29 – 38. Természetesen ebben az időszakban nemcsak a pream-
bulum, hanem az Alkotmányszerződés egyéb rendelkezései is a  kritika tárgyát képezték, l: 
GERZSENYI, G. Az Európai Alkotmánytervezet jelene és jövője. In Európai Jog. ISSN 1587-
2769, 2004, vol. 4, no. 1, p. 44 – 45.



223

Kibékülés és együttműködés a közös gyökerekre építve – Az európai integráció  
és a kereszténység kapcsolata Robert Schuman felfogásában

tegráció kezdeténél jelen volt, de az uniós szervek képviselőinek nyilatkozataiban 
tapasztalható hangsúlyeltolódás utóbbi felé indokolttá teszi ezzel kapcsolatban is 
az alapító atyák gondolatainak felidézését. 

Meglátásunk szerint jobban megérthetjük az európai integráció múltját, és az 
egységgel kapcsolatos dilemmákat, ha megvizsgáljuk Schumann által lefektetett 
alapokat, célokat.

A kereszténység szerepe az európai integrációs szervezet létrejöttében
„A demokrácia a kereszténységnek köszönheti létét. Azon a napon született, 

amikor az ember küldetésévé vált, hogy mulandó élete során az egyéni szabad-
ság, mindenki jogainak tiszteletben tartása és a testvéri szeretet gyakorlása révén 
kivívja az emberi személyiség méltóságát. Soha Krisztus előtt nem fogalmazód-
tak meg hasonló gondolatok.”2 – ezek nem egy egyházi személy, hanem Robert 
Schuman, egykori francia külügyminiszter majd miniszterelnök szavai. 

Véleményünk szerint az európai integráció múltját, illetve a  kereszténység 
ebben betöltött szerepét, de magának az Európai Uniónak a jelenét és jövőjét sem 
lehet megérteni az alapító atyák gondolatainak, törekvéseinek a felidézése nélkül. 
A kérdés ugyanis az: ha az Európai Unió szervei és egyes húsz éve csatlakozott 
tagállamok eltérő állásponton vannak egyes uniós alapértékek vonatkozásában, 
ki az, aki eltért attól az értékközösségtől, amelyen az Európai Unió alapult. Ezt 
pedig az alapszerződések tételes rendelkezéseit az az alapító atyák törekvései fé-
nyében vizsgálva ítélhetjük csak meg helyesen. 

Fontos felidéznünk az integráció kezdetének történeti összefüggéseit. A XX. 
század első felében két világháború söpört végig Európán, több millió ember ha-
lálát és az anyagi és kulturális javak hatalmas pusztulását hagyva maga után. 
Az első világháborút követően a XIX. századot jellemző, a napóleoni háborúk 
tanulságait megértő, a „civilizált” nemzetek közötti korrekt viszonyon alapuló, 
a kontinensen hatalmi egyensúly fenntartására törekvő, alapvetően békés, jelen-
tős fejlődést eredményező világrendet felváltotta a francia hegemón törekvése-
ket tükröző, feltétel nélküli megadáson alapuló, erőszakos politikai rendezés, és 
az ennek ellenhatásaként a vesztesek körében kialakuló revansista külpolitika, 
amely csakhamar Európa remilitarizálására és újabb világháborúhoz vezetett.

A túlélők Nyugat-Európában – a szovjet terjeszkedés fenyegető árnyékában 
– két tanulságot vontak le: meg kell akadályozni a totális hatalom kiépülését az 
államokon belül (ezt szolgálta az emberi jogok hatékonyabb védelme), és meg kell 
akadályozni az európai államok közötti újabb háborúkat, vagyis fel kell adni a bi-
rodalmi ambíciókat. Nagyon fontos, hogy már a német nemzetiszocialista rezsim 
megbüntetése kapcsán, amely formailag kétségkívül alkotmányos és „jogállami” 
keretek között működött, ezért a klasszikus büntetőjogi elvek szerint nem volt 
szankcionálható, az akkori jogászok a természetjogi doktrinához nyúltak vissza, 
egészen pontosan annak középkori, tomista változatához, amely feltétlen érvé-
nyesülést követelt magának.3 Ez a természetjogias gondolkodás vezetett el az em-

2	 SCHUMAN, R. Európáért. Budapest: Osiris – MCC Press, 2022, p. 38.
3	 Természetjog létezett korábban is, hiszen a római jog is ismerte a  ius naturale fogalmát, de 

a rómaiak ennek nem tulajdonították egyértelműen azt a hatályt, hogy azzal emberi törvény 



224

PRIEGER Adrienn - POMEISL András József 

beri jogok államokkal szembeni nemzetközi védelmének gondolatára is, amely 
az emberi jogok és az alapvető szabadságok védelméről szóló Egyezmény 1950. 
november 4-én Rómában való megkötésével intézményesült. 

Az államok közötti konfliktusok megoldásának több koncepciója létezett. Az 
egyik, a  felvilágosodás gondolkodóinak koncepciója abban látta az európai há-
borúk kiküszöbölésének lehetőségét, ha azok résztvevőit, az európai államokat 
megszüntetik, és Európát egyetlen nagy birodalommá szervezik.4 Ez a gondolat 
azonban a gyakorlatban mindig háborúkba torkollott, mert az államok vonakod-
tak egymásnak vagy egy új entitásnak alárendelni magukat – ezt a vonakodást 
a  győztesek magatartása a  vesztesekkel szemben az I. világháborút követően 
kellőképpen meg is indokolta. A másik koncepció a háború okait kívánta felszá-
molni: a terjeszkedés és a revans szándékát kiiktatni az európai államok külpo-
litikájából. Minthogy e két törekvés legtöbbször új erőforrások megszerzésére, 
vagy a  korábban meglévő, de elvesztett erőforrások visszaszerzésére irányult, 
a megoldás értelemszerűen az erőforrások megosztása lehet, kényszer és a ha-
tárok tologatása nélkül, pusztán a gazdasági racionalitás, vagyis a kölcsönösen 
előnyös együttműködés keretében. Ez volt az az út, amelyen az európai integráció 
megindult.

Az, hogy az integráció ebben az irányban indult meg, döntő szerepe volt 
annak, hogy az Európai Közösségek alapító atyái – Robert Schuman, Konrad 
Adenauer, Alcide De Gasperri – katolikus vallásukat gyakorló kereszténydemok-
raták voltak;5 az ő számukra keresztény hitük, és ebből fakadó közös meggyő-
ződésük mindenképpen közös alapot jelentett a tárgyalásokon. Ezen túlmenően 
– és ezt kevésbé szokták hangsúlyozni – katolikus voltuk azért lényeges, mert 
a katolikus egyház – szemben például az anglikán egyházzal – nem nemzeti egy-
ház: egy nemzetek felett álló, világméretű közösség, amely ugyan hierarchikusan 

nem lehet ellentétes: a  rabszolgaságot például ellentétesnek tartották a  természetjoggal, de 
a ius gentium alapján elfogadták. L. FÖLDI, A. – HAMZA, G. A római jog története és insti-
tutioi, Budapest: Nemzeti Tankönyvkiadó, 1996. § 129, p. 42. A tomista koncepcióban viszont 
a természetjogi tételek nem pusztán a természetből az emberi értelem segítségével levezethe-
tőek, ezért adottak, hanem a teremtés Isten által adott rendjét tükrözik, ezért a természetjog 
isteni eredetű jog, amellyel az emberi jog nem lehet ellentétes. l. bővebben: SZUROMI, Sz. 
A. Az erkölcs, a jog és az emberi méltóság harmóniája a szakrális jogban. In Iustum Aequum 
Salutare. ISSN 1787-3223, 2018, vol. 14, no. 1, p. 125. A felvilágosodás kora a természetjogot 
az észjoggal váltotta fel, de éppen a kodifikált jog észszerűségét és mindenhatóságát hirdetve 
a jogtalálásra épülő bírói joggal szemben. L. például: SZABADFALVI, J. A Magyar Észjogi Is-
kola. In Állam és Jogtudomány. ISSN 0002-564X, 2009. vol. 50, no. 1, p. 30, 36. Valójában tehát 
a radbruchi formula, a „gesetztes Unrecht” fogalma nem általában természetjogi, hanem to-
mista koncepcióra épül (maga Radbruch híres cikkében kifejezetten idézi is az Evangéliumot: 
„inkább kell engedelmeskedni Istennek, mint az embereknek)”. L. bővebben: RADBRUCH, G. 
Gesetzliches Unrecht und übergesetzliches Recht In Süddeutsche Juristenzeitung, 1946, vol. 1, 
no. 1, p. 105 – 108. 

4	 Ehhez képest Penn koncepciója unikális, mert ő angolként semmiképpen sem akart egy ha-
talmas európai birodalmat, így inkább 2-3 nagyhatalom egyensúlyán alapuló békében gon-
dolkodott. Penn koncepcióját ismerteti: PRIEGER, A. D. A „Keresztény Európa” gondolata az 
akadálya Törökország EU-csatlakozásának? In Glossa Iuridica. ISSN 2064-6887, 2017, vol. 4, 
no. 3-4, p. 152 – 153.

5	 PRIEGER, A. Az európai identitás szerepe Törökország EU-csatlakozási folyamatában: „ke-
resztény Európa” vagy „multikulturális Európa”. In Valóság. ISSN 0324-7228, 2018, vol. 61, no. 
11, p. 1.



225

Kibékülés és együttműködés a közös gyökerekre építve – Az európai integráció  
és a kereszténység kapcsolata Robert Schuman felfogásában

szervezett, de teret hagy az autonóm működésre; egyetemes értékeket hirdet, de 
nem tagadja a nemzeti kultúrák értékét; a kánonjog a hierarchia mellett a világ-
egyház, illetve az egyes részegyházak viszonyát mindig is a szolidaritás és szub-
szidiaritás elvei szerint rendezte. Fontos megemlítenünk ezen kívül a Rerum No-
varum enciklikát, amely a keresztényszocialista és kereszténydemokrata pártok 
társadalompolitikájának iránytűjeként a  társadalmon belül az erőforrásokért 
vívott kíméletlen harc helyébe a szembenálló érdekű felek korrekt, valamennyi 
fél érdekét és értékeit figyelembe vevő konstruktív együttműködését ajánlotta. 

Robert Schuman szerepe az integráció létrejöttében
Robert Schuman, akit „Európa atyja”-ként is említenek, német állampolgár-

ként született Luxemburgban, és csak a versailles-i béke folytán,6 1919-ben vált 
francia állampolgárrá,7 magát elzászinak vallotta.8 Tanulmányait Luxemburgban 
és Németországban végezte, politikai pályája azonban Franciaországhoz kötötte: 
1919-től nemzetgyűlési képviselő lett, 1940-ben rövid ideig menekültügyi mi-
niszter, majd 1946-ban pénzügyminiszter, 1947-1948-ban kétszer is miniszterel-
nök, 1948-tól 1953-ig külügyminiszter. 

Schuman az ENSZ 1948. szeptember 28-29. napján tartott közgyűlésén tartott 
beszédében javasolta egy „Európai Gyűlés” létrehozását,9 ennek eredményeként 
jött létre az Európa Tanács 1949. május 5-én. Az alapszabály aláírását követő be-
szédében Schuman mielőtt felvázolta volna egy szupranacionális együttműködés 
szükségességét, áttekintette a korábbi kísérleteket, és vázolta azt a két modellt, 
amit már említettünk: „[e]gy nagy kísérletet hajtunk végre, annak a visszatérő 
álomnak a beteljesülését, amely tíz évszázad óta újra és újra meglátogatta Európa 
népeit: egy olyan szervezet létrehozását, amely véget vet a háborúnak és garantál-
ja az örök békét. A középkor római egyháza végül kudarcot vallott a humánumtól 
és emberi gondoktól ihletett kísérleteiben. Egy másik elképzelés, a német császá-
rok égisze alatt megalakuló világbirodalom gondolata kevésbé volt önzetlen; ez 
már a  „Führertum” (diktatúra általi uralom) elfogadhatatlan igényességére tá-
maszkodott, amelynek „varázsát” mindannyian megtapasztaltuk.”10 

Az integráció lényegét Schuman az európai szellem érvényesülésében ragad-
ta meg: „[a]z Európa Tanács alapokmányának aláírásakor mindenkinek eszébe 
juttattam, hogy még nincs meg az Európa mindenki által elismert meghatáro-

6	 A versailles-i szerződés szerinte „csak egy negatív béke volt, amelyről az elzászi és lotaringi-
ai képviselőkkel még csak nem is konzultáltak”. l.: Schuman biography: chronology. In Schu-
man,info [online] [cit. 2024-09-16] Available on the Internet: <https://www.schuman.info/
bio-details.htm>. 

7	 Schuman biography: chronology. In Schuman,info [online] [cit. 2024-09-16] Available on the 
Internet: <https://www.schuman.info/bio-details.htm>. 

8	 SURJÁN, L. Robert Schuman, az európai keresztény államférfi. In Napút. ISSN 1419-4082, 
2017, vol. 19, no. 10, p. 145.

9	 Speech at the United Nations General Assembly, 3rd Session, 28 September 1948. In Schu-
man,info [online] [cit. 2024-09-16] Available on the Internet: <https://www.schuman.info/
UN4849.htm>.

10	 The coming century of supranational communities, Strasbourg, Festival Hall, 16 May In Schu-
man,info [online] [cit. 2024-09-16] Available on the Internet: <https://www.schuman.info/
Strasbourg549.htm>.



226

PRIEGER Adrienn - POMEISL András József 

zása. ... Nem áll szándékomban földrajzi határvonalat húzni Európa és a „nem 
Európa” közé. Van egy másik érvényes módja is a határok kijelölésének: az, amely 
megkülönbözteti azokat, akikben megvan az európai szellem, és azokat, akikben 
nincs”.11 Robert Schuman tehát már kezdettől fogva értékközösségként tételezte 
az európai közösséget, amely ekkor még csak távlati cél volt.

Schuman a beszédben pontosította az európai szellem fogalmát is: „[a]z eu-
rópai szellem azt jelzi, hogy az ember tudatában van annak, hogy egy kulturális 
családhoz tartozik, és hajlandó ezt a közösséget a teljes kölcsönösség szellemében 
szolgálni, a hegemóniának vagy mások önző kizsákmányolásának bármely rej-
tett indítéka nélkül. A 19. század látta a feudális eszmékkel való szembeszállást, 
és a nemzeti szellem felemelkedésével a nemzetiségek önérvényesítését. Száza-
dunknak, amely a nemzetiségek és nacionalizmusok véget nem érő összecsapá-
saiból eredő katasztrófák tanúja volt, meg kell kísérelnie és sikeresen meg kell 
oldania a nemzetek összebékítését egy nemzetek feletti szövetségben. Ez megóv-
ná az egyes nemzetek különbözőségeit és törekvéseit, miközben ugyanúgy ös�-
szehangolná őket, ahogyan a nemzet egységén belül a régiókat összehangolják”.12 
Felhívnám a figyelmet arra, hogy a vázolt jövőkép nem a nemzetek (nemzetálla-
mok) eltörlését, az ehhez szükséges uniformizálást, hanem sajátosságaik megőr-
zése mellett egy kölcsönös előnyökön nyugvó szövetségben való összebékítését 
tartja szem előtt, így a beszédben korábban említett egyházi modellhez áll kö-
zelebb.

Schuman már e beszédében is fontosnak tartotta a  Németországgal való 
együttműködést, és kifejtette: „Németország számára érvényes és elfogadható 
megoldást kell találnunk. … Hiba lenne, megbocsáthatatlan hiba az első világhá-
borút követő szövetséges politika kudarca után, ha elszigetelnénk Németorszá-
got, és a végtelenségig a kényszer és a tilalmak rendszere alatt tartanánk. ... ezzel 
nacionalista felemelkedést idézünk elő egy olyan országban, amelynek nemcsak 
saját szükségleteiért, hanem Európa újjáépítéséért kellene dolgoznia. Arra van 
szükség, hogy a német termelést az Európai Közösség szolgálatába állítsuk. Né-
metországot be kell illesztenünk az összes európai országot magában foglaló 
keretbe, és közös feladataink egy részét fenn kell tartanunk számára. Így közve-
títhetjük felé az európai szellemet, de nem az uralkodás, hanem a békés együtt-
működés hangján”.13 Schuman tehát itt is a nemzetek közötti együttműködést, 
a hatalmi pozíció által lehetővé tett egyoldalú diktátumoktól való tartózkodást 
sürgette.

Ennek szellemében fogalmazódott meg csaknem pontosan egy évvel később, 
1950. május 9-én a híres Schuman-nyilatkozat, amely az európai integráció első 
konkrét lépését vázolta fel.14 A nyilatkozatban Schuman hangsúlyozta: „Európát 
nem lehet egy csapásra felépíteni, sem pusztán valamely közös szerkezet kiala-
11	 Ibid. p. 
12	 Ibid. p.
13	 Ibid. p.
14	 Mind a mai napig ezt a napot az Európai Unió születésnapjaként ünnepeljük. Robert Schu-

man: az európai integráció szülőatyja. In european-union.europa.eu [online] [cit. 2024-02-25] 
Available on the Internet: <https://european-union.europa.eu/system/files/2021-06/eu-pione-
ers-robert-schuman_hu.pdf>.



227

Kibékülés és együttműködés a közös gyökerekre építve – Az európai integráció  
és a kereszténység kapcsolata Robert Schuman felfogásában

kításával integrálni. Konkrét megvalósításokra, de mindenekelőtt a  tényleges 
szolidaritást megteremtésére van szükség. Az európai nemzetek összefogásához 
szükség van arra, hogy Franciaország és Németország között megszűnjön az év-
százados ellentét.”15 

Az első, konkrét lépés az európai Szén- és Acélközösség megalakítása volt, 
amely mellett Schuman ekként érvelt: „[a] francia kormány javaslata, hogy a fran-
cia és német szén- és acéltermelést együttesen egy közös Főhatóság ellenőrzése 
alá helyezzék, egy Európa más országai előtt is nyitva álló szervezet keretein be-
lül. … Az ily módon a  termelésben kialakuló szolidaritás világossá teszi, hogy 
ettől kezdve bármiféle háború Franciaország és Németország között nemcsak el-
képzelhetetlen, hanem gyakorlatilag is kivitelezhetetlen lenne. A termelés ily mó-
don megvalósuló erőteljes egysége, amely minden, szabad akaratából csatlakoz-
ni kívánó ország előtt nyitva áll, és amely a tagállamoknak az ipari termeléshez 
szükséges alapvető anyagokat egyenlő feltételek mellett fogja biztosítani, megveti 
a gazdasági egység tényleges alapjait”. 16 A Schuman-nyilatkozat tehát kezdettől 
fogva más európai országok felé nyitott együttműködést vázolt fel, „amely a tag-
államoknak az ipari termeléshez szükséges alapvető anyagokat egyenlő feltéte-
lek mellett fogja biztosítani”, és ez adja a résztvevő államok közötti szolidaritást 
megteremtő gazdasági egység kialakításának első lépését. 

Schuman gondolataiban ez az együttműködés nem korlátozódott volna 
a nyugat-európai államokra. Magyarország európai integrációjának előrevetítése 
szempontjából is fontos volt azon utalása, amely többször is arra irányult, hogy 
az európai közösséghez való csatlakozást nyitva kell tartani a közép- és kelet-eu-
rópai államok számára.17 Ahogyan Schuman mondta: „A  közös Európát nem 
csupán a szabad népek érdekében kell megalkotnunk, hanem azért is, hogy be 
tudjuk fogadni a keleti népeket, akik, miután megszabadultak abból az elnyomás-
ból, amiben mind a mai napig szenvednek, felvételüket és erkölcsi támogatásun-
kat kérhetik majd.”18

Schuman nyilatkozata azonban nemcsak egy minden európai állam számára 
nyitott együttműködésre tesz javaslatot, hanem egy újfajta világrend felépítése 
első elemének tekinti az európai együttműködési rendszer megalkotását. Így 
nem egy elszigetelődő Európa képét vázolja fel, sőt, éppen ellenkezőleg, kifejti, 
hogy „[a] termelés az egész világ rendelkezésére áll majd megkülönböztetés vagy 
kirekesztés nélkül, annak érdekében, hogy hozzájárulhasson az életszínvonal 

15	 A Schuman-nyilatkozat, 1950 májusa. In european-union.europa.eu [online] [cit. 2024-09-16] 
Available on the Internet: <https://european-union.europa.eu/principles-countries-history/
history-eu/1945-59/schuman-declaration-may-1950_hu>.

16	 Ibid. p.
17	 Magyarország integrációja szempontjából is kiemelt jelentőségű, hogy Schuman a  francia 

Nemzetgyűlés magyarbarát képviselőcsoportjához tartozott. Az 1930-as években három alka-
lommal járt Magyarországon. Ebben az időben Magyarországon is működött Páneurópa-szek-
ció Auer Pál kisgazda politikus volt a vezetője. Magyarországon a hitleri Németország jelen-
tette fenyegetés elkerülése kiemelt szempont volt egy európai egységhez való csatlakozáshoz. 
L.: PAÁR, Á. Lezárni egy ötszáz éves háborút: Robert Schuman, Európa külügyminisztere. In 
méltányosság.hu [online] [cit. 2024-03-20] Available on the Internet: <https://meltanyossag.
hu/wp-content/uploads/2023/11/schuman-2.pdf>.

18	 LEJEUNE, R. Politika és életszentség. Budapest: Új Ember, 2006, 17.



228

PRIEGER Adrienn - POMEISL András József 

emeléséhez és a  békés tevékenységek fejlesztéséhez. Az erőforrások bővülésé-
nek köszönhetően Európa képes lesz arra, hogy egyik alapvető feladatának, azaz 
az afrikai kontinens felvirágoztatásának megvalósítására törekedjék. Ily módon 
egyszerűen és gyorsan megvalósul a gazdasági közösség megalapításához szük-
séges érdekegyesítés, ami a hosszú ideig véres konfliktusok által megosztott or-
szágok közötti szélesebb körű és mélyebb gyökerű közösség magját veti el.”19

Az Európai Szén- és Acélközösséget az 1951. április 18-án aláírt Párizsi Szer-
ződéssel (a továbbiakban: ESZAK-szerződés) hozták létre. Ennek preambuluma 
az együttműködés végső céljaként a  világbéke megteremtését jelölte meg, és 
hangsúlyozta: „Európa csak olyan konkrét eredményekkel építhető, amelyek elő-
ször valódi köteléket teremtenek”, ennek eszközeként pedig utal a gazdasági fej-
lődés közös alapjainak megteremtésére, az életszínvonal emelésére és az alapvető 
érdekeik egyesítésére. Az ebből kialakuló gazdasági közösség azonban csak első 
lépése „egy szélesebb és mélyebb közösségnek”. Az ESZAK-Szerződés 2. cikke 
a közösség céljai között jelölte meg a gazdaság bővülését, a foglalkoztatás növe-
lését és az életszínvonal emelését. Noha a szerződés ezen túlmenően kifejezetten 
nem rendelkezett a tagállamok közös értékeiről, de a céltételezése – különösen 
a  korábbi Schuman-nyilatkozat fényében – egyértelműen utal a  keresztényde-
mokrata gyökerű szociális piacgazdaság eszményére. 

Az integráció következő lépéseként 1957. március 25-én két szerződés – az 
Európai Gazdasági Közösséget (a továbbiakban: EGK-szerződés) létrehozó szer-
ződés és az Európai Atomenergia-közösséget (a továbbiakban: EURATOM-szer-
ződés) létrehozó szerződés – aláírására került sor Rómában. 

AZ EGK-szerződés preambuluma végső célként a béke és a szabadság meg-
szilárdítását, ennek érdekében az európai népek egyre szorosabb egyesülését, az 
országok gazdasági és társadalmi fejlődését, az európai népek élet- és munkakö-
rülményeinek folyamatos javítását jelölte meg, és utalt a  folyamatos gazdasági 
bővülés, a kiegyensúlyozott kereskedelem és a tisztességes verseny, a régiók kö-
zötti fejlettségi különbségek felszámolásának, a  tengerentúli országokkal fenn-
tartott kapcsolatok fontosságát. Fontos, hogy maga a  preambulum kimondja: 
„felkérik Európa többi népét, amelyek ugyanazt a magas célt követik, hogy csat-
lakozzanak ezekhez a törekvésekhez”. Az EGK szerződés eredeti 2. cikke szerint 
„[a] Közösség feladata, hogy a közös piac létrehozásával és a tagállamok gazda-
ságpolitikájának fokozatos közelítésével elősegítse a Közösségen belüli gazdasági 
tevékenységek harmonikus fejlődését, a gazdaság egyenletes és kiegyensúlyozott 
növekedését, a  nagyobb stabilitást, az életszínvonal gyorsított emelkedését és 
a Közösségben egyesült államok közötti szorosabb kapcsolatokat”.

Az EURATOM-szerződés preambuluma leszögezte, hogy „az atomenergia 
olyan elengedhetetlen erőforrás, amely által biztosítható a gazdaság fejlesztése 
és megújítása, és lehetővé válik a béke ügyének előmozdítása”, és célként jelöli 
meg az energiatermelés bővülését, a műszaki eljárások korszerűsítését és ané-
pek jólétét, a biztonság növelését. Az EURATOM-szerződés 1. cikkének második 

19	 A Schuman-nyilatkozat, 1950 májusa. In european-union.europa.eu [online] [cit. 2024-09-16] 
Available on the Internet: <https://european-union.europa.eu/principles-countries-history/
history-eu/1945-59/schuman-declaration-may-1950_hu>. 



229

Kibékülés és együttműködés a közös gyökerekre építve – Az európai integráció  
és a kereszténység kapcsolata Robert Schuman felfogásában

bekezdése szerint „[a] Közösség feladata, hogy az atomenergia-ipar gyors létre-
hozásához és növekedéséhez szükséges feltételek megteremtésével hozzájáruljon 
a tagállamokban az életszínvonal emeléséhez és a többi országhoz fűződő kap-
csolatok fejlesztéséhez”.

Noha az alapító szerződések az integrációban résztvevő tagállamok közös 
értékeire vonatkozóan a  fentieken túlmenően rendelkezést nem tartalmazott, 
ugyanakkor ez nem jelenti azt, hogy az integráció pusztán a béke, a gazdasági-tár-
sadalmi-technikai fejlődés és az életszínvonal növelése körében mozgott. Amint 
a fentiekből is kitűnik, az Európa Tanács, az ESZAK, az EGK és az EURATOM 
megalapítása összefüggő folyamatként értelmezhető, amelyek létrehozatalában 
Robert Schumannak döntő szerepe volt. Így Schuman gondolkodásmódjában 
a béke, az emberi jogok védelme, a demokrácia, a gazdasági-társadalmi-technikai 
fejlődés és az életszínvonal növelése egységben jelent meg. Schuman meglátá-
sa szerint az olyan értékek, mint az emberi méltóság, szolidaritás, emberi jogok 
logikusan származtathatók a zsidó-keresztény etikából, ebből kifolyólag nem le-
hetséges függetleníteni Európa keresztény hagyományrétegétől sem.20 Schuman, 
meglátása szerint a demokrácia a  létezését kifejezetten a kereszténységnek kö-
szönheti. Ahogyan írja Európáért című könyvében: „A demokrácia a keresztény-
ségnek köszönheti létét. Azon a napon született, amikor az ember küldetésévé 
vált, hogy mulandó élete során az egyéni szabadság, mindenki jogainak tisztelet-
ben tartása és a testvéri szeretet gyakorlása révén kivívja az emberi személyiség 
méltóságát.”21 

A kereszténység szerepe az európaiság fogalmának nyugati meghatáro-
zásában – egy külső nézőpontból

Mondhatjuk természetesen, hogy az alapító atyák, így Schuman személyes 
hitének nem sok szerepe van az integráció folyamatában, és ezt csak a keresz-
ténydemokrata politikai oldal kívánja túlhangsúlyozni, politikai előnyök szerzése 
végett. Érdemes ezért azt a kérdést is megvizsgálnunk, hogy vajon a keresztény-
ség és a kereszténydemokrata eszmeiség szerepét az európai integrációban ho-
gyan látják azok, akik ezt a folyamatot külső nézőpontból szemlélik. Tanulságos 
ez azért is, mert a kereszténységnek az európai integrációt meghatározó szerepét 
vitató vagy egyenesen tagadó erők gyakran hozzák fel hivatkozási alapként a más 
vallásúak, különösen az Európában a migráció és a demográfiai folyamatok miatt 
egyre nagyobb létszámban jelen lévő muszlimok érzékenységét. Végül a hagyo-
mányosan muszlim többségű államok, különösen Törökország integrációja kap-
csán is felmerülő kérdés, hogy vajon milyen szerepe van a kereszténységnek az 
európai integrációs folyamatban, a közös európai értékek meghatározásában.22 

A  kereszténységnek az ’európaiság’ fogalmában betöltött szerepét elemezi 
cikkében Orhan Arslan, aki kiindulópontként elismeri, hogy „[a] keresztény-
20	 PAÁR, Á. Lezárni egy ötszáz éves háborút: Robert Schuman, Európa külügyminisztere. In 

méltányosság.hu [online] [cit. 2024-03-20] Available on the Internet: <https://meltanyossag.
hu/wp-content/uploads/2023/11/schuman-2.pdf>.

21	 SCHUMAN, R. Európáért. Budapest: Osiris – MCC Press, 2022, p. 38.
22	 L. bővebben: PRIGIER, A. D. A  „Keresztény Európa” gondolata az akadálya Törökország 

EU-csatlakozásának? In Glossa Iuridica. ISSN 2064-6887, 2017, vol. 4, no. 3-4, p. 149 – 165.



230

PRIEGER Adrienn - POMEISL András József 

demokraták az európai integráció fáradhatatlan szószólói. A legutóbbi európai 
fejlemények kiemelték a  kereszténydemokraták növekvő befolyását a  politikai 
vitában. Az EU-intézményeken belül, világos, hogy a kereszténydemokrata cso-
portok a fő erő az integrációs irányok mögött, mint a pénzügyi és politikai unió 
sürgetése. A  kulcsfontosságú EU-s  fogalmak és alapelvek eredete könnyedén 
visszavezethető a katolikus társadalmi tanításra. A kereszténydemokrata pártok 
még mindig a kulcsszereplők a mai európai politikai rendszerben, és főszerepet 
játszanak országaik kormányzásában.”23

Arslan szerint „[a] kereszténydemokrata elmélet tág és összetett, […] de van-
nak állandó mag-elemei. A  legfontosabb ezek közül maga a demokrácia. A ke-
reszténydemokraták elutasítják a  diktatúrát és a  totalitarianizmust, elfogadják 
az általános választójogot és választásokat a  kormányzat valamennyi szintjén. 
A demokráciát nemcsak kényelmes eljárásnak tekintik, hanem önmagában ér-
téknek. Abban is hisznek, hogy a politikai cselekvést át kell hatnia a keresztény 
alapelveknek és tannak. A  kereszténydemokraták elismerik mind azt, hogy 
a munkásosztály helyzete a keresztény tanból fakadóan okot ad az aggodalomra, 
mind annak politikai szükségességét, hogy a tömegdemokrácia korában vonzó-
vá kell lenni számukra. […] Az Elmélet szerint, a  ’természetes társadalmi cso-
portok’ képviselőinek éppúgy jelen kell lenniük egy liberális demokráciában, 
mint a  hagyományos parlamenti képviselőknek. A  gyakorlatban ez biztosítja 
a  kétkamarás parlamentet és a  hatáskörök átadását a  tartományi kormányza-
toknak. Vidéken a kereszténydemokraták hagyományosan támogatják a földre-
formot, a nagybirtokok feltörését és a parasztgazdák osztályának létrehozását. 
A kereszténydemokraták elutasítják mind a  liberalizmus féktelen individualiz-
musát, mind a szocializmus állampárti kollektivizmusát. E helyett előnyben ré-
szesítik az erős civil társadalmat, amely önkéntes társulásokból áll, amelyekben 
az egyén megtalálhatja igazi önkifejezését. [… ] Felhívják a szubszidiaritás alap-
elvét, amely szerint az ügyeket csak akkor kell egy magasabb szintű testületnek 
szabályozni, ha egy alacsonyabb szint nem tudja azt megoldani. […] A keresz-
ténydemokraták mindig elfogadták a  piacgazdaságot, de azt többnyire inkább 
úgy tekintik, mint egy célhoz vezető eszközt, mint az eszme merev pontját. Ahol 
megfelelő, támogatják az állami tervezést és az iparágak államosítását a  haté-
konyság és a társadalmi igazságosság érdekében. A fejlesztési és segélyezési po-
litika további fontos jellemző formái a kereszténydemokrata eszmeiségnek. […] 
Vallási kérdések ritkán nyomulnak be közvetlenül a modern európai politikába, 
de amikor ez előfordul, a  kereszténydemokraták általában az Egyház mellett 
foglalnak állást. Támogatják a vallásoktatást az iskolákban és az egyházak álla-
mi támogatását. Ellenzik a válást és az abortuszt.”24

Arslan szerint a  „kereszténydemokrata transznacionalizmus segített 
a  ’mag-Európa’ fogalom létrejöttében és megszilárdulásában, annak gazdasági 
tartalmát összekapcsolva az értelmes politikai integráció hosszútávú céljával. 
[…] E mellett a  kereszténydemokrata transznacionalizmus jelentősen hozzájá-

23	 ARSLAN, O. Influence of the Christianity on the Development of the European Union. In. Law 
& Justice Review, ISSN 1309-9485, 2011, vol. 1, no. 2, p. 306.

24	 ARSLAN, O. Influence of the Christianity on the Development…, p. 307 – 308.



231

Kibékülés és együttműködés a közös gyökerekre építve – Az európai integráció  
és a kereszténység kapcsolata Robert Schuman felfogásában

rult az európai integráció politikáihoz a […] kormányközi kapcsolatokra való ki-
zárólagos összpontosításnál szélesebb értelemben”25 ugyanakkor „a keresztény-
demokrácia összekapcsolását az európai gondolattal két okból is viszonylagossá 
kell tenni. Az első, hogy a kereszténydemokratáknak nem volt monopóliumuk 
a támogatásában. A második, hogy legalábbis kezdetben, a kereszténydemokrá-
cia nem volt egységes az Európa-kérdésben”26 

Arslan kiemeli, hogy „a kereszténydemokraták számára az emberről és tár-
sadalomról alkotott felfogásuk a  döntő indíték: a  személy fogalma összefügg 
rendeltetésének és létezése értelmének kérdésével, és a társadalomnak mint egy 
emberibb és emberséges közösségnek a felfogásával. […] Az emberi személy az 
alapja, a tárgya és célja a társadalmi rendnek […] A társadalom feladata a közjó 
előmozdítása.”.27 „A személy filozófiája az emberi jogok tanát is gazdagítja, ame-
lyet túlságosan gyakran úgy értenek, mint a testi és erkölcsi épség egyszerű tisz-
teletben tartása. A  kereszténydemokrata eszme új dimenzióba helyezi, amikor 
elkötelezi magát az emberi képességek fejlesztése mellett a gazdasági és szociális 
jogok megállapítása révén.”28 

Kiemelve, hogy az Európai Közösségek alapító atyái – Schuman, Adenauer, 
De Gasperi – katolikus vallású kereszténydemokraták voltak, Arslan úgy ítéli: 
annak „hogy miért voltak a kereszténydemokraták elkötelezett támogatói az eu-
rópai integrációnak: […] a túlnyomó indoka politikai volt, nevezetesen az anti-
kommunizmus. […] A kereszténydemokratákat rendelték arra, hogy felépítsenek 
egy liberális, demokratikus Európát a  fasizmus által hagyott űrben, a kommu-
nizmusnak kitéve. […] Bár a kereszténydemokraták talán tagadják, hogy őket […] 
évekig jobban motiválta a félelem a Szovjetuniótól és Németországtól […] mint 
az emberek testvériségének és a liberális demokráciának az eszméi.”.29

Összegezve a  kereszténydemokratákkal kapcsolatos megállapításait, Arslan 
elismeri, hogy „[a] kereszténydemokrácia egy olyan eszme és mozgalom, amely 
a kereszténység és egy évszázadokra visszanyúló történelmi folyamat terméke. 
[…] A kereszténydemokraták először és elsődlegesen továbbra is tudatában van-
nak vallási eredetüknek; azért vannak a politikában, hogy kifejezzék a keresz-
tény felfogást az emberiségről és annak rendeltetéséről. Eléggé nyilvánvaló, hogy 
a kereszténydemokraták vezető, ha nem is mindig sikeres szerepet játszottak az 
európai kontinens politikai életében a második világháború után. […] A keresz-
ténydemokrata eszme ezért alátámasztja az európai integráció alapelveit.”30

Arslan végkövetkeztetése szerint „[a] kereszténydemokrata mozgalom kihí-
vásokkal és kérdésekkel körülvéve halad a 21. század felé. Régóta hozzászokott 
az ilyen nyomáshoz, kétséges azonban, hogy képes megbirkózni vele. […] A ke-
reszténydemokrácia az előrelátható jövőben is fontos szereplő marad az európai 
színpadon. […] az európaiaknak különbséget kell tenni a között, hogy valaki eu-

25	 ARSLAN, O. Influence of the Christianity on the Development …, p. 310.
26	 ARSLAN, O. Influence of the Christianity on the Development …, p. 310.
27	 ARSLAN, O. Influence of the Christianity on the Development …, p. 3 12.
28	 ARSLAN, O. Influence of the Christianity on the Development …, p. 312 – 313.
29	 ARSLAN, O. Influence of the Christianity on the Development …, p. 315.
30	 ARSLAN, O. Influence of the Christianity on the Development …, p. 318.



232

PRIEGER Adrienn - POMEISL András József 

rópai, és hogy keresztény, ha valóban lehetővé akarják tenni az integrációt min-
den európai számára, akármilyen vallásúak, mivel az EU nem egy helyi projekt, 
hanem egy nemzetek feletti és multikulturális. Másként ez súlyos hátrány lesz 
az EU jövője szempontjából.”31

Befejezés 
Az Európai Bizottság egykori elnöke, Romano Prodi a következőket mondta 

a kereszténységnek az európai integrációban betöltött szerepe kapcsán: „nem […] 
kételkedhetünk abban, hogy a kereszténység hatalmas mértékben járult hozzá 
azon értékek, ideálok és remények létrehozásához, amelyek ma az európai kultú-
ra részeit alkotják. Európa történelmének nincs értelme a kereszténység történel-
me nélkül, annak erejével és gyengéivel együtt.”32 Ennek ellenére a kereszténység 
szerepe, helye Európában, s az EU-ban viták tárgyát képezi napjainkban is. Erre 
megfelelően rávilágított a sikertelen Európai Alkotmányszerződés ügye, amely-
nek kapcsán heves viták folytak arról, hogy annak Preambulumában a keresztény 
gyökerek legalább említés szintjén megjelenjenek-e.33 

Az Ecclesia in Europa kezdetű állásfoglalásában a II. János Pál pápa is kieme-
li a kereszténység jelentőségét Európa történetében: „Kétségtelen, hogy Európa 
bonyolult történelmében a kereszténység központi és meghatározó elem, mely 
a klasszikus örökség megbízható alapján erősödött meg, s különféle etnikai-kul-
turális hatások gazdagították a  századok folyamán. A  keresztény hit formálta 
a földrész kultúráját, és történelmével elválaszthatatlanul egybenőtt, olyannyira, 
hogy ez a történelem érthetetlenné válna, ha figyelmen kívül hagynák azokat az 
eseményeket, melyek meghatározták kezdetben az evangelizáció nagy korszakát, 
majd azokat a hosszú évszázadokat, melyek során a kereszténység Kelet és Nyu-
gat fájdalmas megoszlása ellenére az európaiak vallása lett. A modern és jelen 
korban is, amikor a keresztények közötti megoszlások s a kultúrának a hittől való 
elszakadása miatt a vallási egység fokozatosan megszűnt, a hitnek változatlanul 
igen fontos szerepe van.”34

Mindezek ellenére annak lehetünk tanúi, hogy az európai uniós intézmények 
egyre elszántabban támadják azokat a tagállamokat és politikai erőket, amelyek 
a  fősodratú ideológiákkal szemben, fontosnak tartják az európai kultúra, tár-
sadalom és jogrend keresztény jellegének megőrzését, és nemcsak a történelmi 
múlt meghaladandó relikviáját, hanem a napi politikai cselekvés forrását látják 
a  kereszténységben. Az uniós intézményrendszer alapszerződésekben megha-
tározott egyensúlya a szemünk láttára bomlik meg, a tagállamok közötti, illetve 
a  tagállamok és az Unió közötti szolidaritáson, szubszidiaritáson és kölcsönö-
sen előnyös kompromisszumokon alapuló működést felváltja az ellenvéleményt 
hangoztatók stigmatizálása, pénzügyi szankcionálása, végső soron az erőpozí-
31	 ARSLAN, O. Influence of the Christianity on the Development …, p. 318.
32	 PRODI, R. Az intézmények Európája és a karizmák Európája együtt dolgoznak. In Távlatok, 

ISSN-HLJ: 1215-282x, 2004, vol. 14, no. 3, p. 320 – 325.
33	 L. bővebben: BENKE, J. Glossza az EU Alkotmányos Szerződésének „dekrisztianizált” pream-

bulumához. In Európai Jog. ISSN 1587-2769, 2005, vol 5, no. 1, p. 29 – 38.
34	 Ecclesia in Europa. Az Egyház Európában – II. János Pál pápa apostoli buzdítása az Egyházban 

élő Jézus Krisztusról mint a remény forrásáról Európa számára, 24. pont.



233

Kibékülés és együttműködés a közös gyökerekre építve – Az európai integráció  
és a kereszténység kapcsolata Robert Schuman felfogásában

ción alapuló kényszerítés. Ennek hátterében nemcsak az Európai Egyesült Ál-
lamok víziójának erősödése, hanem a közös európai értékek meghatározásáért 
folyó ideológiai harc is tetten érhető; az intézményes folyamatosság leple alatt 
az alapító atyák által meghatározott célok burkolt és erőszakos megváltoztatása 
zajlik.

Ebben a helyzetben rendkívül hasznos felidéznünk az alapító atyák, köztük 
Robert Shuman gondolatait az európai integráció céljáról, módjáról és gyökere-
iről, általában arról, miért pont ezt az utat választották az alapító atyák. Miköz-
ben a közös európai értékek körének meghatározása körében folyó vita egyre éle-
sebben zajlik, a „több Európát” követelők számára ma különösen megszívlelendő 
Robert Schumann intése: „[j]ól tennénk, ha visszafognánk türelmetlenségünket. 
Ha nem, akkor valószínűleg még bizalmatlanabbá tesszük a kétkedőket, és ami 
még súlyosabb, nemcsak a kísérletet, hanem az egyesült Európa egész gondolatát 
is veszélyeztetjük.”35

Irodalom: 
A Schuman-nyilatkozat, 1950 májusa. In european-union.europa.eu [online] [cit. 2024-09-16] 

Available on the Internet: <https://european-union.europa.eu/principles-countries-history/
history-eu/1945-59/schuman-declaration-may-1950_hu>

ARSLAN, O. Influence of the Christianity on the Development of the European Union. In. Law & 
Justice Review, ISSN 1309-9485, 2011, vol. 1, no. 2, p. 305-320.

BENKE, J. Glossza az EU Alkotmányos Szerződésének „dekrisztianizált” preambulumához. In 
Európai Jog. ISSN 1587-2769, 2005, vol. 5, no. 1, p. 29-38.

FÖLDI, A. – HAMZA, G. A római jog története és institutioi, Budapest: Nemzeti Tankönyvkiadó, 
1996. 686. p.

GERZSENYI, G. Az Európai Alkotmánytervezet jelene és jövője. In Európai Jog. ISSN 1587-2769, 
2004, vol. 4, no. 1, p. 44-45.

KIRÁLY, M. Európa Keresztény gyökerei és az Alkotmányos Szerződés. In Iustum Aequum 
Salutare, ISSN 1787-3223, 2006, vol. 2, no. 3–4, p. 67-72.

LEJEUNE, R. Politika és életszentség. Budapest: Új Ember, 2006. 252. p.
PAÁR, Á. Lezárni egy ötszáz éves háborút: Robert Schuman, Európa külügyminisztere. In 

méltányosság.hu [online] [cit. 2024-03-20] Available on the Internet: <https://meltanyossag.
hu/wp-content/uploads/2023/11/schuman-2.pdf>

PRIEGER, A. D. A „Keresztény Európa” gondolata az akadálya Törökország EU-csatlakozásának? 
In Glossa Iuridica. ISSN 2064-6887, 2017, vol. 4, no. 3-4, p. 149-165.

PRIEGER, A. Az európai identitás szerepe Törökország EU-csatlakozási folyamatában: „keresztény 
Európa” vagy „multikulturális Európa”. In Valóság. ISSN 0324-7228, 2018, vol. 61, no. 11, p.

PRODI, R. Az intézmények Európája és a karizmák Európája együtt dolgoznak. In Távlatok, ISSN-
HLJ: 1215-282x, 2004, vol. 14, no. 3, p. 320–325.

RADBRUCH, G. Gesetzliches Unrecht und übergesetzliches Recht In Süddeutsche Juristenzeitung, 
1946, vol. 1, no. 1, p. 105-108.

Robert Schuman: az európai integráció szülőatyja. In european-union.europa.eu [online] 
[cit. 2024-02-25] Available on the Internet: <https://european-union.europa.eu/system/
files/2021-06/eu-pioneers-robert-schuman_hu.pdf>

SCHUMAN, R. Európáért. Budapest: Osiris – MCC Press, 2022. 116. p.
Schuman biography: chronology. In Schuman,info [online] [cit. 2024-09-16] Available on the 

Internet: <https://www.schuman.info/bio-details.htm>.
Speech at the United Nations General Assembly, 3rd Session, 28 September 1948. In Schuman,info 

35	 The coming century of supranational communities, Strasbourg, Festival Hall, 16 May In Schu-
man,info [online] [cit. 2024-09-16] Available on the Internet: <https://www.schuman.info/
Strasbourg549.htm>. 



234

PRIEGER Adrienn - POMEISL András József 

[online] [cit. 2024-09-16] Available on the Internet: <https://www.schuman.info/UN4849.
htm>.

SURJÁN, L. Robert Schuman, az európai keresztény államférfi. In Napút. ISSN 1419-4082, 2017, 
vol. 19, no. 10, p. 145-149.

SZABADFALVI, J. A Magyar Észjogi Iskola. In Állam és Jogtudomány. ISSN 0002-564X, 2009, vol. 
50, no. 1, p. 17-44.

SZUROMI, Sz. A. Az erkölcs, a jog és az emberi méltóság harmóniája a szakrális jogban. In Iustum 
Aequum Salutare. ISSN 1787-3223, 2018, vol. 14, no. 1, p. 121–131.

The coming century of supranational communities, Strasbourg, Festival Hall, 16 May In 
Schuman,info [online] [cit. 2024-09-16] Available on the Internet: <https://www.schuman.
info/Strasbourg549.htm>.

Zmierenie a spolupráca budované na spoločných koreňoch – vzťah medzi 
európskou integráciou a kresťanstvom v koncepcii Roberta Schumana

V súčasnosti sa čoraz častejšie vedú vyhrotené diskusie o  spoločných európ-
skych hodnotách a o budúcnosti Európy a v rámci týchto diskusií sa často obja-
vuje obvinenie, že druhá strana sa odklonila od spoločných európskych hodnôt. 
V tejto štúdii sa usilujeme odpovedať aj na otázku, či to, čo sa dnes odohráva, 
predstavuje návrat k spoločným hodnotám Európskej únie zakotveným v zaklada-
júcich zmluvách, alebo naopak nahradenie dovtedy vyznávaných hodnôt novým 
súborom preferencií, ktoré sa vyznačujú väčšou ideologickou netoleranciou a ne-
istou legitimitou. Podľa nášho názoru nemožno minulosť európskej integrácie ani 
úlohu kresťanstva v nej, rovnako ako súčasnosť a budúcnosť samotnej Európskej 
únie, pochopiť bez pripomenutia myšlienok a cieľov jej zakladateľov. Skutočnosť, 
že zakladatelia európskych spoločenstiev – Robert Schuman, Konrad Adenauer 
a Alcide De Gasperi – boli kresťanskými demokratmi, ktorí aktívne praktizovali 
svoju katolícku vieru, zohrala rozhodujúcu úlohu v tom, že integrácia sa začala 
uberať týmto smerom. Je mimoriadne užitočné pripomenúť si myšlienky zaklada-
teľov, vrátane Roberta Schumana, o cieli, metódach a koreňoch európskej integ-
rácie, ako aj všeobecne dôvody, pre ktoré sa zakladatelia rozhodli pre túto cestu.



235

EGY MAGYAR GRÓF HALÁLA LENGYELORSZÁGBAN. 
GRÓF TELEKI LÁSZLÓ ÉLETE ÉS HALÁLÁNAK 

KÖRÜLMÉNYEI

CSŰRÖS András

The Death of a  Hungarian Count in Poland: The Life and Circumstances of Count 
László Teleki
The study examines the life and circumstances of the death of Count László Teleki, a pro-
minent figure in Gyömrő and the Reformed community in Hungary, whose life was closely 
linked to church and social activities, including leadership in the scouting movement and 
aid to the poor. Teleki was born in 1912, studied law, and actively participated in public life. 
After political persecution following 1945, he was imprisoned and released only in 1956. In 
1962, he and his wife died in a railway accident in Warsaw, where they were to meet their 
children. Their funeral in Gyömrő, attended by thousands, highlights his popularity and the 
respect he earned. The study reconstructs Teleki’s life, social engagement, and tragic death 
based on Slovak, Hungarian, and Polish sources, emphasizing his significance for the local 
church and cultural history.
Keywords: László Teleki, detah, Reformed Church, Gyömrő, railway accident, Hungary, 
Poland. 

Egy olyan haláleset körülményeit szeretném ismertetni, amiről mindeddig 
keveset tudott a történetírás. Már több írás megjelent a gróf Teleki László, Pó-
gyor István ellen indított koncepciós perről,1 de halálának körülményeiről egy 
sem. Számomra azért is fontos maga Teleki László személye, hiszen református 
lelkipásztorként Gyömrőn2 szolgálva -a gróf Teleki utcában található templom-
ban - sokféleképpen bukkan fel az ő személye. A helyiek csak úgy hívták, hogy 
„Laci gróf”. Talán már az elnevezés is mutatja, milyen közvetlen, barátságos föl-
desúr hírében állt. Laci gróf kedves volt a kastélyban dolgozókkal, a gyerekekkel, 
iskolatársaival, rászorulókkal, és nem utolsósorban a cserkészeivel is.3

1912-ben született Gyömrőn, Teleki Tibor és Széchenyi Alice fiaként, azaz 
Széchenyi István dédunokájaként. A Lónyay Utcai Református Gimnáziumban 
érettségizett, utána jogi tanulmányokat folytatott. Angolul, németül, franciául 
beszélt.4 A világválság idején, még gimnazistaként, egyfajta jegyrendszert veze-

1	 KISS, R. „Még a gondolatot is halálra ítélnék…” Egy református per 1951-ből, Valóság 2001/7, 
64 – 89. CSŰRÖS, A. J. Pógyor István. In Földesi, Margit; Szerencsés, Károly szerk. Keresztény 
közéleti személyiségek a XX. században. Kairosz, Bp., 2011, 141 – 146. 

2	 Pest vármegye, Magyarország.
3	 Szóbeli közlés alapján: „amikor a gyerekeivel játszottunk, lekváros kenyeret kaptunk, amit az-

tán rákentünk egymás arcára”.
4	 KOVÁCS, B. Gróf Teleki László (1912-1962). Confessio, 1990. 1. sz., 75.

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 1



236

CSŰRÖS András

tett be Gyömrőn, ami azt jelentette, hogy a kastélyban mindenkinek jutott ebéd, 
így Gyömrőn gyakorlatilag nem volt éhezés ebben az időben.

1933-ban részt vett a gödöllői jamboree szervezésében, 1934-ben cserkész-
vezetőképzőn vett részt. Cserkészparancsnokként irányította a 836-os Könyves 
Kálmán csapatot, több táborozást szervezett. Együtt sátorozott, aludt faházak-
ban a  cserkészeivel.5 Szociálisan érzékenyen segítette a  szegényeket, gondozta 
az ifjúságot. Nagyhírű előadókat szervezett Gyömrőre, Dobos Károlyt, Pógyor 
Istvánt, Karácsony Sándort, illetve Teleki Pál miniszterelnököt is.6 1937-ben 
a hollandiai cserkész világtalálkozón is részt vett az ICHTHYS képviseletében.7

1935-ben a  Keresztyén Ifjúsági Egyesület (KIE) ügyvezető elnökévé válasz-
tották. Addigra már jelentős KIE és cserkészéletet indított be Gyömrőn. A Cser-
készszövetség külügyi teendőkkel bízta meg. „Jól emlékszem, mikor – írta Teleki 
József – Mocsi Mihály a pesti egyházmegye esperese, atyámnak azt a kijelentést 
tette, a „kis gróf” egyháza javára folytatott munkássága két káplán munkáját is 
meghaladja”8

1942-ben vette feleségül Salamoni Évát, és ebben az évben apja halálával ő 
lett a család feje, egyben a pesti egyházmegye főgondnoka, és a Gyömrői Refor-
mátus Egyházközség főgondnoka is.

1945 után a  KIE nemzeti titkára is lett, egészen 1950-es megszűntetéséig. 
1948-ban telepítették ki feleségével együtt Tiszasülyre. Pógyor Istvánnal együtt 
tartóztatták le 1951. október 10-én, és koncepciós perben hét évre ítélték, az 
államrend megdöntésére irányuló kísérlet vádjával.9 „Teleki László Márianoszt-
ráról szabadult 1956. július 28-án, Pap László közbenjárására, aki az Egyházak 
Világtanácsa Végrehajtó Bizottságának Galyatetőn megrendezett ülésére hivat-
kozva járta ki Horváth Jánosnál, az Állami Egyházügyi Hivatal elnökénél a kisza-
badítását.”10 A börtönben fizikai munkát végzett, emellett a visszaemlékezések 
szerint vidám ember maradt.

1962-ben kaptak feleségével először útlevelet, de csak pirosat, azaz csak 
a szocialista országokba távozhattak. Így esett a választás arra, hogy Varsóban 
végre találkozzanak a gyerekeikkel, Gézával és Miklóssal. Az odafelé tartó úton 
vasúti szerencsétlenségben mindketten meghaltak.

Kovács Bálint így írt erről: „Telekiné azonnal meghalt, Teleki Lászlót Varsóba 
vitték és a kórházban pár pillanatra – a legenda szerint – még láthatta fiait. Tra-
gédiájuk a magyar közvéleményben, főleg egyházi körökben nagy megrendülést 

5	 HEGYI-FÜSTÖS, I. Emlékezés dr. Teleki László grófra. Gyömrő szülötte: Laci bá’ (1912-1962). 
In Kovács Bálint szerk. Pógyor István és Dr. Teleki László gróf a KIE mártírsorsú vezetői. Doku-
mentumok és visszaemlékezések. Kiadja a KIE szeniorok Pógyor István köre. Bp., 2003, 56.

6	 Uo. 57-59.
7	 KOVÁCS, B. Gróf az ifjúsági munkában. In Uő szerk.: Pógyor István és Dr. Teleki László gróf 

a KIE mártírsorsú vezetői. Dokumentumok és visszaemlékezések. Kiadja a KIE szeniorok Pó-
gyor István köre. Bp., 2003, 72 – 73.

8	 TELEKI, J. A  gróf Teleki család gyömrői ágának története a  II. világháború előtt és utána. 
Kézirat, Gyömrői Református Egyházközség, 9. lap

9	 KISS, R. „Még a gondolatot is halálra ítélnék…” Egy református per 1951-ből. Valóság, 2001/7. 
79-80.

10	 Uo. 83-84.



237

Egy magyar gróf halála Lengyelországban. Gróf Teleki László élete és halálának 
körülményei

okozott. A lengyel állam hazaszállíttatta holttestüket és a két koporsót Gyömrőn 
a  családi sírboltban helyezhették el. A  temetés óriási tömeget vonzott. A  ha-
tóságok féltek, hogy valami nem-kívánatos esemény lesz. Nem történt semmi. 
Minden a  legnagyobb rendben ment végbe. A temetési szertartást olyan lelké-
szek végezték, akik az ő ifjúsági munkájában nőttek fel, és annak a józsefvárosi 
gyülekezetnek a lelkésze, ahol szabadulása óta a gyülekezet hűséges és áldozatos 
tagja volt.”11

A vasúti tragédia Varsótól 130 kilométerre 1962. október 9-én történt, Teleki 
László 10-én 18 órakor halt meg. Az egyháztörténet-írás eddig ennél behatób-
ban nem ismertette még a halál körülményeit, melyet angol, lengyel és magyar 
források által próbáltam jobban rekonstruálni.

Mi történt pontosan aznap Lengyelországban? Szcecinnél is történt egy bal-
eset. A varsói szerződés katonai ereje egy közös felvonulást tartott. Ezen a fel-
vonuláson egy T54-es tank felett a vezetője elveszítette az uralmat és a tömeg-
be hajtva egy gyerekcsoporton gázolt át. Hét halálos áldozata lett, hét gyermek 
halt meg az iskolájuk kapujában. Ezt követően néhány órával Piotrków Trybu-
nalski-nál két vonat egymással ütközött, aminek következtében 34 ember halt 
meg, 67-en megsérültek.12 Ez a  tragédia „jókor jött” a  lengyel pártvezetésnek, 
hiszen így el tudták vonni a figyelmet a Szcecinben történtekről. Később a tank-
kal történt gázolás „közúti balesetté” változott a  híradásokban. A  vasúti sze-
rencsétlenség során a vonatok nem szembementek egymással, hanem síntörés 
történt, emiatt az egyik vonat utolsó három szerelvénye kisiklott, és átcsúszott 
egy sínelágazásra.13 A  10 perccel később érkező Budapest-Varsó járat nekiszá-
guldott.14 A vonat 105 km/órával közlekedett. A mozdonyvezető nem látta előre 
a  szerelvényeket, mivel éjszaka volt és hatalmas köd. A  mozdony 90-re tudott 
lelassítani, mikor egymásba ütköztek. 15

A  vasúti katasztrófa helyszínére egy órával később érkeztek meg a  mentő-
sök.16 Egy lengyel forrás szerint Teleki Lászlóné egyből meghalt, míg „László 
a sötétben és a ködben, vas nyomása alatt, ütemesen verte a vonat falait, tudatta 
a mentőkkel, hogy rájuk vár.”17

Bogdan Bieniak orvos, Wincenty Dana és Czesław Antoszewski mentősofőr 
12 órán át küzdött Teleki László és a baleset más áldozataiért. Bieniak egy vasku-
pacon rohangált, és morfiumot fecskendezett az élő utasokba. Ugyanakkor Dana 

11	 Kovács Bálint, i. m. 79.
12	 https://newsfounded.com/polandeng/prl-october-9-1962-one-day-two-major-disasters-in-

poland/ 2021-11-01
13	 Magyar Vasutas, 1962. október 16. 2. https://adt.arcanum.com/hu/view/MagyarVasu-

tas_1962/?pg=115&layout=s 2021-11-01
14	 https://wiadomosci.onet.pl/kraj/prl-9-pazdziernika-1962-r-jeden-dzien-dwie-duze-katast-

rofy-w-polsce/7swk40y 2021-11-01 
15	 https://zbiorowy.info/2018/10/przerwana-podroz-do-budapesztu-katastrofa-pod-piotrko-

wem-trybunalskim/ 2021-11-01
16	 https://wiadomosci.onet.pl/kraj/prl-9-pazdziernika-1962-r-jeden-dzien-dwie-duze-katast-

rofy-w-polsce/7swk40y 2021-11-01
17	 https://wiadomosci.onet.pl/kraj/prl-9-pazdziernika-1962-r-jeden-dzien-dwie-duze-katast-

rofy-w-polsce/7swk40y 2021-11-01



238

CSŰRÖS András

és Antoszewski megpróbálta kimenteni az áldozatokat az összezúzott kocsik-
ból. Teleki Lászlót kórházba szállították, ám még Piotrków városban a  mentő 
lefulladt, így busszal vitték a kórházba.18

A témában több lengyel cikk jelent meg. A vasúti katasztrófa kivizsgálására 
külön bizottság alakult, de közben a mentőszolgálat, vagy a rendőrség hivatalos 
jelentéseiből hiányoznak a jelentések erről a tragédiáról. Van például olyan len-
gyel cikk, ami kifejezetten Telekiékkel foglalkozik.19 2007-ben, a 45. évfordulón 
a helyszínen egy emléktáblát avattak a vasúti szerencsétlenség áldozatainak em-
lékére.

Most vizsgáljuk meg, hogy a  magyarországi sajtó hogyan számolt be erről 
az eseményről? Vajon szóba került-e gróf Teleki László? Az első magyar nyelvű 
híradás a vajdasági Magyar Szóban jelent meg, október 11-én, tehát a tragédia 
után két nappal. Ebben a cikkben csak a  jugoszláv állampolgárokról volt szó.20 
Október 12-én már a Népszava is beszámolt az első oldalon, a következőképp: 
„Legújabb jelentések szerint a  lengyelországi vasúti katasztrófa halálos áldoza-
tainak száma 34-re, a sebesülteké 67-re emelkedett. Lehetségesnek tartják, hogy 
a  vagonroncsok elvontatása után még újabb áldozatokat is találnak. Hivatalos 
vélemény szerint ez volt a  háború utáni legnagyobb vasúti szerencsétlenség 
Lengyelországban. A  lengyel közlekedési miniszter a  Trybuna Ludunak adott 
nyilatkozatában megerősíti a katasztrófa okáról és lefolyásáról szóló szerda esti 
jelentéseket. Az áldozatok között magyarok is voltak, Teleki László és felesége 
meghalt, Lung Tibor, Ságvári Margit, Tóth János megsebesült.”21 A többi magyar 
áldozatról többet nem tudunk. A Magyar Nemzetben és a Somogy Megyei Hír-
lapban22 ugyanezen a napon betűre pontosan ugyanez a hír jelent meg.

Másnap a Népszavában hoztak le egy hírt a témában, miszerint 40 óra után 
helyreállt a forgalom. A vonatok alatt újabb áldozatokra bukkantak, így a halot-
tak száma 41-re nőtt.23 (Ezt semmilyen más forrás nem erősíti meg.) Itt magyar 
áldozatokról már nem esett szó, ahogy a Magyar Vasutas is csak a  tragédiáról 
számolt be.24 Érdekesebb lehet a Magyar Nemzet két beszámolója. Október 19-
én25 egy szemtanút szólaltattak meg: Purmann Jenő Nehézipari Minisztérium 
főosztályvezető vezetésével egy vegyipari küldöttség tartott szintén Varsóba. 

18	 https://ziemiapiotrkowska.com/wegierskie-malzenstwo-teleki-zapomniane-ofiary-katast-
rofy-kolejowej-pod-piotrkowem/ 2021-11-01

19	 https://ziemiapiotrkowska.com/wegierskie-malzenstwo-teleki-zapomniane-ofiary-katast-
rofy-kolejowej-pod-piotrkowem/ 2021-11-01

20	 Magyar Szó, 19. évfolyam, 281. szám, 1962. október 11. https://adt.arcanum.com/hu/view/Ma-
gyarSzo_1962_10/?pg=136&layout=s 2021-11-01

21	 Népszava, 1962. október 12. 1. https://adt.arcanum.com/hu/view/
Nepszava_1962_10/?pg=83&layout=s 2021-11-01

22	 Somogy Megyei Hírlap, 1962. október 12. 4. https://library.hungaricana.hu/hu/view/Somogy-
MegyeiHirlap_1962_10/?pg=59&layout=s 2021-11-01

23	 [Szerző nélkül]: Helyreállt a  forgalom a vasúti szerencsetássaság színhelyén, Lengyelország-
ban. Népszava, 1962. október 13. 1.

24	 Magyar Vasutas, 1962. október 16. 2. https://adt.arcanum.com/hu/view/MagyarVasu-
tas_1962/?pg=115&layout=s 2021-11-01

25	 Magyar Nemzet, 1962. október 19. 5. https://adt.arcanum.com/hu/view/MagyarNem-
zet_1962_10/?pg=132&layout=s 2021-11-01



239

Egy magyar gróf halála Lengyelországban. Gróf Teleki László élete és halálának 
körülményei

A beszámoló új információt nem tartalmaz, de a bekezdés végén hírt ad Tele-
kiék temetéséről is, a  következőképp: „Csütörtök délután nagy részvét mellett 
temették el Gyömrőn, szülőhelyén, a lengyelországi vasúti szerencsétlenség két 
halálos áldozatát: Teleki Lászlót és feleségét. A  temetésen képviseltette magát 
a Lengyel Népköztársaság nagykövetsége.”26

Összefüggést látunk abban, hogy a Pest Megyei Hírlap Monor és vidéke kü-
lönkiadása 1962. október 19-én a vasúti tragédiáról szóló rövid, pársoros beszá-
molója mellett jelent meg „Adatok Gyömrő középkori történetéhez” címmel egy 
cikk. Aki a két cikket egymás után olvasta, annak egyértelművé válhatott, hogy 
az áldozat azonos a gyömrői Teleki család tagjával.27

A legérdekesebb hír a Magyar Nemzetben október 13-án jelent meg,28 mely 
ugyan kronológiailag korábbi, mint az előbb ismertetett cikk, de érdekessége 
miatt a végére hagytam. Az elhunyt házaspárról úgy írnak egy hosszabb bekez-
dést, személyes beszámolót, hogy nem derül ki, ki volt Teleki László és Salamon 
Éva igazából. A cikkben meginterjúvolják a társasház lakóit, távoli rokonukat, 
Hivatkozás, részletezés

A  halálhír érdekes dokumentuma az az eddig publikálatlan levél, ami He-
gyi-Füstös István lelkipásztor hagyatékából29 került elő. Ebben a levélben Ravasz 
László nyugdíjas püspök30 próbálja teológiai szempontból megközelíteni ezt 
a szörnyű tragédiát. A Teleki-házaspár értelmetlennek tűnő halálával kapcsolat-
ban felmerül a hívő emberben a teodicea kérdése. Ravasz László több szempont 
alapján is megközelíti levelében a tragédiát. A levél szövegének részletes elemzése 
egy különálló tanulmányt kíván.31

26	 Magyar Nemzet, 1962. október 19. 5. https://adt.arcanum.com/hu/view/MagyarNem-
zet_1962_10/?pg=132&layout=s 2021-11-01

27	 Monor és Vidéke. A Pest Megyei Hírlap különkiadása, 1962. október 19. IV. évf. 245. sz. 1. lap
	 Gyömrői Református Egyházközség irattárából, Hegyi-Füstös István gyűjtése. Megta-

lálható itt is: https://library.hungaricana.hu/hu/view/PestMegyeiHirlap_1962_10/?p-
g=160&layout=s 2023-12-09

28	 [Szerző nélkül]: Szabadságon volt Lengyelországban a piotrkowi vasúti szerencsétlenség két 
magyar áldozata. Magyar Nemzet, 1962. október 13. 90. https://adt.arcanum.com/hu/view/
MagyarNemzet_1962_10/?query=szabads%C3%A1gon+piotrkowi&pg=89&layout=s 2025-06-
06

29	 Ezúton is köszönöm a Hegyi-Füstös családnak azt, hogy rendelkezésemre bocsátotta.
30	 KÓSA, L. A leányfalui évek: „ki most Guttenberg előtti időben él”. In Uő. (szerk.). Emlékülés 

Ravasz László születésének 125. évfordulóján. Dunamelléki Református Egyházkerület, Bp., 
2008, 136 – 159.

31	 A levél szövege:
	 „Dr. Ravasz László püspök levele Kovácsy Margit ny. diakonissza testvérnek dr. Teleki László 

gróf és felesége temetése után 1962. november 26-án.
	 Kedves Margit testvér, nov. 12-én kelt levelére két okból késett a válasz – A tragédia annyira 

fájt, hogy sokáig nem tudtam oda emelkedni, ahonnét nézve beilleszkedik keresztyén szemléle-
tünkbe. – A másik ok az volt: kiéreztem a leveléből, hogy Maga is megtalálja ezt a nézőpontot.

	 Mi vasárnapi iskolánkban a következőkért adtunk hálát –Isten gyöngéd gondviseléséért, mel�-
lyel szülők és a gyermekek sorsát intézte. – A gyermekeknek újat adott mindenből, amit itt 
elvesztettek – Szülőik szeretetének realitását és lelkiségét teljesen meghagyta. – Adott nekik 
olyan nevelő emléket szüleikről, amely felér az állandó testi jelenlét hatásával. – A szülőkre 
nézve felséges ajándék ez a percek alatt történő együttes felemeltetés. Kézenfogva állhattak 
Isten elé. – Gyermekeiket akarták látni s Istennel, Atyjukkal kerültek szembenézésre. Mi csak 
emberi szempontból találjuk ezt rettentően tragikusnak, de az Ő szempontjából, aki nem em-



240

CSŰRÖS András

Temetésről
A temetési szertartást Kovács Bálint, Hegyi-Füstös István és a gyömrői lel-

kész, Szilháti Sándor végezte, Demeter József pedig az egyházmegye nevében 
búcsúztatta.32

A  temetésen többezren megjelentek, a  pontos létszámot nem tudjuk. Min-
denesetre az, hogy egy akkor nyolcezres faluban, 1962-ben a gróf temetésén en�-
nyien megjelentek, mutatja, hogy mennyire szerették. Egy személyes közlés alap-
ján, 1962-ben egy óvodapedagógusnak a munkahelyén azt mondták, ha kimegy 
a gróf temetésére, nem kell hétfőn bejönnie dolgozni. A fenyegetés egyértelmű 
volt „de hát mégiscsak a Lacigróf az!”, így az illető elment a temetésre. Mivel szin-
te mindenki kint volt a faluból, ezért senkit sem bocsátottak el.33

Teleki Lászlóról az első írásos megemlékezés 1989. május 21-én, Hegyi-Füstös 
István által történt a Reformátusok Lapjában.34 Utána Kovács Bálint írt életéről 
tanulmányt. A Teleki-házaspár emlékét a Gyömrőn róla elnevezett gimnázium, 
és a templomban lévő emléktábla őrzi, amit 1994-ben avattak fel, Hegedűs Lo-
ránt püspök részvételével. A Gyömrői Református Egyházközség mai napig őrzi 
emlékét, Teleki László fiait 1993-ban tiszteletbeli főgondnoknak választották.

Felhasznált irodalom
1.	 Csűrös András Jakab: Pógyor István. In Földesi, Margit; Szerencsés, Károly szerk.: Keresztény 

közéleti személyiségek a XX. században. Kairosz, Bp., 2011. 141-146.
2.	 Gecsényi Lajos: Adatok Gyömrő középkori történetéhez. Monor és Vidéke. A Pest Megyei Hír-

lap különkiadása, 1962. október 19. IV. évf. 245. sz. 1. Gyömrői Református Egyházközség irat-
tárából, Hegyi-Füstös István gyűjtése. Megtalálható itt is: https://library.hungaricana.hu/hu/
view/PestMegyeiHirlap_1962_10/?pg=160&layout=s 2023-12-09

3.	 Halotti Anyakönyv, 1944-1999. Gyömrői Református Egyházközség
4.	 Hegyi-Füstös István: A Teleki házaspár. Reformátusok Lapja, 1989. május 21. 6.
5.	 Hegyi-Füstös István: Emlékezés dr. Teleki László grófra. Gyömrő szülötte: Laci bá’ (1912-1962). 

In Kovács Bálint szerk.: Pógyor István és Dr. Teleki László gróf a KIE mártírsorsú vezetői. Do-
kumentumok és visszaemlékezések. Kiadja a KIE szeniorok Pógyor István köre. Bp., 2003.

6.	 Kiss Réka: „Még a gondolatot is halálra ítélnék…” Egy református per 1951-ből. Valóság, 2001/7. 
64-89.

7.	 Kovács Bálint: Gróf Teleki László (1912-1962). Confessio, 1990. 1. sz. 74-81.
8.	 Kovács Bálint: Gróf az ifjúsági munkában. In Uő szerk.: Pógyor István és Dr. Teleki László gróf 

a KIE mártírsorsú vezetői. Dokumentumok és visszaemlékezések. Kiadja a KIE szeniorok Pó-
gyor István köre. Bp., 2003.

9.	 Teleki József: A gróf Teleki család gyömrői ágának története a II. világháború előtt és utána. 
Kézirat, Gyömrői Református Egyházközség

10.	 [Szerző nélkül]: Szabadságon volt Lengyelországban a  piotrkowi vasúti szerencsétlenség két 

beri bölcsesség szerint cselekszik, ez jó és szép vég. – Nincs özvegy, nincs árva, csak dicsőség. 
–És milyen egy ez a halál az életünkkel, s milyen nagy tanítás e nemzedék számára! Milyen 
nagy a bizodalma Istennek az ő gyermekei hite iránt, hogy tökéletes engedelmességet vár itt is 
tőlünk az ő tettei iránt, és várja, hogy a szeretet megszólítását halljuk ki e tettéből és a szeretet 
amenával feleljünk reá. –Idevaló igék: Zsolt 55, 8-12. Mt 11, 25-30.

	 Ezen a tanításon nemzedékünk két legrokonszenvesebb emberének piros vére a pecsét. Isten 
vele, Margit testvér.

	 Lf 962. XI. 28. Ravasz László”
32	 34-35/1962. sorszám. Halotti Anyakönyv, 1944-1999. Gyömrői Református Egyházközség
33	 Szóbeli közlés alapján.
34	 Hegyi-Füstös István: A Teleki házaspár. Reformátusok Lapja, 1989. május 21. 6.



241

Egy magyar gróf halála Lengyelországban. Gróf Teleki László élete és halálának 
körülményei

magyar áldozata. Magyar Nemzet, 1962. október 13. 90. https://adt.arcanum.com/hu/view/Ma-
gyarNemzet_1962_10/?query=szabads%C3%A1gon+piotrkowi&pg=89&layout=s 2025-06-06

11.	 [Szerző nélkül]: Súlyos vasúti szerencsétlenség Lengyelországban. Magyar Vasutas, 1962. ok-
tóber 16. 2.

https://adt.arcanum.com/hu/view/MagyarVasutas_1962/?pg=115&layout=s 2021-11-01
12.	 [Szerző nélkül]: Helyreállt a forgalom a vasúti szerencsetássaság színhelyén, Lengyelországban. 

Népszava, 1962. október 13. 1.
13.	 [Szerző nélkül]: October 9, 1962 One day, two major disasters in Poland. https://newsfounded.

com/polandeng/prl-october-9-1962-one-day-two-major-disasters-in-poland/ 2021-11-01
14.	 [Szerző nélkül]: Jeden dzień, dwie tragedie. Zginęło ponad 40 osób, a władza próbowała ukryć 

prawdę.
https://wiadomosci.onet.pl/kraj/prl-9-pazdziernika-1962-r-jeden-dzien-dwie-duze-katast-

rofy-w-polsce/7swk40y 2021-11-01
15.	 [Szerző nélkül]: https://ziemiapiotrkowska.com/wegierskie-malzenstwo-teleki-zapomni-

ane-ofiary-katastrofy-kolejowej-pod-piotrkowem/ 2021-11-01
16.	 [Szerző nélkül]: Nagy vasúti szerencsétlenségben Lengyelországban. Magyar Szó, 19. évfolyam, 

281. szám, 1962. október 11.
https://adt.arcanum.com/hu/view/MagyarSzo_1962_10/?pg=136&layout=s 2021-11-01
17.	 [Szerző nélkül]: Újabb jelentések a lengyelországi vasúti katasztrófáról. Népszava, 1962. október 

12. 1.
https://adt.arcanum.com/hu/view/Nepszava_1962_10/?pg=83&layout=s 2021-11-01
18.	 [Szerző nélkül]: Részletek a lengyelországi vasúti szerencsétlenségről. Somogy Megyei Hírlap, 

1962. október 12. 4.
https://library.hungaricana.hu/hu/view/SomogyMegyeiHirlap_1962_10/?pg=59&layout=s  2021-

11-01
19.	 [Szerző nélkül]: Beszél a szemtanú. Hazaérkezett a lengyelországi vasúti katasztrófa egyik meg-

menekült utasa. Magyar Nemzet, 1962. október 19. 5.
https://adt.arcanum.com/hu/view/MagyarNemzet_1962_10/?pg=132&layout=s 2021-11-01
20.	 [Szerző nélkül]: A lengyelországi… Monor és Vidéke. A Pest Megyei Hírlap különkiadása, 1962. 

október 19. IV. évf. 245. sz. 1. Gyömrői Református Egyházközség irattárából, Hegyi-Füstös 
István gyűjtése. Megtalálható itt is: https://library.hungaricana.hu/hu/view/PestMegyeiHir-
lap_1962_10/?pg=160&layout=s 2023-12-09

21.	 WŁuka, Emil: Przerwana podróż do Budapesztu – katastrofa pod Piotrkowem Trybunalskim. 
https://zbiorowy.info/2018/10/przerwana-podroz-do-budapesztu-katastrofa-pod-piotrko-
wem-trybunalskim/ 2023-12-12

Smrť maďarského grófa v Poľsku: život a okolnosti smrti  
grófa Ladislava Telekiho

Štúdia sa zaoberá životom a okolnosťami smrti grófa Ladislava Telekiho, výz-
namnej osobnosti Gyömrő a reformovanej komunity v Maďarsku, ktorého život 
bol spojený s  cirkevnou a  spoločenskou činnosťou, vrátane vedenia skautského 
hnutia a pomoci chudobným. Teleki sa narodil v roku 1912, študoval právo a ak-
tívne sa zapájal do verejného života. Po politických perzekúciách po roku 1945 bol 
väznený a prepustený až v roku 1956. V roku 1962 zomrel spolu so svojou manžel-
kou počas železničnej nehody vo Varšave, kde sa mali stretnúť so svojimi deťmi. 
Pohreb v Gyömrő, na ktorom sa zúčastnili tisíce ľudí, poukazuje na jeho popula-
ritu a úctu, ktorú si získal. Práca rekonštruuje život, spoločenskú angažovanosť 
a tragickú smrť Telekiho na základe slovenských, maďarských a poľských zdrojov, 
pričom poukazuje na jeho význam pre miestnu cirkevnú a kultúrnu históriu.



KÓNYA, Peter – GUITMAN, 
Barnabás (eds.). Kronika 
sabinovských evanjelikov 

Daniela Waechtera a Kisszebeni 
evangélikusok krónikája Waechter 

Dánieltől. Prešov: Prešovská 
univerzita v Prešove, 2022.  
ISBN 978-80-555-3059-8.

Publikácia Kronika sabinovských 
evanjelikov Daniela Waechtera a  Kis-
szebeni evangélikusok krónikája 
Waechter Dánieltől, ktorú pripravili 
prof. PhDr. Peter Kónya, PhD., a  doc. 
Dr. Guitman Barnabás, PhD., pred-
stavuje dôležitý príspevok k  výskumu 
cirkevných dejín, regionálnej histórie 
a  spoločenského vývoja ranonovove-
kého Slovenska a  Horného Uhorska. 
Vznikla v  rámci projektu VEGA 
1/0477/20 Pramene k  dejinám cirkví 
na Slovensku v ranom novoveku a nad-
väzuje na dlhodobé úsilie Prešovskej 
univerzity sprístupňovať málo známe 
rukopisné pamiatky. Daniel Waechter, 
autor kroniky, písal svoje rozsiahle die-
lo v  druhej polovici 18. storočia. Jeho 
práca ďaleko presahuje rámec bežné-
ho cirkevného záznamu – predstavuje 
komplexný opis vývoja mesta Sabinov, 
jeho obyvateľov, cirkevných pomerov, 
hospodárskeho zázemia aj každoden-
ného života. Publikácia tak ponúka 
ucelený prierez dejinami jedného slo-
bodného kráľovského mesta, oboch 
jeho evanjelických zborov a  celého 
regiónu Horného Uhorska, pričom zá-
roveň približuje intelektuálny svet au-

tora, ktorý je typickým predstaviteľom 
vzdelaneckej tradície konca raného 
novoveku.

Úvod publikácie dôkladne predsta-
vuje nielen samotného kronikára, ale 
aj konfesijné, politické a  spoločenské 
prostredie, v  ktorom jeho dielo vzni-
kalo. Autori upozorňujú, že vzdelanci 
v minulých storočiach – farári, učite-
lia, mestskí pisári, lekári či profesori 
– zanechali množstvo písomných diel, 
z  ktorých väčšina ostala v  rukopis-
nej podobe. Len ojedinele sa dostali 
do tlače a zachovali do dnešných dní. 
Waechterova kronika patrí medzi tie 
cenné výnimky, ktoré pretrvali len 
vďaka tomu, že ich prepisovali jeho 
nástupcovia v  úrade alebo študen-
ti miestnych škôl. Pritom ide o  text 
mimoriadnej faktografickej hodnoty, 
ktorý zachytáva nielen dejiny evanje-
lických zborov, ale aj množstvo infor-
mácií o  Sabinove, jeho hospodárstve, 
sociálnom živote a každodennosti jeho 
obyvateľov. Hneď v úvode editori pred-
stavujú Waechterovu osobnosť a  jeho 
motiváciu písať kroniku. Waechter 
bol nemeckým evanjelickým fará-
rom, vzdelancom s hlbokým záujmom 
o  históriu, teológiu, geografiu aj prí-
rodné javy. V  kronike zaznamenával 
nielen udalosti, ktorých bol svedkom, 
ale aj staršie epizódy života obidvoch 
evanjelických zborov – nemeckého aj 
slovenského. Charakteristické pre jeho 
štýl je, že sa snažil zachytiť históriu 
v  širokom časovom zábere: od obdo-
bia reformácie cez protihabsburské 

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 1

Recenzie, anotácie – Review – Kritik – Könyvszemle – 
Reconzje i omówienia



Recenzie, anotácie

243

povstania až po vydanie Tolerančné-
ho patentu v roku 1781. Jeho dielo má 
preto nielen miestny, ale aj celoštátny 
význam.

Nasledujúca rozsiahla kapitola Slo-
bodné kráľovské mesto Sabinov v dobe 
Waechterovej kroniky prináša detail-
ný pohľad na politické, hospodárske 
a konfesijné pomery mesta v 16. – 18. 
storočí. Autori zdôrazňujú, že hoci bol 
Sabinov najmenším mestom Pentapo-
litany, jeho poloha na významnej ob-
chodnej ceste do Poľska mu zabezpe-
čovala stabilné hospodárske zázemie. 
Rozvinuté remeslá, cechy a  obchodné 
kontakty vytvárali aktívne mestské 
prostredie, ktoré umožňovalo vznik 
bohatého kultúrneho života. Waech-
terove záznamy túto dynamiku presne 
odrážajú a  umožňujú dnešnému bá-
dateľovi rekonštruovať vývoj sabinov-
ského obchodu, remesiel i  sociálnych 
vzťahov.

Kapitola Sabinovská kronika Da-
niela Waechtera podrobnejšie pred-
stavuje osobnosť Daniela Waechte-
ra, pričom približuje jeho rodinné 
i  profesijné zázemie, priebeh štúdií, 
pôsobenie v  Sabinove a  celkový in-
telektuálny horizont, ktorý formoval 
jeho historické aj teologické myslenie. 
Autori ukazujú, že Waechter patril 
k  vzdelaneckej vrstve evanjelických 
duchovných, typickej pre prostredie 
ranonovovekého Uhorska. Dispono-
val výbornou znalosťou nemeckého 
jazyka, ktorý bol prirodzeným komu-
nikačným prostriedkom sabinovského 
mestského prostredia, a  zároveň bol 
dobre oboznámený s  latinčinou. Ka-
pitola pokračuje krátkym životopisom 
Samuela Greskovitsa, ktorý je jedným 
z  pokračovateľom kroniky. Ďalej sa 
text sústreďuje len na kroniku, jej zna-
ky a obsah. 

Paralelnou maďarskou štúdiou 
k  týmto úvodným kapitolám sú tex-
ty Kisszeben szabad királyi város 
a Waechter krónika korában a Daniel 
Waechter kisszebeni krónikája, ktoré 
sprístupňujú kontext Sabinova a osob-
nosť jeho kronikára aj maďarsky hovo-
riacemu publiku. 

Jadro publikácie tvorí najrozsiah-
lejšia časť s  latinským názvom Status 
et fatorum Ecclesiae Evangelicae, kto-
rá predstavuje samotnú Waechterovu 
kroniku. Autorom publikácie sa poda-
rilo prepísať rukopisný archívny text, 
doplniť ich komentármi, jazykovými 
poznámkami a historickými vysvetle-
niami, vďaka čomu sa kronika stala pl-
nohodnotným vedeckým prameňom. 
Tento text zachytáva náboženský život, 
politické udalosti aj každodennosť Sa-
binova v  širokom časovom horizonte. 
Podrobne opisuje príchod reformácie, 
vznik evanjelických zborov, striedanie 
kazateľov, zásahy protireformačných 
úradov, straty chrámov, ale aj obdobia 
obnovy po náboženských útlakoch. 
Waechter detailne popisuje udalosti 
Thökölyho a  Rákócziho povstaní, po-
hyby vojsk, kontribúcie, konfiškácie 
a škody spôsobené obyvateľom mesta. 
Svedčia o  tom jeho záznamy o  moro-
vých epidémiách, požiaroch, hladomo-
roch či klimatických extrémoch, ktoré 
výrazne ovplyvnili každodenný život 
Sabinovčanov.

Kronika však obsahuje aj množstvo 
drobných, no o  to cennejších detai-
lov: mená študentov a  učiteľov, úda-
je o  výdavkoch na školu, informácie 
o remeslách, cechoch, cenách tovarov 
či o  miestnom sociálnom prostredí. 
Tieto záznamy majú veľkú hodnotu 
pre genealogický, jazykovedný či pe-
dagogický výskum. Nechýbajú ani du-
chovné texty – modlitby a kázne, ktoré 



Recenzie, anotácie

244

Waechter alebo jeho súčasníci použí-
vali pri výnimočných udalostiach.

Celé dielo tak predstavuje nielen 
prepis historického dokumentu, ale aj 
dôkladnú vedeckú prácu, ktorá posky-
tuje nový pohľad na dejiny Sabinova, 
evanjelickej cirkvi a Horného Uhorska. 
Prepojením mikrohistorickej a  regi-
onálnej perspektívy umožňuje lep-
šie pochopiť fungovanie slobodných 
kráľovských miest, konfesijné vzťahy, 
sociálne napätia aj formovanie kul-
túrnej pamäti komunít. Waechterova 
kronika zostáva cenným svedectvom 
o dynamike a zložitosti života v ranom 
novoveku a  v  podobe tejto publikácie 
je sprístupnená tak, aby mohla slúžiť 
mnohým oblastiam súčasného vedec-
kého bádania.

Katarína Muchová

KÓNYOVÁ, Annamária (ed.). 
Rôznorodá spoločnosť v Uhorsku 

v ranom novoveku. Prešov: 
Vydavateľstvo Prešovskej univerzity, 

2023.  
ISBN 978-80-555-3171-7. 

V  roku 2023 vyšiel vo Vydavateľ-
stve Prešovskej univerzity konferenčný 
zborník s  názvom Rôznorodá spoloč-
nosť v Uhorsku v ranom novoveku, kto-
rého editorkou je riaditeľka Inštitútu 
histórie Filozofickej fakulty Prešovskej 
Univerzity Annamária Kónyová. Zbor-
ník pozostáva z  5 tematických okru-
hov – vojenský element v  spoločnosti; 
vzdelanci v  ranom novoveku; ženský 
element; elita a ľudia na okraji spoloč-
nosti a cirkevní predstavitelia rôznych 
konfesií.

V  prvom tematickom okruhu náj-
deme štúdie dvoch významných slo-
venských historikov, a to Petra Kónyu, 

ktorý sa venoval téme Habsburský 
a  stavovský generál v  Uhorsku v  17. 
storočí (s. 8), so zameraním na osob-
nosti generála a grófa Antonia Caraffu 
a  brigádneho generála Juraja Ottlyka. 
Druhým autorom je  Vladimír Segeš 
s témou Vojaci a armáda podľa regle-
mentov Jej Veličenstva Márie Terézie – 
Sprosteho wogaka povinost a Wogánske 
Artykule (s. 35).

Druhý tematický okruh ponúka 
štúdie Eduarda Lukáča, Martina Ja-
vora a  Marcely Domenovej. Prvý zo 
spomínaných autorov je pedagógom 
zameriavajúcim sa aj na dejiny školstva 
a v tomto zborníku uverejnil príspevok 
s  názvom K  postaveniu a  pôsobeniu 
učiteľa v ranom novoveku (s. 60). Histo-
rik Martin Javor spracoval tému Ignác 
Born – rakúsky osvietenec, slobodomu-
rár, geológ, mineralóg a montanista (s. 
77) a historička Marcela Domenová sa 
venovala téme Intelektuálna elita na 
konci 16. storočia na príklade Prešova 
(sonda do problematiky výskumu elít 
v mestskom prostredí) (s. 94).

V  treťom tematickom okruhu sa 
nachádzajú štúdie dvoch slovenských 
historičiek. Jednou z  nich je editorka 
tohto zborníka Annamária Kónyová, 
ktorá sa venovala téme Tri podoby ra-
nonovovekej aristokratky v Uhorsku (s. 
124), kde sa zamerala na tri uhorské 
šľachtičné, a  to Zuzanu Lorántffyovú, 
Žofiu Báthoryovú a  Helenu Zrínsku. 
Druhou autorkou je 

Miloslava Bodnárová, ktorá spra-
covala tému Postavenie meštianky 
v sociálno-ekonomickej štruktúre miest 
Pentapolitany v 16. storočí (s. 144).

Predposledný tematický okruh 
ponúka štúdie historičky Stanislavy 
Rovňákovej, ktorá sa venovala téme 
Šľachtický rod Petheő a jeho významní 
predstavitelia (s. 152), historika Ivana 



Recenzie, anotácie

245

Mrvu s témou Spoločenstvá za hranou 
zákona. Zbojníci, lupiči a  zlodeji (s. 
167) a  doktorandky na odbore histó-
ria Klaudie Sokolovej, ktorá spracovala 
tému Palatín Juraj Thurzo a jeho pod-
pora protestantov v Uhorsku (s. 184). 

V  poslednom tematickom okruhu 
zameranom na cirkevných predstavi-
teľov rôznych konfesií sa nachádzajú 
štúdie teológa Petra Šturáka, ktorý sa 
venoval cirkevným dejinám a do zbor-
níka prispel témou Osobnosť biskupa 
Michala Manuela Olšavského (1700 
– 1767) a jeho prínos pre rozvoj Muka-
čevskej eparchie (s. 198). 

Ďalšou autorkou je historička Mo-
nika Bizoňová, ktorá spracovala tému 
Obraz jezuitu v  ranonovovekej spoloč-
nosti (s. 210). Táto štúdia sa zaoberá 
postavením jezuitov v  spoločnosti 
v  ranom novoveku. Predstavuje zalo-
ženie a  schválenie Spoločnosti Ježišo-
vej v  roku 1540 a  jej základné články, 
rádovú konštitúciu jezuitov, postave-
nie študenta v jezuitskom vzdelávacom 
systéme a organizačnej štruktúre. 

Historička Lucia Šteflová sa veno-
vala téme Život evanjelických farárov 
počas rekatolizácie (s. 227). Štúdia sa 
zameriava na zhoršenie životnej si-
tuácie evanjelických farárov, v  ktorej 
sa ocitli kvôli prísnym rekatoliačným 
opatreniam. Autorka sa vo veľkej miere 
venuje prameňu, z ktorého sa o týchto 
skutočnostiach dozvedáme a sú to zá-
pisy z kanonických vizitácií, ktoré za-
znamenávajú mnohé konflikty v boji za 
náboženskú slobodu, osudy, ale aj kaž-
dodenný život evanjelických farárov. 

Posledným príspevkom tohto zbor-
níka je štúdia historika Vavrinca Žeňu-
cha s  názvom Uniatské duchovenstvo 
v 17. a 18. storočí (s. 239). Autor sa v nej 
venuje zmenám v konfesionálnych de-
jinách, ku ktorým došlo v  období 17. 

a 18. storočia a ovplyvnili život grécko-
katolíckych presbyterov. Cieľom tejto 
štúdie bolo zmapovať zmeny a  prob-
lémy, ktoré mali dominantný vplyv na 
život presbyterov.

Zborník ponúka mnoho zaujíma-
vých a  podnetných príspevkov, ktoré 
čitateľovi prehĺbia poznatky týkajúce 
sa spoločnosti a  cirkvi v  ranonovove-
kom Uhorsku a budú ho nabádať k ďal-
šiemu štúdiu týchto problematík.

Andrea Ferencová

GUDOR, Kund Botond. Bod Péter 
(1712 – 1769), a történetíró. Barót: 
Tortoma könyvkiadó, 2018. 505 s. 

ISBN 978-973-8995-62-8.

Gudor Kund Botond vo svojej mo-
nografii predstavuje komplexnú ve-
deckú analýzu života, diela a historio-
grafického významu reformovaného 
duchovného, polyhistora a  historika 
Petra Boda (Péter Bod, 1712 – 1769), 
významnej osobnosti uhorskej protes-
tantskej učenosti 18. storočia pochá-
dzajúcej zo Sedmohradska. Autor sa 
sústreďuje nielen na biografický roz-
mer tejto osobnosti, ale predovšetkým 
na systematické zhodnotenie Bodovej 
historickej práce, metodologických 
prístupov, prameňovej základne a jeho 
miesta v  dejinách uhorskej historio-
grafie.

Publikácia je členená do tematic-
ky ucelených kapitol, ktoré postupne 
sledujú Bodovu životnú dráhu, inte-
lektuálne zázemie, hlavné historické 
diela a  ich recepciu v  dobovom i  ne-
skoršom historiografickom diskurze. 
Tiež sa zameriava aj na priblíženie kul-
túrno-spoločenských pomerov v  18. 
storočí v Sedmohradsku ako podkladu 



Recenzie, anotácie

246

pre lepšie pochopenie doby a pomerov, 
z ktorých osobnosť Petra Boda vzišla. 

Na začiatku je radený Bevezetés/
Úvod (s. 11 – 18). Predstavuje stav bá-
dania o osobe a diele Petra Boda, po-
ukazuje na doterajšie interpretačné 
prístupy a zdôrazňuje potrebu nového, 
komplexného pohľadu na Bodovu his-
toriografickú činnosť. Autor zároveň 
vymedzuje metodologické východiská 
práce, založené na kritickej analýze 
tlačených diel, rukopisov, korešpon-
dencie a  dobových kontextov. Úvod 
jasne formuluje cieľ monografie – za-
radiť Boda Pétera medzi kľúčových 
predstaviteľov uhorskej historickej 
vedy 18. storočia.

Kapitola s názvom Erdély kultúrá-
ja, egyházai és társadalma a késő ba-
rokk és korai felvilágosodás korában/
Kultúra, vierovyznanie a  spoločnosť 
Sedmohradska v  období neskorého 
baroka a  ranného osvietenstva (s. 19 
– 74) je venovaná priblíženiu prostre-
dia, kultúry a spoločenských pomerov 
v  období neskorého baroku a  v  čase 
nástupu osvietenstva. Autor sa tiež ve-
nuje reformám, ktoré v danom období 
zavádzala panovníčka Mária Terézia 
a  ich vplyvu na Sedmohradsko. Oso-
bitnú pozornosť autor venoval aj ana-
lýze života a postavenia kňazov v Sed-
mohradsku. Kapitola je dôležitá pre 
pochopenie pomerov, z  ktorých Peter 
Bod pochádza.

Kapitola s názvom Bod Péter élete és 
munkassága/Život a dielo Petra Boda 
(s. 75 – 194) je zameraná na život a na 
kariéru Petra Boda. Kapitola sa pod-
robne venuje jeho životnej dráhe, jeho 
kariére kňaza a historika. Mapuje jeho 
štúdium a  pôsobenie najprv v  meste 
Aiud (Nagyenyed) v  Rumunsku, na 
reformovanom kolégiu Gabriela Betle-
na (Betlen Gábor Kollégium) v rokoch 

1724 – 1740 a  neskôr na univerzite 
v Leidene v Holandsku v rokoch 1740 
– 1743. Kapitola sa tiež okrem iné-
ho venuje aj bývalým študentom Lei-
denskej univerzity pochádzajúcich zo 
Sedmohradska. Analyzuje styky medzi 
Sedmohradskom a  Holandskom v  18. 
storočí. Osobitná pozornosť sa venuje 
Bodovej intelektuálnej formácii, kon-
taktom s európskymi učencami a jeho 
zakotveniu v  prostredí reformovanej 
cirkvi v  Uhorsku. Autor ukazuje, ako 
osobné skúsenosti, konfesionálna prí-
slušnosť a  dobové politicko-nábožen-
ské pomery ovplyvnili jeho vedeckú 
činnosť.

Kapitola Általános és egyéni vo-
nások Bod Péter történetírásában/
Všeobecné a  špecifické znaky v  histo-
rickej tvorbe Petra Boda (s. 195 – 248) 
je zameraná na priblíženie stavu histo-
riografie v  prvej polovici 18. storočia 
v Európe. Autor sa venuje úlohe Petra 
Boda ako historika. 

Ďalšia kapitola s  názvom A  korai 
felvilágosodás Bod Péter műveiben: 
kontextus, narratíva és szemantika/
Odraz myšlienok ranného osvietenstva 
v dielach Petra Boda: kontext, naratív 
a sémantika (s. 249 – 403) je venovaná 
detailnej analýze Bodových historic-
kých diel. Pozornosť venuje predovšet-
kým jeho najvýznamnejším prácam, 
v ktorých sa zaoberal dejinami Uhor-
ska, cirkevnými dejinami a biografiami 
významných osobností. Autor skúma 
štruktúru týchto diel, ich tematické 
zameranie a spôsob spracovania. Kapi-
tola poukazuje na Bodovu snahu o sys-
tematickosť, chronologickú presnosť 
a  encyklopedický prístup k  dejinám. 
Autor sa tiež zaoberá konfesionálnym 
rozmerom Bodovej historickej práce. 
Analyzuje, ako reformovaná identita 
ovplyvnila jeho výber tém, interpre-



Recenzie, anotácie

247

táciu dejín a  hodnotenie historických 
udalostí. Okrem historických prácam 
sa kapitola venuje aj jeho dielam v ob-
lasti práva a pomocných vied historic-
kých.

Kapitola s  názvom Bod Péter tör-
ténetíró munkásságának dimenziói/
Rozličné aspekty v historických dielach 
Petra Boda (s. 404 – 448) poukazuje na 
rôzne aspekty jeho historických diel. 
Popisuje pracovné a  výskumné metó-
dy, ktoré Bod použil pri písaní svojich 
historických prác. 

Kapitola s názvom Záró következte-
tések/Záver (s. 449 – 465) je zhrnutím 
a  zhodnotením hlavných poznatkov 
monografie a zdôrazňuje význam Pet-
ra Boda ako historika, ktorý významne 
prispel k  formovaniu uhorskej histo-
riografickej tradície. Autor taktiež po-
ukazuje na aktuálnosť Bodovho diela 
pre súčasný historický výskum a  na-
značuje možnosti ďalšieho bádania. 

Publikácia je prínosná nielen pre 
odborníkov na dejiny 18. storočia, ale 
aj pre výskumníkov zaoberajúcich sa 
cirkevnými dejinami, konfesionálny-
mi vzťahmi a  dejinami vzdelanosti 
v strednej Európe.

 Renáta Geriová

SOMOGYI, Alfréd – KÓNYA, Peter 
– DIENES, Dénes (eds.). Cirkevné 

zbory „Užskej cirkevnej spoločnosti“ 
1798 – 1799. Prešov: Prešovská 

univerzita v Prešove, 2022. 291 s. 
ISBN 978-80-555-3060-4.

Publikácia Cirkevné zbory „Užskej 
cirkevnej spoločnosti“ 1798 – 1799/
Az „Ungl Egyházi Társaság” Gyüle-
kezetei 1798 – 1799, zostavená Pet-
rom Kónyom a  Dénesom Dienesom, 
predstavuje významnú edičnú prácu, 

ktorá sprístupňuje doposiaľ málo zná-
mu pramennú základňu k  dejinám 
reformovanej cirkvi v  regióne Užskej 
a  Zemplínskej stolice na sklonku 18. 
storočia. Ide o  kritické vydanie cen-
ného dobového súpisu cirkevných 
zborov Vnútrotiskej superintendencie 
z rokov 1798 – 1799, uloženého v Ar-
chíve Vnútrotiského reformovaného 
dištriktu v  Blatnom Potoku (Sáro-
spatak). Vzhľadom na chronologické 
zaradenie dokumentu – krátko po 
vydaní Tolerančného patentu – ide 
o  výnimočný zdroj pre štúdium cir-
kevného, sociálneho aj etnického vý-
voja v období formovania moderných 
protestantských komunít. Publikácia 
má bilingválny charakter (slovenči-
na/maďarčina) a jej štruktúra je jasne 
definovaná podľa tematických blokov. 
Po úvodnom texte nasledujú štyri 
rozsiahle štúdie, ktoré uvádzajú čita-
teľa do historického, konfesionálneho 
a  regionálneho kontextu, a  po nich 
nasleduje samotná edícia súpisu. Prá-
cu uzatvára podrobný register umož-
ňujúci orientáciu v osobách, miestach 
a kľúčových pojmoch.

Úvodná kapitola rámcuje refor-
máciu ako jeden zo zásadných fe-
noménov európskych dejín, ktorý 
podstatne preformoval duchovnú aj 
spoločenskú štruktúru Uhorska. Kvô-
li špecifickej konfesijnej situácii sa re-
formácia v  Uhorsku vyvíjala v  dvoch 
hlavných líniách – lutherskej a helvét-
skej – z  ktorých neskôr vyrástli dve 
výrazné protestantské cirkvi.

Autori upozorňujú na pretrváva-
júci deficit moderného historického 
spracovania ranonovovekých cirkev-
ných dejín, spôsobený jednak star-
šou literatúrou, jednak limitovanou 
dostupnosťou archívnych prameňov. 
Osobitný dôraz je kladený na význam 



Recenzie, anotácie

248

primárnych dokumentov z cirkevných 
archívov, ktoré sú nenahraditeľné pre 
poznanie sociálnych, hospodárskych 
a každodenných dejín.

Prvá kapitola od Petra Kónyu – 
Slovenské reformované zbory (nielen) 
v Užskom senioráte (s. 7 – 22) sa za-
meriava na problematiku slovenských 
reformovaných komunít v  rámci via-
cerých seniorátov Vnútrotiskej supe-
rintendencie. Autor analyzuje národ-
nostné zloženie jednotlivých zborov 
a  ukazuje, že slovenské reformované 
zbory v období 16. – 17. storočia vzni-
kali nielen v Užskom senioráte, ale aj 
v  Abovskom, Zemplínskom a  krátko 
existujúcom Šarišskom senioráte. Au-
tor detailne uvádza obce, kde sa slo-
venské spoločenstvá v období raného 
novoveku vyskytovali – napríklad 
v  Abovskom senioráte (Svinice, Bi-
dovce, Nižná a Vyšná Kamenica, Roz-
hanovce a ďalšie), ale najmä v Užskom 
senioráte (Stretava, Sobrance, Hnojné, 
Vinné a  ich filiálky). Kapitola je roz-
delená na časti, teda na Slovenské re-
formované zbory pred rekatolizáciou, 
Slovenské reformované cirkevné zbo-
ry v 18. storočí, Evanjelicko-kalvínska 
únia, Reformovaní Rusíni v  Užskom 
senioráte a  Slovenskí kalvíni. Nasle-
dujúca kapitola Szlovák református 
gyülekezetek az ungi és más Tiszá-
ninneni református egyházmegyék-
ben (s. 23 – 38) je maďarská paralela 
predchádzajúcej kapitoly, ktorá priná-
ša totožný obsahový rámec pre ma-
ďarsky hovoriace publikum. 

Tematický druhá kapitola od au-
tora Dénesa Dienesa s názvom Užský 
reformovaný seniorát s  osobitným 
akcentom na súpis zborov z r. 1798 – 
1799 a  biografické údaje seniorov (s. 
39 – 50) predstavuje historicko-or-
ganizačný prehľad vývoja Užského 

reformovaného seniorátu od jeho for-
movania v druhej polovici 16. storočia 
až po obdobie Tolerančného patentu. 
Autor analyzuje špecifické podmien-
ky regiónu – absenciu kráľovských 
miest, dominanciu zemepanských 
mestečiek (Užhorod, Veľké Kapušany, 
Sobrance) a  etnickú skladbu obyva-
teľstva, najmä prítomnosť rusínskej 
a  rumunskej pravoslávnej populácie. 
Osobitnú pozornosť venuje prvým 
prejavom reformácie v  stolici, doku-
mentovaným od roku 1555, a rozsiah-
lemu rozšíreniu protestantských kňa-
zov v 60. rokoch 16. storočia, ktorých 
činnosť dokladajú súpisy desiatkov 
a archívne zmienky z viacerých obcí. 
Druhá časť kapitoly obsahuje biogra-
fické údaje seniorov (predstaviteľov 
cirkevnej správy), čím dopĺňa osobný 
rámec dejín seniorátu. Pre výskum 
cirkevnej správy ide o dôležitý mate-
riál. Dénes Dienes pokračuje kapito-
lou Az ungi református egyházmegye, 
különös tekintettel gyülekezeteinek 
1798 – 1799. évi összeírására és espe-
reseinek életrajzi adataira (s. 51 – 62). 
Znova je to maďarská verzia predchá-
dzajúcej kapitoly, ktorá zachováva jej 
obsahový profil, pričom slúži na sprí-
stupnenie historického a biografické-
ho materiálu širšiemu konfesionálne-
mu prostrediu. Kapitola je zameraná 
na organizačný vývoj, personálne ob-
sadenie cirkevných funkcií a  doku-
mentačné pozadie zborového súpisu.

Posledná kapitola pomenovaná Az 
Unghi Egyházi Társaságban lévő ma-
ter és filialís ekklésiáknak összeírása 
(s. 63 – 291) je rozsiahla edícia súpisu 
materských a  filiálnych cirkví Užskej 
cirkevnej spoločnosti. Dokument zo-
stavil v  rokoch 1798 – 1799 Palágyi 
kazateľ a  notár Liszkay Sámuel na 
základe starších cirkevných zápisov 



Recenzie, anotácie

249

a  súčasných overených svedectiev. 
Súpis zahŕňa: pôvod zborov, opis kos-
tolov, zvonov a školských budov, ma-
jetkové pomery (pozemky, lúky, nada-
nia), kontrakty, donácie a testamenty, 
informácie o  duchovných, učiteľoch 
a  cirkevných funkcionároch a  úda-
je o  veriacich. Edícia je mimoriadne 
rozsiahla (takmer 230 strán) a  pred-
stavuje jeden z  najucelenejších súpi-
sov tohto typu v prostredí východné-
ho Slovenska a  severného Maďarska 
v  období po Tolerančnom patente. 
Pre výskum regionálnych cirkevných 
dejín má dokument hodnotu primár-
neho prameňa prvého stupňa, ktorý 
umožňuje rekonštrukciu sociálnych, 
ekonomických, konfesijných aj demo-
grafických pomerov obcí. Edičná prá-
ca Kónyu a Dienesa dopĺňa tento ru-
kopis rozsiahlymi poznámkami, ktoré 
objasňujú miestne názvy, špecifické 
termíny, latinské frázy či historické 
súvislosti.

V  celkovom hodnotení možno 
konštatovať, že publikácia predstavu-
je významný príspevok k modernému 
poznaniu dejín reformovaného pro-
testantizmu na východnom Sloven-
sku a  v  priľahlých regiónoch. Obo-
hacuje odbornú literatúru o unikátny 
prameň, ktorý doposiaľ nebol detailne 
spracovaný. Oboznámi čitateľa nielen 
s cirkevnou štruktúrou a duchovným 
životom reformovaných komunít, ale 
aj s každodennosťou ich ekonomickej 
a  sociálnej existencie. Vďaka dvojja-
zyčnému spracovaniu sa dielo stáva 
mostom medzi slovenskou a  maďar-
skou historiografiou, čím prispieva 
k  prekonávaniu tradičných naratív-
nych bariér.

Katarína Muchová

KÓNYOVÁ, Annamária – KÓNYA, 
Peter. The Reformed Church in 
Upper Hungary and the Slovak 
Calvinists in the Early Modern 

Age. Prešov: Prešovská univerzita 
v Prešove, 2010. 219 s. ISBN 978-80-

555-0257-6. 

Kniha Annamárie Kónyovej a Petra 
Kónya The Reformed Church in Upper 
Hungary and the Slovak Calvinists 
in the Early Modern Age predstavuje 
ucelené syntetické spracovanie dejín 
helvetskej reformácie a  reformovanej 
cirkvi v  priestore Horného Uhorska, 
teda v  regióne, ktorý približne zod-
povedá územiu dnešného Slovenska 
a najmä jeho východných historických 
oblastí. Autori sa v  diele usilujú pre-
konať dlhodobé medzery v  slovenskej 
i  uhorskej historiografii, ktoré vznik-
li v  dôsledku konfesijnej uzavretosti, 
nedostatočného využívania prameňov 
a preberania názorov zo staršej litera-
túry bez kritického pohľadu. Vstupná 
kapitola knihy upozorňuje na nedo-
statok moderného bádania o dejinách 
reformácie a  rekatolizácie v  ranom 
novoveku, na pretrvávanie zastara-
ných konfesijných interpretácií a  na 
stereotypné spájanie kalvinizmu vý-
hradne s maďarským etnikom. Autori 
ukazujú, že multietnický charakter 
reformácie bol pre región Horného 
Uhorska kľúčový a že slovenské obyva-
teľstvo v procese helvétskej reformácie 
zohrávalo oveľa výraznejšiu úlohu, než 
naznačovala doterajšia slovenská his-
toriografia.

Prvá rozsiahla časť knihy, nazvaná 
The Helvetic Reformation in Hungary 
(s. 11 – 68), poskytuje základný histo-
rický rámec a  približuje šírenie refor-
mácie v Uhorsku v 16. storočí. Autori 
najprv opisujú počiatky luteránskej 



Recenzie, anotácie

250

reformácie po roku 1526 a  následne 
vysvetľujú, ako sa do krajiny dostali 
švajčiarske reformačné impulzy spoje-
né s menami Ulricha Zwingliho a Jána 
Kalvína. Nasledujúca kapitola sa zao-
berá rozmachom helvétskej reformácie 
v oblasti medzi Tisou a Horným Uhor-
skom. Šírenie kalvinizmu na východe 
krajiny podporovali viaceré faktory: 
slabé zastúpenie katolíckej cirkvi po 
osmanskom vpáde, otvorenosť miest, 
ako aj aktívna podpora niektorých 
šľachtických rodov. Autori opisujú 
vznik prvých reformovaných zborov, 
ich vnútornú organizáciu, formovanie 
seniorátov a synod, a napokon aj zápas 
reformovanej cirkvi počas rekatolizá-
cie v  17. storočí, keď sa Habsburgovci 
usilovali o obnovenie katolíctva. Tento 
rámec je pre pochopenie dejín sloven-
ského kalvinizmu rozhodujúci, preto-
že slovenské reformované komunity 
nikdy neexistovali izolovane; tvorili 
súčasť širšieho uhorského cirkevného 
systému.

Druhá časť knihy, The Helvetic 
Reformation and Calvinism in Upper 
Hungary during the Sixteenth and 
Eighteenth Centuries (s. 69 – 108), 
predstavuje jadro výskumu. Autori 
v  nej analyzujú Horné Uhorsko ako 
multietnický región obývaný Nemca-
mi, Slovákmi, Maďarmi a Rusínmi. Po-
ukazujú na to, že luteránska reformácia 
mala v mestskom prostredí silnú tradí-
ciu, zatiaľ čo kalvinizmus sa šíril pre-
dovšetkým v šľachtických a vidieckych 
komunitách. Práve sociálna štruktúra 
obyvateľstva vysvetľuje, prečo sa slo-
venský kalvinizmus rozvíjal najmä na 
východnom Slovensku. Autori opisu-
jú mechanizmy šírenia helvétskej re-
formácie, vrátane činnosti kazateľov, 
styku s  poľskými a  sedmohradskými 
centrami kalvinizmu a  významného 

pôsobenia domácich škôl. Podrobne 
skúmajú zložité vzťahy medzi luterán-
mi a kalvínmi, ich konfesijné konflikty 
i  spoluprácu. Mimoriadne dôležitá je 
časť venovaná vzniku prvých sloven-
ských reformovaných zborov a  pô-
sobeniu domácich kazateľov. Kniha 
dokladuje, že slovenské reformované 
obyvateľstvo existovalo v  mnohých 
obciach Zemplína, Šariša či Abova, 
pričom jeho dejiny boli v  minulosti 
prehliadané práve pre mylné spájanie 
reformovanej cirkvi s maďarskou iden-
titou. Autori uvádzajú fakty o konkrét-
nych obciach, kazateľoch, seniorátoch 
a miestnych konfliktoch, čím zapĺňajú 
biele miesta v  poznaní rannonovove-
kého náboženského vývoja Slovenska.

Tretia časť, Landowner Towns and 
Villages as the Centres of the Helvetic 
Reformation (s. 109 – 169), sa sústre-
ďuje na sociálno-ekonomické pozadie 
reformácie. Autori ukazujú, že helvét-
ska reformácia sa v Hornom Uhorsku 
šírila najmä prostredníctvom šľachtic-
kých rodov, ktoré poskytovali kazate-
ľom ochranu, financovali školy a pod-
porovali cirkevné komunity na svojich 
panstvách. Dôležitú úlohu zohrali slo-
bodné kráľovské mestá, najmä Košice, 
Prešov a Bardejov, ktoré boli centrami 
vzdelanosti, remesiel a intelektuálnych 
kontaktov. V tejto časti knihy sa auto-
ri venujú aj otázke, akým spôsobom 
cirkevné zriadenie ovplyvňovalo kaž-
dodenný život obyvateľov, a  opisujú 
fungovanie škôl, tlačiarní a  vzdeláva-
cích sietí, ktoré spájali mesta Horného 
Uhorska so zahraničím. Kalvinizmus 
v mestskom prostredí však narážal na 
odpor luteránov, čo vyvolávalo niekedy 
dlhodobé konfesijné napätia.

Nasledujúca časť, Slovak Refor-
med Christians in Upper Hungary (s. 
170 – 202), tematicky nadväzuje na 



Recenzie, anotácie

251

predchádzajúce kapitoly, no kladie dô-
raz výlučne na slovenských veriacich. 
Autori v nej rázne odmietajú predsta-
vu, že helvétska reformácia bola „ma-
ďarským“ fenoménom, a  dokazujú, že 
reformovaná cirkev bola od počiatku 
multietnická. Poukazujú na pôsobenie 
slovenských kazateľov v 16. a 17. storo-
čí, na existenciu slovenských cirkev-
ných komunít a  na účasť slovenských 
veriacich na synodálnej činnosti. Tak-
tiež poukazujú na jazykové pomery – 
kazatelia pôsobili bilingválne, mnohé 
obce mali slovenskú bohoslužobnú 
tradíciu a preklady duchovnej literatú-
ry do slovenčiny boli bežnou súčasťou 
cirkevného života. Táto časť knihy vý-
razne mení doterajšie chápanie lokál-
nych dejín, ktoré slovenský kalviniz-
mus dlhodobo bagatelizovali.

Kapitola Reformed Church Lea-
ders in Upper Hungary (s. 202 – 208) 
prináša stručné biografické portréty 
najvýznamnejších osobností, ktoré 
formovali reformovanú cirkev v regió-
ne. Autori opisujú ich pôvod, štúdiá na 
zahraničných univerzitách, teologické 
vplyvy a pôsobenie v zboroch. Mnohé 
z  týchto biografií sú publikované po 
prvýkrát, pretože doteraz sa im neve-
novala žiadna súhrnná štúdia.

Epilogue (s. 208 – 213) sumarizu-
je vývoj helvétskej reformácie v  Hor-
nom Uhorsku a  zdôrazňuje jej zásad-
ný vplyv na kultúrne a  náboženské 
dejiny regiónu. Autori konštatujú, že 
reformovaná cirkev napriek úderom 
rekatolizácie prežila vďaka rezistent-
ným komunitám a šľachtickej podpore. 
Epilóg zároveň poukazuje na dôležitosť 
skúmania multietnického charakteru 
cirkvi, ktorý odhaľuje novú dimenziu 
etnických a  náboženských vzťahov 
v ranonovovekej spoločnosti.

Publikácia prináša komplexné mo-
derné spracovanie dejín švajčiarskej 
reformácie a  reformovanej cirkvi vo 
východnom Slovensku, kde kalviniz-
mus od polovice 16. storočia výrazne 
formoval náboženský život. Zdôrazňu-
je význam magnátov pri šírení refor-
mácie, dramatické dôsledky rekatoli-
zácie a  demografických premien, ako 
aj špecifické postavenie slovenských 
kalvínov, ktorých početné zbory po 18. 
storočí výrazne klesli. Dielo zároveň 
poukazuje na jazykové a  organizačné 
problémy týchto komunít a  na snahy 
o ich stabilizáciu, vrátane vydania vý-
chodoslovenských liturgických kníh 
v 18. storočí.

Katarína Muchová

JÜRGENS, Henning P. – WIEN, 
Ulrich A. (eds.). Rezeption und 

Memoria der Reformation 
im östlichen Europa = 

Veröffentlichungen des Instituts 
für Europäische Geschichte 

Mainz. Abt. für Abendländische 
Religionsgeschichte ed. von 

Irene Dingel BH 142. Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht 2024. 229 

pp. ISBN 978-3-525-57147-7

Um die beim Reformationsjubilä-
um 2017 etwas vernachlässigte ost-
europäische Perspektive zur Sprache 
zu bringen, veranstalteten das Leib-
niz-Institut für Europäische Ge-
schichte in Mainz, das Herder-Institut 
in Marburg/Lahn und das Institut für 
Evangelische Theologie der Universität 
Koblenz/Landau zwei Konferenzen, 
welche sich den religiös-politischen, 
theologischen und kulturellen Ver-
änderungen im Gefolge der Reforma-
tion widmeten. Thematisierte die erste 



Recenzie, anotácie

252

Tagung 2017 in Marburg die reforma-
torischen Netzwerke im östlichen 
Europa, so die zweite in Mainz 2018 
die Rezeption und Erinnerungskul-
tur in diesem multiethnischen Raum. 
Dass die Reformation nicht nur die 
Muttersprache förderte, sondern auch 
Bildungsimpulse gab, die in der Folge 
das Nationalbewusstsein der betroffe-
nen Ethnien prägte und das konfessio-
nelle Bewusstsein beeinflusste, wird 
eindrücklich demonstriert. In diesem 
Zusammenhang formulierten die bei-
den Herausgeber in ihrer konzisen 
Einleitung Forschungsfragen, die auf 
die makrohistorischen und regional-
geschichtlichen Rahmenbedingungen 
für die Wirkungen der Reformation 
und erst recht für deren Memoria ab-
zielten. Der nunmehr vorliegende 
Mainzer Tagungsband enthält zwölf 
Beiträge von renommierten Forsche-
rinnen und Forschern aus Ungarn, 
der Slowakei, Tschechien, Polen und 
Deutschland, welche markante Bei-
spiele dieser ostmitteleuropäischen 
Kulturlandschaft zwischen Sieben-
bürgen im Südosten und dem Balti-
kum und St. Petersburg im Nordosten 
behandelten – nicht ausschließlich 
religions- und kirchengeschichtliche, 
sondern auch aus der Kunst- und Lite-
raturgeschichte.

Der Budapester Kirchenhistoriker 
Zoltán Csepregi eröffnet den Band 
(„Von der historischen Erinnerung 
bis zum kanonisierten Gedenken“ [S. 
9-22]), indem er Reformationsmemoria 
in Ungarn in der Frühen Neuzeit einer 
Analyse unterzieht. Er beginnt mit 
Festreden aus dem Reformationsjahr-
hundert, dem Protokollbuch des Co-
etus Hungaricus in Wittenberg, dem 
Album Academie Vitebergensis, und 
den Hutterischen Geschichtsbüchern. 

Er zeigt auch, wie sich die protestan-
tische Erinnerungskultur polemisch 
von der jesuitischen Historiographie 
abhebt. Er benennt weitere Quellen, 
ein Visitationsprotokoll aus 1651, die 
Micae historico-chronologicae von 
Johannes Burius, die Gymnasiologia 
des Johannes Rezik, die Leutschauer 
Stadtchronik des Caspar Hain, insbe-
sondere zur Trauerdekade (1671-1681). 
Von den gedruckten Monographien ist 
ein Lexikon hervorzuheben, das tabel-
larisch erfasst wurde, und schließlich 
zwei Quellen aus dem 18. Jahrhundert, 
welche die Erinnerungskultur der Re-
formation dokumentieren. 

Die in Bratislava forschende His-
torikerin Eva Kowalská widmet sich 
der frühen slowakischen Historiogra-
phie („Wahrnehmung und Aneignung 
der Reformation“ [S. 23-34]) und geht 
von den sprachlichen Voraussetzun-
gen aus, etwa der Bibličtina, der Spra-
che der Kralicer-Bibel, aber auch der 
deutschen Sprache als „Werkzeug der 
Reformation“, der lateinischen Spra-
che der Bekenntnisschriften, bevor 
katechetische Texte in slowakisiertem 
Tschechisch, der Bartfelder Katechis-
mus (1581), erschienen. Die utraquis-
tische Literatur (1522, 1531) und die 
Gebetbücher der Böhmischen Brü-
der (1541) schufen zwar eine religiöse 
Terminologie, die gemeinsam mit der 
Kralitzer Bibel und der „Cithara Sanc-
torum“ des Georg Tranoscius/Jiřík 
Tranovsky den Sprachkanon der slo-
wakischen Lutheraner bestimmten – 
ungeachtet der konfessionellen Vorbe-
halte gegenüber kryptocalvinistischen 
und anabaptistischen Texten. Die Zu-
sammengehörigkeit von Tschechen 
und Slowaken, auf der Grundlage einer 
im 18. Jahrhundert behaupteten Kon-
tinuität von hussitischer und lutheri-



Recenzie, anotácie

253

scher Reformation wurde Programm 
des Tschechoslowakismus an der 
Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert. 
Für die slowakische Gesellschaft be-
deutete diese These aber schon im 17. 
Jahrhundert eine Stärkung ihres mut-
tersprachlichen Selbstbewusstseins, 
zu ersehen am ethnischen Schlüssel in 
der Kirchenverwaltung, wie er von der 
Synode von Sillein/Žilina 1610 verab-
schiedet wurde. Gegen die überhand 
nehmende katholische Interpretation 
der Geschichte, die sich auf die Tradi-
tion seit Kyrill und Method bezog, griff 
erst der lutherische Pastor und Litera-
turhistoriker Bohuslav Tablic auf die 
Reformation als Ausgangspunkt der 
kulturellen Sprachentwicklung und 
Literatur der Slowaken zurück. 

Der an der Universität Stuttgart 
lehrende Historiker Roland Gehrke 
stellt Elemente protestantischer Erin-
nerungskultur in Schlesien unter der 
Überschrift „Reformation – Gegenre-
formation – ‚Selbstbehauptung‘“ vor 
(S. 83-101); er charakterisiert zunächst 
Schlesien als konfessionellen Sonder-
fall, der indes politisch von den Habs-
burgern abhängig war, und ordnet ihn 
sodann in den historischen Kontext 
ein. Am Beispiel der Friedenskirchen, 
die er nennt als „Ausdruck protestan-
tischer Selbstbehauptung‘“ (S. 89) be-
zeichnet, der Altranstädter Konven-
tion (1707) sowie der Gnadenkirchen 
„als Erinnerungsorte im Spannungs-
feld zwischen Preußen-Deutschland, 
Österreich und Schweden“ (S. 95) wird 
die weitere Entwicklung konkretisiert. 
In einem Epilog würdigt er die Frie-
dens- und Gnadenkirchen „als Gegen-
stand deutscher und polnischer Ge-
denkkultur nach 1945“ (S. 99).

Der Prager Kirchenhistoriker Mar-
tin Wernisch stellt in seinem Beitrag 

(„Gedenken an die Reformation in den 
böhmischen Ländern“ [S. 119-132]) 
die Reformationsjubiläen 1617, 1717, 
1817, 1867, 1917, 1967 und 2017 in den 
Mittelpunkt, um eine Hauptlinie an-
zudeuten und einen Vergleich wahr-
zunehmen. Am Beginn steht der „erst 
keimende, aber sogleich unterdrückte 
Brauch“ 1617, in dem eine umfang-
reiche Warnschrift des Johann Amos 
Comenius (1592-1670) erschien. Zu 
1717 sind die aggressiven Diffamie-
rungen durch die Societas Jesu und 
vor allem die Polemik gegen das Feiern 
einer „200-jährige[n] Kuh“, aber auch 
apologetische Darstellungen („Hila-
ria Evangelica …“) zu nennen. 1817 
(„Ein überwachtes Aufleben“) rückt 
der von Jakob Glatz herausgebrachte 
Sammelband der Jubiläumspredigten 
in den Vordergrund. 1917 („Wieder im 
Schatten der Ereignisse – und in einer 
inneren Gefährdung?“) zeigt schon 
die Aussicht auf Verselbständigung 
[der Tschechoslowakei], Nationalisie-
rung und Einigung [zwischen A.B. und 
H.B.]. Die Hoffnung, eine „Führungs-
rolle“ im Blick auf den „geistlichen Ge-
halt des nationalen Lebens“ zu über-
nehmen, bewahrheitete sich nicht, 
dies gelang eher der neu gegründeten 
Hussitischen Kirche. Zu 1967 reflek-
tiert der Verfasser die unterschied-
liche Festgesinnung zwischen der 
[vereinigten] Kirche der Böhmischen 
Brüder und den streng lutherischen 
Gemeinden polnischer Zunge in Ost-
Schlesien. Er würdigt aber auch vor 
dem Hintergrund der Palacky-These 
mit ihrer Hochschätzung des Hussitis-
mus als Angelpunkt der tschechischen 
Geschichte die von Amedeo Molnár 
betriebene Differenzierung zwischen 
erster und zweiter Reformation. Den 
Abschluss bildet 2017 mit seinen von 



Recenzie, anotácie

254

der Öffentlichkeit kaum wahrgenom-
menen Feierlichkeiten, die im Kontext 
der Gemeinschaft Evangelischer Kir-
chen in Europa (GEKE) erfolgten und 
durch einen bemerkenswerten Anstieg 
an Übersetzungen von Luthertexten 
begleitet wurden. 

„Das Lutherjubiläum 1883 in Sie-
benbürgen“ (S. 133-152), das im Zent-
rum der Kirche und deren Bischofsitz 
in Hermannstadt/Sibiu/Nagyszeben 
am 10. November, Luthers 400. Ge-
burtstag, veranstaltet wurde, thema-
tisiert Timo Hagen. Er dokumentiert 
geradezu den Festverlauf (S. 211 Abb. 
10), widmet sich dem volkskirchlichen 
Selbstverständnis vor dem Hinter-
grund der magyarischen Schulpolitik; 
den Schwerpunkt bildet die archi-
tekturgeschichtliche Einordnung des 
Lutherhauses (S. 209 f.), der die 2016 
approbierte Heidelberger Dissertation 
des am Kunsthistorischen Institut 
der Universität Bonn wirkenden Ver-
fassers zugrunde liegt. Er hatte im 
Stadtpfarrer und späteren Sachsen-
bischof Friedrich Müller den spiritus 
rector des Lutherhauses identifiziert; 
in seiner Einweihungspredigt distan-
zierte er sich von der zeitgenössischen 
kulturprotestantischen Theologie und 
rühmte Luther gerade nicht „als Bahn-
brecher geistiger Freiheit, von rationa-
ler Wissenschaft und Bildung“, son-
dern er rekurrierte auf die sola-gratia 
und solus-Christus-Grundsätze der 
Reformation und stellte sich so den 
Herausforderungen der Moderne - an-
ders als Georg Daniel Teutsch in seiner 
vortägigen Festpredigt, die eine „Ver-
quickung von religiösen und ‚national-
politischen‘ Motiven“ beim Reforma-
tor (S. 144) explizierte.

„Was? Deine Honter schlafen sie 
alle schon?“ ist ein Zitat des Superin-

tendenten Georg Paul Binder (S. 160), 
das Ulrich A. Wien als Titel seiner 
Untersuchung der „Reformations-
memoria der Siebenbürger Sachsen 
vom 17. bis zum 20. Jahrhundert“ aus-
wählte (S. 153-173). Er setzt mit dem 
Honterus-Jubiläum 1949 ein, bei dem 
Bischof Friedrich Müller (Abb. 16) 
„die Leiden der Bevölkerung stellver-
tretend für diese mundtot gemachte 
Gruppe“ artikulierte und in einem 
Hirtenschreiben zum Ende des Kir-
chenjahres seinen Gemeinden die Be-
deutung Honters als Vorbild in der 
aktuellen politischen Situation vor Au-
gen stellte – gleichsam „Honterus für 
die Katakomben“ (S. 154 f.). Der Verf. 
analysiert nach den „übergangenen Ju-
biläen 1617 und 1717 eine Festpredigt 
zum Hundertjahrjubiläum der Sieben-
bürgischen Kirchenordnung 1650 und 
zum Jubiläumsjahr 1817, in dem Kaiser 
bzw. König Franz I. (Abb. 18) Sieben-
bürgen bereiste und das Jubiläum in 
den gesamtösterreichischen Kontext 
einbettete – nicht ohne Zweifel an der 
„siebenbürgisch-sächsischen Identi-
tät“, die im Titel des Beitrags zum Aus-
druck gebracht wurden (S. 160). Nach 
dem „ersten“ Lutherjubiläum 1883 und 
seinen sozial-diakonischen, wissen-
schaftlich-rechtsgeschichtlichen und 
reformationsgeschichtlichen Folgen 
widmet sich der Verfasser dem Honte-
rusjubiläum 1898, dem Reformations-
jubiläum 1917 („ohne Fest“ – aber mit 
den geläufigen kulturprotestantischen 
Klischee von der Einheit von Kirche 
und Volk), schließlich den Gedenken 
„in mehrfacher Diaspora im religions-
feindlichen Kontext“ (S. 170), wobei 
1983 die „Bedeutung Luthers“ für die 
Sachsenkirche zu einer „Neubesin-
nung“ führte. In seinem Fazit (S. 173) 
stellt Wien zwei Merkmale vor: die 



Recenzie, anotácie

255

Parallelität zu Mitteleuropa in geistes- 
und theologiegeschichtlicher Hinsicht 
mit der Idealisierung Luthers, mit der 
Hochschätzung von Bildung und Auf-
klärung, aber auch der wissenschaft-
lichen Auseinandersetzung mit dem 
Erbe der Reformation und andererseits 
in dem regionalspezifischen Profil, 
nämlich als „Pionierregion für Tole-
ranz“ und der sozialen Verpflichtung 
zum „diakonischen Nächstendienst“ 
sowie ihrer Existenz als mehrfache Di-
aspora (politisch verfemte, ethnische 
und nicht-orthodoxe Minderheit). 

In den Nordosten führen die Bei-
träge des Danziger Historikers Ed-
mund Kizik, der „Reformationsmemo-
ria im Königlichen Preußen, in Danzig, 
Elbing und Thorn, im 18. Jahrhundert“ 
(S. 35-49) darstellt. Der Warschauer 
Historiker Wojciech Kriegseisen refe-
riert „Polnische Forschungen des 20. 
Jahrhunderts zu Reformation und in-
terkonfessionellen Beziehungen in der 
Frühen Neuzeit“ (S. 51-63). Der Histo-
riker Joachim Krüger von der Universi-
tät Greifswald liefert „Bausteine einer 
Reformationsmemoria in Pommern“ 
unter dem Titel „Vom Croy-Teppich 
zur Bugenhagen-Medaille“ (S. 65-81). 
Der Theologe Johannes Hund widmet 
sich dem „reaktionären“ Augustana-
Jubiläum von 1830 in den Ostseepro-
vinzen und im Kernland des Russi-
schen Kaiserreichs („Mit dem Zaren 
gegen die Aufklärung“ S. 103-118). 
Robert Born vom Bundesinstitut für 
Kultur und Geschichte des östlichen 
Europa in Oldenburg führt die „Re-
formations-Memoria in der Kunst in 
Ostmitteleuropa“ an Hand der Medien 
und Akteure vom 16. Jahrhundert bis 
zur Mitte des 19. Jahrhunderts (S. 175-
199) vor Augen, wobei er sich dabei auf 
zahlreiche Beispiele aus Ungarn, der 

Slowakei, Böhmen und Siebenbürgen 
konzentriert. 

Was zunächst wie ein konven-
tioneller Tagungsband aussieht, zeigt 
sich als überaus gelungene Zusam-
menschau unterschiedlicher und in-
terdisziplinärer Zugänge zum großen 
Gesamtthema der Reformation im öst-
lichen Europa. Auf die 28 angefügten 
zum Teil farbigen Abbildungen ist aus-
drücklich hinzuweisen, weil sie einem 
didaktischen Anliegen der Heraus-
geber Rechnung tragen. 

Karl W. Schwarz 

KÓNYA, Peter – CSEPREGI, 
Zoltán (Eds.). Johann Samuel 
Klein. Nachrichten von den 

Lebensumständen und Schriften 
Evangelischer Prediger in allen 

Gemeinen des Königreichs Ungarn 
III. – IV. Prešov: Vydavateľstvo 

Prešovskej univerzity, 2021. 445 s. 
ISBN 978-80-555-2901-1.

Nachrichten von den Lebensum-
ständen und Schriften evangelischer 
Prediger in allen Gemeinden des Kö-
nigreichs Ungarn III – IV. predstavu-
je publikáciu k  dejinám protestant-
skej cirkvi v Uhorsku a zároveň jeden 
z rozsiahlejších biografických súborov. 
Vychádza zo zachovaných rukopis-
ných zväzkov evanjelického kazateľa 
Johanna Samuela Kleina, ktorý pôso-
bil koncom 18. storočia v  Košiciach 
ako nemecký evanjelický duchovný. 
Klein, ako vzdelanec svojej doby, ve-
noval desiatky rokov zhromažďovaniu 
informácií o  živote, pôsobení, literár-
nej tvorbe a  duchovných, kultúrnych 
či pedagogických aktivitách evanjelic-
kých kazateľov, ktorí pôsobili v jednot-
livých mestách, dedinách a  lokalitách 



Recenzie, anotácie

256

Uhorska. Jeho zámerom bolo vytvoriť 
rozsiahle dielo, ktoré by slúžilo nielen 
pre jednotlivcov, ale najmä ako zdroj 
pre budúcich historikov, teológov, cir-
kevných dejateľov i  štátnych predsta-
viteľov. Nové vydanie, ktoré pripravili 
Peter Kónya a  Zoltán Csepregi, s  od-
borným aparátom a  rozsiahlym re-
gistrom, výrazne zvyšuje dostupnosť 
pôvodného textu pre súčasnú vedeckú 
komunitu.

Úvodné strany knihy uvádzajú do-
bové predhovory editora Andreasa 
Fabóa z roku 1872 a samotného Kleina 
z roku 1789. Tieto texty poskytujú či-
tateľovi cenný vhľad do autorovej mo-
tivácie, výskumného procesu i do prie-
behu tvorby samotného diela. Klein 
zdôrazňuje, že napriek skromnému 
názvu svojho spisu mal ambíciu vy-
tvoriť rozsiahly súpis, ktorý by zachytil 
nielen základné biografické údaje, ale 
aj širšie životné okolnosti, štúdium, 
učiteľské pôsobenie, literárnu aktivitu 
a  spoločenské kontakty evanjelických 
duchovných. V  predhovore argumen-
tuje, že dielo môže byť prínosné nie-
len pre cirkevné kruhy, ale aj pre štát, 
keďže kazatelia v  Uhorsku boli často 
významnými nositeľmi vzdelanosti, 
informovanosti a  jazykovej kultúry 
v  jednotlivých regiónoch. Fabó, ktorý 
Kleinovo dielo v  19. storočí editoval, 
v  úvode vysvetľuje, že sa usiloval za-
chovať autorov jazyk v čo najvernejšej 
podobe, vrátane pravopisných a  šty-
listických osobitostí. To je dôležitý as-
pekt súčasného vydania, keďže kniha 
umožňuje bádateľom sledovať nielen 
obsah, ale aj dobový jazyk a  kultúrny 
kontext textu.

Tretí diel, ktorého obsah sa nachá-
dza približne na stranách 13 až 208, 
predstavuje ďalšiu zo stoviek biogra-
fických sekvencií, ktoré Klein zamýš-

ľal systematicky publikovať. Biografie 
sú usporiadané v  abecednom poradí 
a  sledujú Kleinovu schému „Centu-
riae“, ktorá spočíva v  zhromažďovaní 
sto záznamov do jedného celku. Každé 
heslo je venované jednému kazateľovi 
a zahŕňa údaje o jeho narodení, rodin-
nom pôvode, štúdiách na domácich 
i zahraničných školách, pôsobení v jed-
notlivých farských obciach, manžel-
stvách a deťoch, osobných úspechoch, 
literárnych spisoch či iných aktivitách. 
Klein do svojich biografií často vkladá 
vlastné poznámky a komentáre, ktoré 
sú dôležitým dokladom dobového na-
zerania na cirkevných predstaviteľov 
aj na spoločenské otázky v  Uhorsku 
v 16. až 18. storočí. V treťom zväzku sa 
objavujú biografie kazateľov známych 
i  menej známych – od mestských 
duchovných pôsobiacich v  centrách 
Horného Uhorska až po dedinských 
kňazov, ktorí často pracovali v kompli-
kovaných podmienkach náboženských 
konfliktov či politickej neistoty. V kon-
texte dejín Slovenska je dôležité, že sa 
tu objavuje množstvo záznamov z  lo-
kalít dnešného Prešovského, Košické-
ho a Banskobystrického kraja, pričom 
text ponúka aj informácie o rodinách, 
regionálnych elitách a kultúrnom živo-
te daných obcí.

Štvrtý diel, ktorý zaberá strany 
približne 209 až 398, nadväzuje na 
rovnakú koncepciu ako diel tretí, no 
rozširuje biografický repertoár o  ďal-
ších sto záznamov. Klein v  tejto časti 
často venuje väčšiu pozornosť opisom 
literárnej tvorby kazateľov, ich účasti 
na cirkevných synodách, polemikách 
s predstaviteľmi protireformácie a  ich 
pôsobeniu v  nemeckých, maďarských 
i  slovenských komunitách. Viaceré 
biografie reflektujú migračné pohyby 
duchovných vyvolané náboženským 



Recenzie, anotácie

257

prenasledovaním alebo hospodár-
skymi ťažkosťami. Niektoré záznamy 
poukazujú na zánik starších evanje-
lických centier, iné na vznik nových 
cirkevných obcí. Vďaka tomu má štvr-
tý diel vysokú hodnotu pre výskum 
cirkevnej geografie a sídelného vývoja 
protestantských komunít v období ra-
ného novoveku. Osobitným prvkom 
Kleinových biografií je dôležité miesto, 
ktoré venuje rukopisným dielam ka-
zateľov. Mnohé z nich sa nezachovali, 
a  tak je jeho spis jediným tradičným 
prameňom, ktorý dokladuje ich exis-
tenciu.

Z  hľadiska metodologického výz-
namu je Kleinovo dielo výnimočné pre 
svoju kombináciu regionálnych dejín, 
cirkevnej histórie a kultúrnej antropo-
lógie raného novoveku. Jeho texty za-
chytávajú nielen údaje o jednotlivcoch, 
ale aj širšie spoločenské vzťahy, vzde-
lanosť, kultúrne preferencie, cirkevnú 
infraštruktúru a  vývoj evanjelického 
školstva. V spojení s dnešným edičným 
spracovaním predstavuje dielo jeden 
z  najlepšie dostupných súborov infor-
mácií o  protestantskom duchoven-
stve v historickom Uhorsku. Moderný 
preklad a  editoriálna príprava umož-
ňujú, aby sa dielo stalo prístupným aj 
pre slovenského bádateľa, ktorý nemá 
možnosť študovať jazykové zvláštnosti 
nemeckého rukopisu 18. storočia.

Celkovo možno konštatovať, že 
publikácia predstavuje neoceniteľný 
prameň pre dejiny cirkví na Slovensku, 
Maďarsku i v širšom stredoeurópskom 
priestore. Jej hodnota spočíva nielen 
v rozsahu a detailoch zachytených bio-
grafií, ale aj v tom, že dopĺňa širší ob-
raz o kultúrnom a náboženskom vývoji 
Uhorska. Prostredníctvom autentické-
ho dobového jazyka, bohatých osob-
ných výpovedí a množstva unikátnych 

informácií poskytuje hlboký vhľad 
do každodenného života duchovných 
a  ich komunít. Kvalitné spracovanie 
editorov a prekladateľa umožňuje, aby 
sa toto jedinečné dielo stalo súčasťou 
moderného historického výskumu 
a zdrojom poznania pre ďalšie generá-
cie bádateľov.

Katarína Muchová

MAIER, Michaela – MESNER, 
Maria – KRIECHBAUMER, Robert 

– SCHÖNNER, Johannes (Eds.). 
Die Krisen der Demokratie in den 

1920er und 1930er Jahren: Spanien 
– Portugal – Italien – Jugoslawien 
– Ukraine – Ungarn – Rumänien – 
Polen – Österreich. Wien: Böhlau/

Vandenhoeck & Ruprecht 2023. 226 
pp. ISBN 978-3-205-21858-6.

Herausgegeben im Auftrag der 
Plattform zeithistorischer Archive: 
Karl von Voglsang-Institut zur Erfor-
schung der Geschichte der christli-
chen Demokratie in Österreich; Kreis-
ky-Archiv; Verein für Geschichte der 
ArbeiterInnenbewegung; Forschungs-
institut für politisch-historische Stu-
dien der Dr.-Wilfried-Haslauer-Biblio-
thek.

In den im Untertitel genannten 
Ländern registriert die vorliegende Pu-
blikation eine überraschend überein-
stimmende Krisenentwicklung in den 
20- und 30er-Jahren des 20. Jahrhun-
derts. In einem Symposium an der 
Universität Wien im November 2022 
wurden diese von hochrangigen Spe-
zialisten analysiert und dargestellt. 
Dabei kam Österreich eine Sonderstel-
lung zu - zu ersehen an vier Beiträgen: 
Der Österreicher an der Universität 
Hildesheim und an der Andrássy-Uni-



Recenzie, anotácie

258

versität in Budapest lehrende Michael 
Gehler vergleicht die beiden Verfas-
sungen der Weimarer Republik (1919) 
und der Republik Österreich (1920) 
(153 ff.), die beide von jüdischen 
Rechtsgelehrten (Hugo Preuß; Hans 
Kelsen) entworfen und deshalb diskre-
ditiert bzw. wegen ideologischer Ge-
gensätze nur durch einen juristischen 
Kunstgriff (Rezeption des Staats-
grundgesetzes von 1867) verabschie-
det wurden. Seine Analyse zeigt auch 
die krisenhafte Entwicklung in den 
30er-Jahren, als in beiden Staaten die 
Demokratie ausgehebelt wurde. - Der 
Wiener Religionsrechtler Stefan Schi-
ma untersucht das Verhältnis von 
Staat und Religion in Österreich in den 
1920er und 1930er Jahren (165 ff.), das 
bestimmt war durch die oben erwähn-
te Rezeption des Grundrechtskatalogs 
von 1867 mit seinen restriktiven Be-
stimmungen für die gesetzlich nicht 
anerkannten Religionsgemeinschaften 
(Freikirchen), den Staatsvertrag von St. 
Germain mit seinen Minderheiten-
schutzbestimmungen, der Fortgeltung 
des konfessionellen Eherechts und ab 
1933 durch eine massive katholische 
Konfessionalisierung im „katholi-
schen“ Ständestaat. - Analysiert wird 
diese Ära des politischen Katholizis-
mus durch den Wiener christlich-so-
zialen Parteihistoriker Helmut Wohn-
out (185 ff.), der diesen auf der 
Enzyklika „Quadragesimo anno“ ba-
sierenden Ständestaat als „Autoritäts-
staat“ bezeichnet, während der sozial-
demokratische Parteihistoriker 
Wolfgang Maderthaner auf den Begriff 
„Austrofaschismus“ rekurriert (201 
ff.), um dieses Herrschaftssystem zu 
charakterisieren, in dem faschistische 
Elemente mit katholischem Klerikalis-
mus, einer katholischen Reichsroman-

tik, der Ganzheitsmetaphysik von 
Othmar Spann zu einem restaurativ-
autoritären, antidemokratisch-legiti-
mistischen und österreich-nationalen 
Gegenentwurf zusammenflossen. – 
Die süd- und südwesteuropäischen 
Staaten Spanien, Portugal und Italien 
zeigen im Berichtszeitraum zwischen 
den beiden Weltkriegen verblüffende 
Übereinstimmungen. Wie die Refe-
renten Walther L. Bernecker („Spani-
en. Der doppelte Zusammenbruch der 
Demokratie in der Zwischenkriegs-
zeit“, 25 ff; „Portugal […] Von der libe-
ralen Demokratie zur korporatisti-
schen Diktatur“, 47 ff.) und Federico 
Scarano („Die Krise der liberalen De-
mokratie in Italien […] und die Macht-
übernahme des Faschismus“, 65 ff.) 
ausführten, mündeten die Spaltung 
der Gesellschaft, soziale Spannungen, 
Bürgerkriege, militärische Interventi-
onen (Primo de Rivera; Gomes da Cos-
ta; Benito Mussolini) in den Faschis-
mus. - Die durch eine 
Gesamtdarstellung der Geschichte Ju-
goslawiens (²2020) ausgewiesene Ost- 
und Südosteuropa-Historikerin Ma-
rie-Janine Calic widmet sich der 
südslawischen Entwicklung „vom Par-
lamentarismus zur Königsdiktatur“ 
(81 ff.) und benennt die „Dreh- und 
Angelpunkte der Konflikte im gemein-
samen Staat“, dem Königreich der Ser-
ben, Kroaten und Slowenen (SHS-
Staat), dessen Gründung auf dem 
propagierten Selbstbestimmungsrecht 
der betroffenen Nationen beruhte und 
in der Überzeugung erfolgte, dass die 
historisch gewachsenen Unterschiede 
durch Integration („Jugoslawismus“) 
zu überwinden seien. Zum dreinami-
gen Volk („troimeni narod“) gehörten 
auch Montenegriner, bosnische Musli-
me und als „Südserben“ apostrophier-



Recenzie, anotácie

259

te Makedonier, sowie Magyaren, Deut-
sche, Albaner, Ruthenen, Juden, denen 
der Staat, der als „ein erweitertes Ser-
bien“ in Erscheinung trat (86), indivi-
duelle und kollektive Minderheiten-
rechte zugestehen musste. In 
konfessioneller Hinsicht zeigte die Be-
völkerungszählung von 1921 ebenfalls 
eine Pluriformität: 47% waren ortho-
dox (Serben, Makedonier, Montenegri-
ner), 39% katholisch (Slowenen, Kroa-
ten), 11% muslimisch (Bosniaken, 
Albaner, Türken), 2% protestantisch 
(Deutsche, Magyaren, Slowaken, Slo-
wenen), 0,5% jüdisch. Jugoslawismus, 
das Bewusstsein einer „nationalen 
Synthese“ – „ein Volk – ein National-
gefühl“ – mit dem serbischen König 
als Integrationsfigur mit dem „Ehren-
namen Vereiniger“ (Ujedinitelj), der 
1929 den SHS-Staat in das Königreich 
Jugoslawien umbenannte, scheiterten 
vollkommen, führten zu einer konser-
vativen Königsdiktatur und 1941 zur 
Zerstückelung des Vielvölkerstaates 
und Aufteilung in Besatzungsgebiete. 
– Der langjährige Leiter der Budapes-
ter Außenstelle des Österreichischen 
Ost- und Südosteuropainstituts Béla 
Rásky kommentiert die Entwicklung 
in Ungarn in den 20- und 30er-Jahren 
mit der lapidaren Feststellung „Keine 
Demokratie und trotzdem Krise(n)“ 
(95 ff.), wobei er sich an István Bibós 
Studie über die „Misere der osteuro-
päischen Kleinstaaterei“ (1992) orien-
tiert und das „historisch-kriegerisch 
bestimmte Auseinanderfallen von 
Staatsterritorium, Ethnie und Spra-
che“ als Irrweg und gesellschaftliche 
Sackgasse begreift, in die Ungarn stol-
perte, weil die notwendigen sozialen 
und politischen Reformen unterblie-
ben. Nach der Räterepublik Béla Kuns 
wurde eine parlamentarische Monar-

chie mit dem „Reichsverweser“ Miklós 
Horthy, dem letzten Kommandanten 
der österreichisch-ungarischen Flotte, 
etabliert, eine Periode bis Anfang der 
1930er-Jahre, die als „goldene Jahre 
des Horthy-Systems“ gekennzeichnet 
werden, freilich gefolgt von einer „De-
stabilisierung des erstarrten Systems“. 
Mit Dávid Turbucz bezeichnet der Re-
ferent das Horthy-Regime als ein „kon-
servativ-autoritäres Herrschaftssys-
tem“ (114), das erst nach den beiden 
Wiener Schiedssprüchen, der Annexi-
on der Karpato-Ukraine und der 
Batschka als Revision von Trianon zu 
einer Inszenierung Horthys als „ors-
zág-gyarapító“ (Vermehrer Ungarns) 
führte. Als Staatsideologie galten Irre-
dentismus und Revisionismus des Ver-
trags von Trianon. Dazu gesellte sich 
ein erstarkender Antisemitismus, der 
durch eine rassistische Gesetzgebung 
(1939) verschärft wurde. Der Eintritt 
Ungarns auf der Seite von NS-Deutsch-
land in den Krieg bestimmte das Ende 
des Berichtszeitraums. – „Masse und 
Messianismus“ lautet die Überschrift 
zum Bericht über Rumäniens Integra-
tionsprozess zwischen den Weltkrie-
gen (123 ff.), den der Direktor des Ins-
tituts für deutsche Kultur und 
Geschichte an der Ludwig-Maximili-
ans-Universität München Florian 
Kührer-Wielach verfasste. Er schlüs-
selt diesen an Hand von drei zentralen 
Fragen auf: zunächst nach der Trans-
formation des großrumänischen Staa-
tes mit seinen bemerkenswerten de-
mographischen Veränderungen 
(Verdoppelung seines Umfangs und 
seiner ethnisch, sprachlich und kon-
fessionell divergenten Bevölkerung), 
den er gekennzeichnet sieht durch 
Zentralisierung, Rumänisierung und 
Verstaatlichung; sodann nach den 



Recenzie, anotácie

260

multiplen Transformationskrisen in 
diesem Staat, schließlich nach den en-
dogenen und exogenen Faktoren, die 
letztlich zum Scheitern des Demokra-
tisierungsprozesses beitrugen. – Ste-
phanie Zloch, Privatdozentin für Neu-
ere und Neueste Geschichte und für 
Osteuropäische Geschichte an der 
Technischen Universität in Dresden, 
widmete sich „zweierlei Krisen“ in Po-
len (137 ff.), wobei die Autorin in ihrer 
politologischen und demokratietheo-
retischen Analyse zwischen der politi-
schen Konstellation vor 1926 und im 
Widerspruch dazu dem Übergang vom 
demokratischen zum autoritären Re-
gime nach 1926 unterscheidet und in 
ihren Fazit ein größeres und differen-
zierteres Forschungsinteresse jenseits 
der Trennlinie zwischen Demokratie 
und Autoritarismus einfordert. – 
Grzegorz Rossoliński-Liebe, der eine 
kritische Monographie über Stepan 
Bandera (Stuttgart 2014) verfasste, lie-
ferte auf der Grundlage seiner genann-
ten Biographie des ukrainischen Nati-
onalisten, Faschisten und 
antisowjetischen „Freiheitskämpfer[s]“ 
eine Studie über „die Krise der ukrai-
nischen, europäischen und globalen 
Demokratie“ (13 ff.). Hinzuweisen ist 
auch auf dessen Aufsatz über die „Ver-
flechtungen, Annäherungen und 

Wechselbeziehungen“ zwischen dem 
europäischen Faschismus und dem 
ukrainischen Nationalismus (ZfG 
2017, 155 ff.), der die faschistischen 
Ziele des Ukrainers in das Umfeld von 
Hitler, Mussolini, Pavelić und Franko 
einzeichnet und dem eine kritische Er-
forschung der „Organisation Ukraini-
scher Nationalisten“ (OUN) zu ver-
danken ist. Dass Bandera „zu einer 
Projektionsfläche für verschiedene ge-
schichtspolitische Ziele“ wurde und 
nach dessen Ermordung 1959 in West-
europa und Amerika unter der ukrai-
nischen Diaspora geradezu kultartig 
gefeiert wurde, hält der Beitrag fest 
und fordert deshalb eine kritische Er-
forschung der Vita Banderas und der 
Geschichte seiner Bewegung, weil sie 
“für die Demokratisierung der Ukrai-
ne zentral“ ist (23). Gerade in Zeiten 
eines anhaltenden russisch-ukraini-
schen Krieges ist dieses Kapitel be-
deutsam, weil sich der russische Präsi-
dent auf die faschistische 
Bandera-Tradition in der Ukraine be-
ruft. So vermittelt der zuletzt genann-
te Beitrag eine ungeheure Aktualität, 
weil er eine häufig vernachlässigte, ja 
weithin unbekannte Perspektive auf-
zeigt. 

 Karl W. Schwarz 



261

IN MEMORIAM PROF. WOLFGANG WISCHMEYER (1944 – 2025)

Aus Erlangen erreichte uns die Nachricht, dass Professor Wolfgang Wisch-
meyer, emeritierter Ordinarius für Kirchengeschichte an der Evangelisch-Theo-
logischen Fakultät der Universität Wien, am 20. Juni 2025 verstorben ist. 

Wir gedenken seiner wegen der vielfältigen Verbindungen zu den theologi-
schen Ausbildungsstätten in Ost- und Südostmitteleuropa, die 1996 anlässlich 
des 175-Jahr-Jubiläums der Wiener Fakultät zur Begründung eines Südostmittel-
europäischen Fakultätentages für evangelische Theologie (SOMEF) geführt hat. 
Nach dem frühen Tod des Gründungspräsidenten Falk Wagner 1998 übernahm 
Wolfgang Wischmeyer die Präsidentschaft und leitete die regelmäßigen Tagun-
gen bis 2015 mit großer Sorgfalt. Er trug ganz wesentlich dazu bei, dass der theo-
logische Austausch zwischen den Mitgliedsfakultäten, Hochschulen und Institu-
ten in Ungarn, Rumänien, in der Slowakei und Tschechien sowie in Österreich in 
vorbildlicher Weise und zur Zufriedenheit aller Beteiligten erfolgte. Dabei waren 
nicht nur organisatorische Fähigkeiten gefragt, sondern auch eine theologische 
Kompetenz, die es ihm ermöglichte, die unterschiedlichen territorialbezogenen 
oder konfessionellen Traditionen zu verbinden und die daraus abgeleiteten An-
sprüche an den Fakultätentag zu ordnen und ihnen Rechnung zu tragen.

Prof. Wischmeyer war 1996 auf das Ordinariat für Kirchengeschichte, Christ-
liche Archäologie und Kirchliche Kunst berufen worden. Er hatte nach dem Stu-
dium der Kunstgeschichte, der Klassischen und Christlichen Archäologie sowie 
der evangelischen Theologie in Freiburg/Br., Heidelberg und Göttingen und 
einer Assistententätigkeit am Christlich-Archäologischen Institut der Universi-
tät Heidelberg 1973 promoviert und sich unterstützt durch ein Reisestipendium 
des Deutschen Archäologischen Instituts 1977 in Heidelberg habilitiert und die 
Lehrbefugnis für Kirchengeschichte und Christliche Archäologie erworben. Er 
lehrte in der Folge neben einem Pfarramt in der evangelischen Landeskirche in 
Württemberg als Dozent und apl. Professor in Heidelberg und ab 1994 in Erlan-
gen. Die Sozialgeschichte des Christentums war eines seiner Hauptanliegen. Als 
hervorragender Vertreter der Patristik war er in allen einschlägigen Kommissio-
nen, insbesondere in der Kirchenväter-Kommission der Österreichischen Aka-
demie der Wissenschaften, vertreten und als Mitherausgeber der Zeitschrift für 
Antikes Christentum auch international vernetzt. Seine wissenschaftliche Kom-
petenz hat ihren Niederschlag in einer Reihe von bedeutenden Publikationen 
gefunden: Sie reichen von den archäologischen Quellen der Kirchengeschichte 
(1973) und den Studien zum Sarkophagdeckel (1977), über seine Studien zur So-
zialgeschichte der Alten Kirche (1983) mit dem Schwerpunkt im 3. Jahrhundert 

Historia Ecclesiastica, XVI, 2025, 1

Kronika – Chronicle – Chronic – Krónika – Kronika



Kronika

262

(1992) zur Bibelhermeneutik (2009), zum Filocalus-Kalender (2014), zu den Mär-
tyrerakten (2015) und zur Legendae martyrum urbis Romae (2022). 

Im Oktober 2024 konnte er bei guter Gesundheit seinen 80. Geburtstag in 
Wien mit einem wissenschaftlichen Kolloquium im Freundes- und Kollegen-
kreis feiern. Noch einmal ist dabei seine grenzenüberschreitende Wirkung zu-
tage getreten.

Als ihm im Rahmen einer SOMEF-Konferenz am 3. Juli 2017 in Budapest 
das Österreichische Ehrenkreuz für Wissenschaft und Kunst I. Klasse überreicht 
wurde, galt dieser Dank der Republik seinem kultur- und bildungspolitischen 
Engagement, mit dem er auch ein Stück weit den europäischen Einigungsprozess 
begleitete. Seine Begeisterung für die Tätigkeit dieser Arbeitsgemeinschaft ost- 
und südostmitteleuropäischer Lehranstalten wirkte ansteckend. Er sah die gro-
ßen Chancen der Studierenden im Austausch zwischen den so unterschiedlichen 
Fakultäten, dass sie die divergierenden Forschungsansätze kennen und kritisch 
zu beurteilen lernen. Den Gewinn davon hätten nicht allein die Kirchen, in deren 
Dienste die Studierenden einzutreten beabsichtigen, sondern auch, wie Wisch-
meyer einmal resumierend feststellte, „die europäische Gesellschaft und Kultur“. 
So verstand er seine Aufgabe gerade auch darin, die Theologie in den Horizont 
unserer europäischen Kultur einzubetten. Dieses Vermächtnis wird SOMEF zu 
beherzigen wissen und die Erinnerung an den beliebten Kommunikator Wolf-
gang Wischmeyer in Ehren halten. R.i.p.

Karl W. Schwarz 

Medzinárodná vedecká konferencia
 Transfer von Wissen und Gelehrsamkeit in der akademischen Welt 

des frühneuzeitlichen Zentraleuropas  
Prešov, 16. – 17. september 2025

V  dňoch 16. – 17. septembra 2025 sa na Prešovskej univerzite uskutočnila 
významná medzinárodná vedecká konferencia s  názvom Transfer von Wissen 
und Gelehrsamkeit in der akademischen Welt des frühneuzeitlichen Zentraleu-
ropas. Podujatie bolo venované výskumu intelektuálnych a vzdelávacích väzieb 
v stredoeurópskom priestore raného novoveku a realizovalo sa v spolupráci s or-
ganizáciami REFORC a AKSL. Otvárací ceremoniál uviedli svojimi príhovormi 
rektor Prešovskej univerzity Dr. h. c. prof. PhDr. Peter Kónya, PhD., prezident 
REFORC-u  prof. Dr. Herman Selderhuis a  predseda AKSL prof. Dr. Ulrich A. 
Wien.

V  prvý konferenčný deň sa úvodné plenárne prednášky venovali tematike 
postavenia uhorského kolégia v  európskom akademickom kontexte (P. Kónya) 
a vplyvu Philippa Melanchthona na reformáciu v slovinskom a chorvátskom pro-
stredí (L. Ilic). Nasledovali vystúpenia zamerané na humanistickú zbožnosť v Sá-
rospataku (D. Dienes) a na akademickú mobilitu medzi Uhorskom a európskymi 
univerzitami pred rokom 1850 (L. Szögi).



Kronika

263

Popoludňajšie sekcie sa sústredili na premeny vzdelávacích inštitúcií v  dô-
sledku reformácie (I. Tasnádi, A. Kimpian), na vývoj mestského školstva (M. 
Vařeka, P. Benka) a na zavádzanie halleckých vzdelávacích modelov do vyučo-
vacej praxe (A. Verók). Príspevky sa dotkli aj fenoménu peregrinatio academica 
– akademických ciest a ich kultúrneho odkazu (Á. Hegyi, Á. Szátmari, J. Simon, 
M. Valčo).

Druhý deň otvorili plenárne referáty o  sieti reformovaných škôl na území 
Horného Uhorska (A. Konyová) a o formovaní federalistickej teológie v učebných 
plánoch reformovaných kolégií v Koložvári a Debrecíne (Zs. Tóth). Nasledovali 
príspevky, ktoré reflektovali humanizmus a reformáciu na univerzite vo Witten-
bergu (J. van Kamp), pôsobenie jezuitských pedagógov v druhej polovici 16. sto-
ročia (D. Zharov) či teologické spisy J. A. Komenského v kontexte obrany učenia 
o Trojici (M. Wien).V ďalšom bloku plenárnych prednášok boli predstavené témy 
pedagogického prenosu medzi Halle a  Uhorskom (Z. Csepregi) a  vývoja škol-
ských reforiem v 18. storočí (E. Kowalská).

Popoludňajšie panely sa zamerali na dejiny školstva v  rôznych regiónoch 
Horného Uhorska – od kazateľa Jakuba Jakobea v Prešove (I. Papp), cez jezuit-
ské a piaristické školstvo na Spiši (M. Bizoňová), až po školské drámy ako pro-
striedok morálnej výchovy (E. Lukáč). V záverečných sekciách odzneli príspevky 
o knižných zbierkach študentov – pútnikov do Wittenbergu (S. Ősz), o histórii 
komárňanského benediktínskeho gymnázia (A. Levai) a o vývoji Baníckej akadé-
mie v Banskej Štiavnici do roku 1790 (M. Kamenický).

Záverečné diskusie zdôraznili, že prenos vedomostí, akademických ideí 
a vzdelávacích modelov v ranonovovekej strednej Európe predstavuje komplex-
ný a mnohovrstevný jav, ktorý presahuje hranice jednotlivých krajín i disciplín. 
Konferencia potvrdila dôležitosť interdisciplinárneho výskumu a medzinárodnej 
spolupráce pri skúmaní kultúrnych a intelektuálnych dejín regiónu.

Andrea Ferencová





ZOZNAM AUTOROV 1/2025

Bacsó Róbert
II. Rákóczi Ferenc Kárpátaljai Magyar Főiskola, Számvitel és Auditálás Tanszék

PhDr. Mgr. Libor Bernát, CSc.
Katedra humanitných vied, Stavebná fakulta STU v Bratislave

Csatáry György
II. Rákóczi Ferenc Kárpátaljai Magyar Főiskola, Történelem- Társadalomtudományi

Dr. Csűrös András
Károli Gáspár Református Egyetem Budapest, Pedagógiai Kar

doc. Jurij Danilec, PhD.
Užhorodská národná univerzita, Užhorod

Mgr. Andrea Ferencová
Inštitút histórie, Filozofická fakulta, Prešovská univerzita v Prešove

Mgr. Radoslav Hanus, PhD. 
Evanjelická bohoslovecká fakulta, Univerzita Komenského v Bratislave

doc. ThDr. Ľubomír Hlad, PhD.
Filozofická fakulta, Univerzita Konštantína Filozofa v Nitre

prof. ThDr. Viliam Judák, PhD.
Rímskokatolícka cyrilometodská bohoslovecká fakulta, Univerzita Komenského v Bratislave

doc. PhDr. Jan Kilián, Ph.D.
Historický ústav, Filozofická fakulta, Univerzita Hradec Králové

Dr.h.c. prof. PhDr. Peter Kónya, PhD.
Inštitút histórie, Filozofická fakulta, Prešovská univerzita v Prešove

doc. Mgr. Annamária Kónyová, PhD.
Inštitút histórie, Filozofická fakulta, Prešovská univerzita v Prešove

prof. ThDr. Jozef Krupa, PhD.
Rímskokatolícka cyrilometodská bohoslovecká fakulta, Univerzita Komenského v Bratislave

doc. PhDr. Bohuslav Kuzyšin, PhD.
Pravoslávna bohoslovecká fakulta, Prešovská univerzita v Prešove

prof. PhDr. PaedDr. Pavel Marek, Ph.D.
Katedra historie, Filozofická fakulta, Univerzita Palackého v Olomouci 

prof. ThDr. Patrik Maturkanič, PhD.
Vysoká škola aplikované psychologie v Terezíně

Dr. Prieger Adrienn, PhD. 
Károli Gáspár Református Egyetem Budpest, JÁK 

Dr. Pomeisl András József, PhD.
Pázmány Péter Katolikus Egyetem Budapest, Jog- és Államtudományi Kar



prof. ThDr. Štefan Pružinský, PhD.
Pravoslávna bohoslovecká fakulta, Prešovská univerzita v Prešove

prof. Mgr. Katarína Slobodová Nováková, PhD.
Katedra etnológie a mimoeurópskych štúdii, Filozofická fakulta, Univerzita sv. Cyrila a Metoda  
v Trnave

ThDr. Peter Soroka, PhD.

doc. PhDr. Maroš Šip, PhD.
Pravoslávna bohoslovecká fakulta, Prešovská univerzita v Prešove

prof. ThDr. Marian Šuráb, PhD.
Rímskokatolícka cyrilometodská bohoslovecká fakulta, Univerzita Komenského v Bratislave

doc. PhDr. Tomáš Tandlich, PhD.
Katedra historických vied a stredoeurópskych štúdii, Filozofická fakulta, Univerzita sv. Cyrila 
a Metoda v Trnave 

Dr. Tóth Tibor, habil. PhD. 
Bölcsészettudományi Kar, Gondoskodáspolitikai Intézet, Pázmány Péter Katolikus Egyetem 
Budapest 

Váradi Natália
II. Rákóczi Ferenc Kárpátaljai Magyar Főiskola, Történelem- Társadalomtudományi Tanszék

Mgr. Andrej Vašíček
Katedra slovenských dejín, Filozofická fakulta, Univerzita Komenského v Bratislave

doc. ThDr. Mgr. Ing. Kamila Veverková, Ph.D.
Husitská teologická fakulta, Univerzita Karlova v Prahe

doc. ThDr. Miroslav Župina, PhD.
Katedra praktickej a systematickej teológie, Pravoslávna bohoslovecká fakulta, Prešovská univerzita 
v Prešove



HISTORIA ECCLESIASTICA
Časopis pre dejiny cirkví a náboženstiev v Strednej Európe

Journal on the history of Central European churches and religions 
Zeitschift für die Geschichte der Kirchen und der Religionen in Mitteleuropa 

Közép-európiai egyház- és vallástörténeti folyóirat 
Czasopismo Historii Kościoła i Religii w Europie Środkowej

Redakčná rada:
Dr. h. c. prof. PhDr. Peter Kónya, PhD. (predseda)
Mons. Dr. h. c. ThDr. Ján Babjak SJ, PhD., prof. Dr. Habil. Balog Judit, prof. Dr. Buzogány Dezső,
prof. Dr. Dienes Dénes, doc. PhDr. Martin Javor, PhD., Mons. prof. ThDr. Viliam Judák, PhD.,
PhDr. Eva Kowalská, DrSc., prof. ThDr. Jan Blahoslav Lášek, prof. RNDr. René Matlovič, PhD.,
Dr. Pálfi József, prof. Dr. Papp Klára, PhD., doc. Mgr. Annamária Kónyová, PhD.,
Univ. prof. Dr. Dr.h.c. Dr. Karl Schwarz, prof. Dr. Csepregi Zoltán, 
prof. Dr. Waclaw Wierzbieniec,doc. Dr. Püski Levente, doc. Dr. Władysław Tabasz, 
prof. Dr. Lukács Olga, PhD., prof. dr hab. Robert Tyrała, doc. ThDr. Attila Lévai, PhD.
Redakcia:
doc. PhDr. Martin Javor, PhD. (hlavný redaktor)
doc. PhDr. Jaroslav Coranič, PhD.; doc. Mgr. Annamária Kónyová, PhD.; doc. PaedDr. Patrik Derfiňák, PhD.;
doc. Mgr. Monika Bizoňová, PhD.; Mgr. Lucia Šteflová, PhD.; Marek Sedlák
Preklad rezumé:
Ústav jazykových kompetencií CCKV PU a autori

Jazyková úprava:
Mgr. Lucia Šteflová, PhD.

Vydáva:
Centrum excelentnosti sociohistorického a kultúrnohistorického výskumu 
Prešovskej univerzity v Prešove vo Vydavateľstve Prešovskej univerzity
17. novembra 15, 080 01 Prešov, IČO 17 070 775

Dátum vydania:
september 2025

Tlač: 
Centrum excelentnosti sociohistorického a kultúrnohistorického výskumu

Evid. číslo: EV 4273/11
ISSN 1338-4341

Adresa redakcie: Centrum excelentnosti sociohistorického a kultúrnohistorického výskumu 
Prešovskej univerzity v Prešove, Ul. 17. novembra 1, 080 01 Prešov, 
e-mail: martin.javor@unipo.sk 

Prosíme autorov, aby dodržiavali nasledovné spôsoby 
popisu dokumentov:

Príklady popisu dokumentov citácií podľa 
ISO 690 a ISO 690-2

1. Knihy / Monografie. Prvky popisu:
Autor. Názov : podnázov (nepovinný). Poradie vyda-
nia. Miesto vydania : Vydavateľ, rok vydania. Rozsah 
strán.
Ak sú traja autori oddeľujú sa pomlčkou. Ak je viac 
autorov ako traja uvedie sa prvý autor a skratka a kol. 
alebo et al. ak je to zahraničné dielo. Prvé vydanie sa 
v citačnom popise nemusí uvádzať.
Príklad:
TIMKO, J. – SIEKEL. P. – TURŇA, J. História nášho 
rodu. Bratislava : Veda, 2004. 104 s.

2. Článok v časopise Prvky popisu:
Autor. Názov. In Názov zdrojového dokumentu 
(noviny, časopisy). ISSN, rok, ročník, číslo zväzku, 
Rozsah strán (strana od – do).
Príklad:
STEINEROVÁ, J. Princípy formovania vzdelania 
v informačnej vede. In Pedagogická revue. ISSN 1335-
1982, 2000, roč. 2, č. 3, s. 8 – 16.

3. Článok zo zborníka a monografie. Prvky popisu:
Autor. Názov článku. In Názov zborníka. Zostavova-
teľ. Miesto vydania : Vydavateľ, rok vydania, Rozsah 
strán (strana od – do).
Príklad:
ZEMÁNEK, P.  The machines for "green works" in 
vineyards and their economical evaluation. In 9th 
International Conference : proceedings. Vol. 2. Fruit 
Growing and viticulture. Pavel Zedníček. Lednice: 
Mendel University of Agriculture and Forestry,2001, 
p. 262 – 268.

4. Elektronické dokumenty – monografie. Prvky 
popisu: Autor. Názov [Druh nosiča]. Vydanie. Miesto 
vydania : Vydavateľ, dátum vydania. Dátum aktua-
lizácie. [Dátum citovania]. Dostupnosť a prístup.
Príklad:
SPEIGHT, J. G. Lange's Handbook of Chemistry 
[online]. London : McGraw-Hill, 2005. 1572 p.  [cit. 
2009.06.10.] Dostupné na internete:
<http://www.knovel.com/web/portal/basic_search/
display?_EXT_

Informácia pre prispievateľov do časopisu Historia Ecclesiastica

5. Články v  elektronických časopisoch a  iné 
príspevky. Prvky popisu:
Autor. Názov. In Názov časopisu. [Druh nosiča]. rok 
vydania, ročník, číslo [dátum citovania]. Dostupnosť 
a prístup. ISSN.
Príklad:
HOGGAN, D. Challenges, Strategies, and Tools for 
Research Scientists. In Electronic Journal of Acade-
mic and Special Librarianship [online]. 2002, vol. 3, 
no. 3 [cit. 2003-01-10]. Dostupné na internete:
<http://southernlibrarianship.icaap.org/content/
v03n 03/Hoggan_d01.htm>. ISSN 1525-321X.

6. Príspevok v  zborníku na CD-ROM. Prvky popi-
su: Autor. Názov. In Názov zborníka [Druh nosiča]. 
Zostavovateľ. Miesto vydania : Vydavateľ, rok vyda-
nia, Rozsah strán (strana od – do).
Príklad:
ZEMÁNEK, P.  The machines for "green works" in 
vineyards and their economical evaluation. In 9th 
International Conference : proceedings. Vol. 2. Fruit 
Growing and viticulture [CD-ROM]. Peter Mulčák. 
Lednice : Mendel University of Agriculture and Fo-
restry, 2001, p. 262 – 268.

7. Vedecko-kvalifikačné práce. Prvky popisu:
Autor. Názov práce : označenie druhu práce (dizer-
tačná, doktorandská). Miesto vydania : Názov vysokej 
školy, rok vydania. Rozsah strán.
Príklad:
MIKULÁŠIKOVÁ, M. Didaktické pomôcka pre prak-
tickú výučbu na hodinách výtvarnej výchovy pre 2. 
stupeň základných škôl : diplomová práca. Nitra : 
UKF, 1999. 62 s.

8. Príklad na heslo zo slovníka (Encyklopédie)
Slovenský biografický slovník. II. zväzok E-J. Zodp. 
red. Š. Valentovič. Martin : Matica slovenská, 1987. 
Heslo Krajňák Michal, s. 228 – 229.

9. Odkaz na archívny dokument. Prvky popisu:
Archív (zaužívaná skratka), názov fondu, signatúra 
(príp. inventárne číslo, krabica, č. mirofilmu a pod.), 
špecifikácia dokumentu
Príklad:
SNA Bratislava, Národný súd, II. A 880-881, osobný 
spis G. Fritza. BArch Berlin, R 70 Slowakei / 216, sprá-
va z 15. decembra 1940. AACass Košice, Apoštolská 
administratúra Prešov, č. 3406/1939, list K. Körper 
Čárskemu z 29. 9. 1939.

Ročník XVI. 2025 číslo 1

Časopis je registrovaný v textovej databáze ADT (Arcanum Digitális Tudománytár)
Časopis je registrovaný v databáze ERIH plus (European reference index for the humanities and social sciences)

Časopis je registrovaný v databáze EBSCO
Časopis je registrovaný v databáze SCOPUS

Táto publikácia vznikla vďaka podpore v rámci operačného programu Výskum a vývoj, pre projekt: Centrum
excelentnosti sociohistorického a kultúrnohistorického výskumu, kód projektu ITMS:26220120057, spolufinancovaný

zo zdrojov Európskeho fondu regionálneho rozvojaa



H
is

to
ri

a 
E

cc
le

si
as

ti
ca

  2
02

5/
1 

Historia Ecclesiastica je vedecké periodikum, ktoré vydáva Centrum excelent-
nosti sociohistorického a kultúrnohistorického výskumu Prešovskej univerzi-
ty Prešove vo Vydavateľstve Prešovskej univerzity v Prešove.

Historia Ecclesiastica publikuje zásadne len vedecké práce (štúdie) z dejín 
cirkví a náboženstiev na území Slovenska a ostatných krajín strednej Európy, 
materiály, resp. pramene k tej istej problematike, ďalej recenzie vedeckej lit-
eratúry a informácie o vedeckých podujatiach s problematikou dejín cirkví 
a náboženstiev. Vedecké práce, materiály a stále rubriky (recenzie, anotácie, 
správy) sa uverejňujú v slovenčine, resp. vo svetovom, príp. českom, maďar-
skom a poľskom jazyku. 

Historia Ecclesiastica vychádza dvakrát ročne.

Historia Ecclesiastica is a scientific periodical by University of Prešov Centre 
of excellence for socio-historical and culture-historical research published by 
University of Prešov.

Historia Ecclesiastica publishes solely academic papers (studies) dealing with 
the history of churches and religions in the territory of Slovakia and other cen-
tral European countries; materials or sources related to such topics, scientific 
literature reviews and information on scientific events relevant to the field of 
church and religion history. Scientific works, materials and regular columns 
(literature reviews, annotations, reports) are published in Slovak, world lan-
guage, alternatively in Czech, Hungarian or Polish languages.

Historia Ecclesiastica is published on a bi-yearly basis. Z  obsahu

DRAGONÁDY V ČECHÁCH. MARTIN HUERTA A JEHO 
REKATOLIZACE PO ZLÉM
Jan KILIÁN

ABRAHÁM VAY A SLOVENSKÍ REFORMOVANÍ VERIACI  
V 18. STOROČÍ
Annamária KÓNYOVÁ

SLOVENSKÉ KULTÚRNE DEDIČSTVO V POVEDOMÍ A ŽIVOTE  
ZAHRANIČNÝCH SLOVÁKOV
Viliam JUDÁK – Ľubomír HLAD – Marian ŠURÁB – Jozef KRUPA – Patrik MATURKANIČ

Ročník XVI.
2025

č. 1


